revue
catholi que
internationale

‘ COMMuUnio

La chair

La synodalité en question
Entretien avec le cardinal Schonborn

WWW.communio.fr



revue

catnolis ' COMMUNILO

Internationale

La chair

«L'homme est proprement appelé chair, terme qui a le premier exprime le nom

de 'homme »

Tertullien, La résurrection des morts,
V. (DDB, p. 49).

« La chair est en tant que chair de part en part emplie d'ame »
E. Husserl Ideen Il

ou Recherches phénomeénologiques

pour la constitution (PUF, p. 329).

« A mes yeux, lTmmaculée conception, IIncarnation et la résurrection

sont les véritables lois de la chair et de la physique. La mort, la décomposition,
le néant, représentent des interruptions de ces lois. Je suis toujours étonnée
par limportance que 1'Eglise accorde au corps. Elle nous enseigne

que ce ne sont pas les ames qui s'‘éléveront d'entre les morts

mais les corps qui se dresseront glorifiés »
Flannery O'Connor, L'habitude d'étre,
(Paris, Gallimard, 1984, p. 91).



Rubens, La descente de croix (1612-1614), détail, Cathédrale Notre-Dame,
Anvers.

La bonté du Dieu incarmeé se rendant visible, vulnérable et mortel. Ces deux
femmes touchent et recoivent alors le Christ dans sa chair.

Publication diffusée avec le soutien
de la Fondation des Monastéres

Fondation

des
Monasteres

www.fondationdesmonasteres.org



La chair



SOMMAIRE

Editorial @ 8 Emmanuel Housset :

L'endurance de la chair

Tkéme (J) La chair

17

37

51

67

Olivier Boulnois : La fragilité de la chair
selon saint Paul

La chair, telle que saint Paul la présente, ne désigne ni le corps ni la
sexualité. Elle indique la totalité de 'homme, en tant qu’il est faible, fragile,
enclin d la convoitise, capable de pécher, soumis au monde et tourné vers la
mort. Mais & partir de la résurrection de Jésus-Messie (Christ), elle peut
recevoir 'Esprit et étre conduite par lui vers Dieu.

Juliette de Dieuleveult: De la concupiscentia carnis
a la chair du Christ — Visages de la chair
dans les Confessions de saint Augustin

Saint Augustin dévoile dans les Confessions différents visages de la chair.
Dans cette ceuvre ot Uintime s’expose pour entrainer le %ecteur vers la
conversion, la chair désigne aussi bien la condition de 'homme revétue
par le Christ que la vie sexuelle, le péché ou la mort. Il n'est pas douteux
ue la chair soit l'occasion d’un combat, notamment & propos du don de
?a continence, et le liew d’une confrontation avec Uesprit, mais c’est au fond
la chair assumée par Dieu et par lhomme qu’Augustin met le mieux
Zn valleur, en révélant sa bonté intrinséque et son role dans I'économie
u salut.

Chirine Raveton : L'ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d'Aquin

Saint Thomas d’ Aquin évoque la chair avec beaucoup de réalisme afin de
défendre la réalité de I'Incarnation. Le Fils de Dieu a assumé un corps
charnel, puisque la nature humaine qu’il est venu sauver est indissociaﬁe
de la chair. Dieu manifeste une bonté infinie en s’incarnant et en devenant
visible, vulnérable et mortel, pour vaincre la mort par la résurrection de la
chair. Le christianisme éléve la chair & une dignité inouie, au-dessus des
anges, dans la personne de la Vierge Marie et bien davantage dans celle du
Christ qui siége avec sa chair a la droite du Pére.

Emmanuel Housset : Le lieu de la chair

La chair est non seulement le phénomeéne le plus décisif, mais elle est le
phénomene le plus dﬁf cile, celui qui permet de comprendre ce que C'est

w'un phénomene. Elle peut ainsi mettre en lumiére la dimension active de
?a chair comme centre de toute perception et de toute action, mais égale-
ment en quoi toute chair est en relation avec le monde et avec d’autres
chairs. Ainsi U'impossibilité pour une chair d’étre pleinement la source de
son sens montre qu'elle n'est elle-méme qu’en étant ouverte a autre chose
qu’elle et en cber?bant a en témoigner.



83

97

110

Emmanuel Cattin: La chair de la vie selon Jean

L’évangile de Jean est le récit d’'une venue, la venue de la Vérité dans la
chair. fa chair mortelle est le chemin par lequel la Vie est venue. Jean
décrit ce renversement de la chair, qu’il faut dire dialectique, de la chair
mortelle & la chair vivante et vivifiante. La chair visible et tangible, la chair
donnée & manger, appartient ainsi & la manifestation, et devient, en elle,
la chair de Tesprit et la chair de l'amour.

Signets @

Christoph Schonborn : « Seigneur, montre-nous

tes voies » : La synodalité en question —

Un entretien mené par Jan-Heiner Tuck

En complément du numéro sur L'lgglise synodale (XLVII, 3-4 n° 281-
282 mai-aoht 2022), cet entretien donné par le cardinal Schonborn a la
rédaction germanophone de Communio, 7ui revient notamment sur les
débats ouverts far e « Chemin synodal » allemand, permet de mesurer les
risques et les chances de la synodalité.

Sceur Marie de I'Assomption:
Le caractére véritable du mariage
de Marie et Joseph selon saint Thomas d'Aquin

En défendant la vérité du mariage entre Marie et Joseph, Thomas
d’Aquin permet non seulement de préciser la théologie du sacrement de
mariage mais aussi de mieux comprendre le role de Marie et de Joseph
dans lgéconomie du salut.

Nous remercions Anne-Heléne Joulia pour son aimable concours comme
traductrice.



SUMMARY

Editorial @ 8 Emmanuel Housset:

Endurance of the flesh

Theme @ The flesh

17

37

51

67

Olivier Boulnois: The fragility of the flesh
according to Saint Paul

The flesh, as saint Paul presents it, does not refer to the body or to
sexuality. It indicates the totality of man, insofar as he is weak, fragile,
inclinejto lust, capable of sinning, subject to the world and turned towards
death. But from the resurrection of Jesus-Messiah (Christ), she can receive

the Spirit, and be led by him to God.

Juliette de Dieuleveult: From concupiscentia carnis
to the flesh of Christ — Faces of the flesh
in the Confessions of Saint Augustine

In the Confessions, Augustine reveals different features of the flesh. In this
work, in which the most intimate experiences are exposed in order to lead
the reader towards conversion, the flesh refers to the condition of man
endowed by Christ as well as to sexual life, sin and death. The flesh is
without doubt the occasion of a struggle, especially in relation to the gift of
continence, and the place of a confrontation with the spirit, but it is
ultimately the flesh assumed by God and by man that Augustine highlights
the best, revealing its intrinsic goodness and its role in the economy of
salvation.

Chirine Raveton: The Christian ascent of the flesh
in Saint Thomas Aquinas

St. Thomas Aquinas refers to the flesh with great realism in order to dz/end
the reality of the Incarnation. The Son of God assumed a carnal body,
since the human nature be came to save is inseparable from the flesh. God
manifests inlﬁnite goodness by incarnating and becoming visible, vulnerable
and mortal, to overcome death through the resurrection of the flesh.
Christianity raises the flesh to an increﬁible dignity, above the angels, in
the person of the Virgin Mary and much more in that of Christ who sits
witlf)kis flesh at the right hand of the Father.

Emmanuel Housset: The place of the flesh

The flesh is not only the most decisive phenomenon, but it is the most
difficult phenomenon, the one that makes it possible to understand what a
phenomenon is. It can thus highlight the active dimension of the [ﬂesh as the
centre of all perception and action, but also how all flesh is related to the
world and other flesh. Thus the impossibilitybfor a flesh to be fully the
source of its meaning shows that it is itself only by being open to something
other than itself and by seeking to bear witness to it.



83 Emmanuel Cattin: The flesh of life according to John

The Gospel of Jobn is the account of a coming, the coming of Truth in the
flesh. Mortal flesh is the way Life came. Jobn describes this reversal of the

flesh, which we have to call dialectical, from mortal flesh to living and
vivifying flesh. The visible and tangible flesh, the flesh given to eat, belongs

to the manifestation and becomes, in it, the flesh of the spirit and the flesh
of love.

Note @

97 Christoph Schéonborn: “Lord, show us your ways” —
An interview conducted by Jan-Heiner Tuck

As a complement to the issue on The Synodal Church (XLVII, 3-4
No. 281-282 May-August 2022), this interview given by Cardinal
Schénborn to the Gyerman—speakin editors of Communio, which returns
in particular to the debates opened up by the German “Synodal Way”,
makes it possible to measure the risks and the opportunities of synodality.

110 Sceur Marie de I'Assomption:
The true character of the marriage
of Mary and Joseph according
to Saint Thomas Aquinas

By defending the truth of the marriage between Mary and Joseph, Thomas
Aquinas not only clarifies the tkeol% of the sacrament of marriage but
also helps us to better understand the role of Mary and Joseph in the
economy of salvation.

We thank Anne-Hélene Joulia for her kind assistance as translator.



L'endurance de la chair Emmanuel Housset

Il y a peu de réalités qui soient aussi difficiles A circonscrire que la
chair et cela n'est pas purement contingent ; ce n'est pas lié 4 un oubli
de la question de la chair de la part des théologiens et des philosophes.
On peut méme dire que la surabondance des textes sur la chair des
Péres de I'Eglise 4 aujourd’hui rend encore plus complexe une éluci-
dation de la chair dans sa signification et son extension tant il semble
y avoir des essences totalement différentes de la chair. Paradoxale-
ment, l'extréme valorisation actuelle du corps, qui semble parfois
considéré comme concentrant en lui toute la dignité de la personne
humaine, n'aide pas du tout 2 la reconnaissance de la chair. Bien au
contraire, I'idolatrie du corps qui, sous de multiples formes, fait de lui
I'un des veaux d’'or de la modernité est sans doute I'une des causes de
l'oubli de la chair, de I'épreuve de la chair qui rend toute vie propre-
ment humaine. Si toute chair est un corps, tout corps n'est pas une
chair, et I'expérience premiére pour 'homme est de se comprendre a
la fois comme un corps et comme une chair, sans que le partage de ces
deux dimensions de l'existence humaine puisse devenir totalement
transparent. Avec cette ambiguité existentielle, il en va sans doute de
l'obliquité de l'existence chrétienne selon laquelle le corps et la chair
ne sont que 4 ol nous les offrons, que I ot ils sont pour le Seigneur .
Le culte du corps est parfaitement compatible avec le mépris du corps
quand ce dernier n'est pas conforme aux projets que nous avons pour
lui, quand il ne satisfait pas nos désirs, et 12 aussi, trés souvent, nous
n‘aimons pas ce que nous sommes et nous aimons ce que nous ne
sommes pas. Et que dire du corps vieillissant qui est de plus en plus
considéré comme un obstacle 4 notre liberté et non plus comme le lieu
de cette liberté, A tel point que certains voient dans le suicide une
forme d'affirmation de sa dignité, avec un besoin de reconnaissance
sociale de son geste.

Le poids de la chair

Ily ala encore, non pas un oubli de la chair, mais un refus de la chair,
Cest-a-dire un refus de I'épreuve du temps et une peur de la mort, car
nous savons bien que la chair est une durée et qu'elle sera détruite,
méme dans l'espérance de la résurrection de la chair. Autant le corps
peut, parfois, participer 4 notre gloire (quand on est jeune, fort, beau,
1 Ces pages sont trés marquées par le ldtrie du corps conduit i le réduire 2
texte de R. BRAGUE « Le corps est une simple machine a disposition, ce
pour le Seigneur», dans Communio que confirment les absurdités du trans-

n° V, 6-novembre-décembre 1980 « Le humanisme qui est en réalité un non A
corps », p. 4-19. Il montre en quoi lido-  I'humanité.



La chair

riche, en bonne santé, etc.), mais la chair est une expérience

qui me met en question en tant qu'épreuve du temps, et donc

en tant qu'épreuve de soi, de la difficulté voire de I'impossibilité d’étre
soi; également en tant qu'épreuve de I'hostilité du monde sous toutes
ses formes. Quand nous sommes blessés d'une parole, d'une situation,
d’'une injustice, nous le sommes dans notre chair et parfois la violence
subie par les autres dans leur chair est proprement inimaginable.
Clest la chair qui peut étre tentée, comme cest elle qui peut étre
torturée, et les violents veulent posséder 'autre dans sa chair, jamais
seulement dans son corps, méme si leurs mains, qui ne sont plus des
mains mais des pinces, se referment finalement sur un corps.

En opposition au phantasme d'un corps parfait, lisse, anonyme,
transculturel, délié de tout ancrage dans un lieu et dans une
époque, tel qu'on le trouve exprimé dans certaines bandes-dessinées,
la chair est toujours lourde d'une histoire, d'une histoire qui est
justement irréductiblement mienne et qui s'entrelace i celle des
autres. La chair est I'impossibilité de se délier d'un passé de joie ou
de douleur et, que nous le voulions ou non, nous portons dans notre
chair tout ce que nous avons éprouvé, mais, plus gravement encore,
toutes les violences que nous avons subies ; les violences sexuelles et
toutes les autres. Cette gravité, c'est le poids de la chair, le poids de ce
que nous avons enduré, méme quand nous ne nous en souvenons
plus, et la question est de savoir comment il est possible de vivre avec,
dans la conscience de I'impossibilité de s'en défaire, de s'en laver. Un
tel poids peut étre parfois totalement insupportable et il peut donner
matiére au réve d'un corps vierge de toute histoire, au risque alors de
réver sa vie au lieu de la vivre en essayant d'échapper 4 la prison de la
souffrance, qui peut durer bien au-dela de la libération de la violence.

La chair comme chemin

La chair est donc ce qu'il y a de plus difficile & décrire, car elle peut
étre un lieu de perte, volontaire (céder facilement aux tentations) ou
involontaire (la violence subie qui retire toute possibilité d'étre soi),
ou un lieu d'accomplissement dans I'apprentissage de I'endurance et
de la patience. Assez souvent l'expérience de la chair est celle d'une
dépossession (par le monde, le temps, les autres ; par son corps, par la
souffrance) et notre liberté finie est de savoir comment répondre a
cette dépossession. S'agit-il d'y répondre par un acte de puissance,
de maitrise ? Cela semble bien appartenir i I'essence de la per-
sonne humaine dans le souci de ne pas céder i la tentation ou
dans un surcroit de volonté par rapport aux violences du monde,



10«

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

dans l'acceptation de la vie comme combat, comme combat

pour le sens de la vie, selon le témoignage si puissant de
Husserl en 1936 face 4 la montée de la barbarie en Europe. Néan-
moins, la voie chrétienne est également de répondre 4 une déposses-
sion par une autre dépossession, celle a laquelle nous appelle le Christ
et par laquelle la chair devient véritablement le chemin du salut. Sila
chair est finalement ma maniére propre d’endurer le monde,
d’endurer ma condition mortelle, elle est bien le chemin sur lequel
nous passons, méme si la personne n'est pas réductible a sa chair,
parce que la chair est toujours pour autre chose qu'elle. Que I'on
comprenne la chair comme notre nature sensible réflexive ou comme
la faiblesse constitutive de notre volonté, la chair est notre devenir
dans lequel je peux soit me laisser enfermer par ce que jendure, soit
résister A ce qui me touche, me blesse et m'attire. Or cela ne se laisse
pas interpréter en termes de passivité et d'activité, de laisser-aller et
d’affirmation de soi, car il y a des puissances du mal en nous qui ont la
possibilité de totalement nous déborder. De toute fagon, 'Thomme n'a
pas d'autre chemin que de tenter de transformer 'endurance de la
chair en un acte de liberté en décidant du sens de ce qui lui arrive, que
ce soit un désir, un plaisir ou une douleur. La chair porte donc bien en
elle ces deux modalités d'existence, et c'est bien en tant que chair que
I'homme existe, que sa vie est la sienne et qu'il est ouvert, ou non, a ses
possibilités les plus propres. Tel est le paradoxe le plus difficile 2
penser, A savoir ce qui semble étre la nature double de la chair: la
chair est la non-vérité de 'homme quand elle n'est pas le lieu d'un
exercice de son libre-arbitre, mais elle devient la vérité de ’homme
quand elle parvient 4 étre 'acte de vouloir le bien ou au moins d’étre
tendue vers lui. Il ne sagit pas de choisir entre terre et ciel, mais de
faire en sorte que la terre s'éléve vers le ciel. Si la vie de 'homme
devrait étre ce chemin qui va de Babylone 4 Jérusalem, comme 1'a si
souvent médité saint Augustin, ce chemin est bien celui de la chair et
toute la vie humaine est une tension irréductible entre ce qui nous
isole, nous enferme, nous englue dans une place, nous arréte, et ce qui
nous fait avancer, ce qui nous fait aller au-deli de nous-méme dans
un témoignage rendu 2 la vérité, 3 une Vérité qui s'est incarnée pour
que nous puissions l'aimer.

Fragilité et patience de la chair

Quoi qu'il en soit, il est trés difficile de partir d'une détermination
claire de ce qu'est la chair et pour le moment on doit se contenter de
dire que la chair n'est pas le corps, méme si toute chair est aussi un
corps, et que la chair n'est pas '4me, méme si elle est inséparable de



La chair

I'dme et si elle tend dans certains textes contemporains, y

compris en phénoménologie, 4 devenir un substitut au terme

d’4me. Néanmoins, si le terme de chair a pu sembler plus intellec-
tuellement correct que celui d'dme, que ce soit aprés Kant ou apres
Nietzsche, il ne suffit pas de dire «chair» au lieu d'« 4me » pour
développer une pensée de l'incorporation. Pour ne pas gommer la
difficulté au lieu de l'affronter, il convient de conserver 'idée, comme
le propose Tertullien, que la chair est le nom de 'homme, de 'homme
pris comme totalité. Elle est 'Thomme qui peut dire non 4 I'amour de
Dieu, et cela d'abord dans l'ignorance de son péché, et 'Thomme qui
peut voir Dieu dans un oui au Bien, méme si cette possibilité ne vient
pas de la chair elle-méme et est déja recue de Dieu. En effet, en elle-
méme la chair n'a rien de mauvais et elle ne peut pas étre réduite 3 une
sensualité dangereuse et opposée i lintelligence du bien. Il y a
quelques occurrences de « bona concupiscentia®» dans I'ceuvre de
saint Augustin, et cela indique bien que la chair ne posséde pas
d'emblée un sens négatif. Avant toute détermination éthique, la
chair est le mode d’étre de 'homme dans sa faiblesse, mais aussi et
surtout dans sa fragilité qui, comme I'a montré Jean-Louis Chrétien?,
est le plus siir fondement de l'existence humaine. Dés lors, exister
pour 'homme, pour un étre de chair, ce nest pas accomplir une
essence toujours déja 13, avec le corps ou en dépit de lui, mais cest
apprendre par I'épreuve, par cette épreuve du monde qui est toujours
en méme temps une épreuve de soi. On comprend alors que la chair
soit le phénomene le plus difficile, car elle est cette épreuve méme.
Tout ce qui reléve de la dimension agonique de I'existence humaine
(nudité, fatigue, faim, tentation, angoisse, maladie, etc.) est en
quelque sorte la chair elle-méme. Seule alors une herméneutique
de la finitude a la possibilité d’élucider ce sens premier de la chair,
qui donne 4 comprendre que cest depuis sa fragilité que I'on peut
répondre aux blessures du monde, que cest elle qui fait ma réponse
mienne. Ce n'est pas la méme chose d'étre fragile et d’étre faible et il
peut y avoir une force dans la fragilité et cette derniére n'est pas
incompatible avec la patience dont saint Thomas* dit qu’elle est cette
maitrise par laquelle les maux extérieurs ne provoquent pas en nous
un excés de tristesse qui paralyserait le vouloir du bien. La patience,
comme l'une des parties potentielles de la force, modére notre tris-
tesse afin qu'elle ne devienne pas un obstacle 2 la béatitude, afin que
I'on puisse vivre avec sa chair dans le monde sans oublier le bien.

2 Saint AUGUSTIN, Homélies sur I'évangile 4 Saint THOMAS D'AQUIN, Somme théo-
de saint Jean, XIV, 12. logique II-11, question 136 article 4.

3 Jean-Louis CHRETIEN, Fragilité, Paris,

Editions de Minuit, 2017.

11



12

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

L'alternative de l'existence n'est donc pas celle d'une vie selon
la chair ou d'une vie selon l'esprit et la voie chrétienne n’est
pas un renoncement 2 la chair selon l'idéal inhumain d'une purifica-
tion de toute affectivité. Le choix de I'existence se trouve au coeur
méme de la chair : soit une chair qui est une soumission a ce qui nous
entraine vers la mort, soit une chair qui tente de ressembler au Verbe
vers lequel elle se tourne. Soit une face de vautour, soit un visage qui
reflete la lumiére du bien. Dés lors, se tourner vers le bien depuis la
fragilité de sa chair, ce n’est pas chercher d'une fagon bien inhumaine
une maitrise totale de sa sensibilité et de sa sensualité, mais cest
accepter d’avancer vers le bien sans assurance, sans sol ferme, en
titonnant, en boitant. Un oubli de sa fragilité serait ici un prélude a
une catastrophe personnelle qui consiste a s'enfermer dans une image
bien ordonnée de soi; et de cet abime seule 'humilité peut nous
sauver. La chair nous apprend donc que notre fragilité est le seul vrai
sol de notre existence et que nous ne sommes pas auto-créateurs, que
nous n'existons pas non plus pour nous, mais pour le prochain et pour
Dieu; C'est cela qui peut nous sauver du désespoir. Malheureux celui
qui comme Ulysse veut malgré les mises en garde écouter le chant des
sirénes, car c'est qu'il a déja consenti au péché. L’homme ne peut donc
se comprendre que depuis sa chair, il ne peut se réformer qu'a travers
elle et non pas malgré elle, et c'est pourquoi il n'y a aucun sens 2
vouloir surmonter la chair, y compris dans la tendance au mal qu’elle
porte en elle, car il s'agit de la transfigurer, de laisser la foi au Dieu
incarné la transhigurer. Dés lors, 'endurance de la chair devient une
patience qui trouve sa source dans l'espérance.

Les actes de (la) chair

Tous les actes de la chair peuvent étre également des actes du corps
(la réciproque n'est pas vraie) et la question est de savoir si, a travers la
chair comme épreuve, 'dme va pouvoir devenir la plénitude du corps.
La compassion, attaquée si violemment par Nietzsche dans Aurore,
parce qu'elle est le cceur du christianisme, et réduite par Nietzsche 2
étre une pure expression du nihilisme, est en réalité un véritable acte
« de chair », qui est le vrai contre-mouvement du nihilisme. En effet,
la compassion est la non-indifférence d'une chair pour une autre
chair, qui ne remet pas en cause la finitude de notre expérience, la
cloture des sensibilités et le lointain du prochain. La vraie compassion
est une action qui ne vit que de I'écoute de la souffrance de l'autre
chair, sans jamais la regarder de haut tel un juge ou un spectateur. Si
la chair est la charniére du salut, cest qu'en elle se dit le oui (la
compassion) ou le non (je me détourne) a 'appel d'une autre chair.



La chair

Pour reprendre un exemple de saint Augustin dans le livre X
des Confessions sur la curiosité, devant un cadavre dans la rue,
C'est le plus souvent la curiosité qui répond et 'on accourt pour gotiter
le spectacle de I'horreur, soit c'est la pitié qui répond et on le recouvre.

De méme, la vie conjugale est un acte de la chair et dire que ceux qui
s'unissent ne forment qu'une seule chair, ce n'est pas prétendre qu'il y
ait une exception 2 la solitude radicale de l'existence, & I'abime qui
sépare les sensibilités, les sensualités et les histoires, mais c'est mettre
en lumiére la rencontre de deux libertés finies, de deux fragilités.
L'union des chairs, qui est également la manifestation de leur diffé-
rence, est celle des libertés et donc aussi possiblement celle des corps
qui se concrétise dans un acte commun, qui peut étre 'enfant, comme
cela peut étre toute forme d’'engagement commun pour le monde de
Dieu. Bien des analyses phénoménologiques sur la maternité, la
paternité, la naissance, la gestauon, etc., deplment les diverses figures
des actes de la chair. Etre pére selon la chalr, ce n'est pas exactement la
méme chose que |'étre selon le corps, et c'est aussi le devenir en offrant
un lieu ol étre, en ouvrant un espace de liberté ou la fille ou le fils
pourront rencontrer Dieu. Comme le décrit encore saint Augustin,
Monique, sa mére selon le corps, l'est également selon la chair, et c'est
pourquoi elle a toute sa place dans le récit de la conversion. Qui est
ma mere ? Qui sont mes fréres ? Ce sont ceux qui écoutent avec moi la
parole de Dieu. L'acte de la chair est un acte de parole et d'écoute ®. La
chair est alors I'acte méme de s'exposer 4 autrui, d'agir avec lui, dans le
respect de la liberté de chacun, dans le retrait de la pudeur. La simple
poignée de main est un acte de chair par lequel j'accueille autrui et je
m’accomplis dans cet accueil. Dans un tout autre ordre, la mort d'un
proche n'est pas simplement le moment ol il cesse de m'apparaitre
comme chair pour devenir corps, c'est également, sur le mode de la
perte, du déchirement, un rapport de chair a chair.

L'Eglise corps du Christ est aussi un acte de la chair, parce qu'elle est
une communauté dans laquelle chacun répond de tous dans la
conscience de sa finitude tout en répondant avec les autres, et cela
a partir du Christ qui a donné sa chair pour le monde. Ainsi peut-on
dire que la chair est la vérité du corps, parce qu'elle est la possibilité
pour le corps de s'exposer au monde et de se donner pour le prochain
et pour la communauté. Celui qui, dans la discrétion et la patience
inlassable, affronte I'épreuve de l'aide quotidienne jusqu'au bout
accomplit un acte de la chair qui participe au salut. Le corps n'est
pleinement corps que quand il se donne et devient alors positivement
5 Voir les travaux de Jean-Louis CHRE-  corps. La tradition chrétienne du Cantique

TIEN : Saint Augustin et les actes de parole ~ des Cantiques (Paris, PUF, 2005).
(Paris, PUF, 2002) et Symbolique du

e 13



14«

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

chair. Clest la chair du Christ qui me donne la mienne, qui me
libére d'une incorporation, celle de mes tentations, pour une
autre incorporation, celle de IEghse6

Il y a bien 13 une nouvelle figure de I'étre-soi qui peut renouveler la
vie du monde, puisque je ne deviens moi-méme qu'a travers cette
épreuve qu'est la chair et que j'y réponds par des actes. Dés lors, je ne
suis moi-méme que 13 ot jaccepte de perdre une certaine identité, que
13 ot je me donne, et C'est cela qui transforme véritablement ma vie en
une histoire. Mon corps est le mien certes par sa mémoire, mais
surtout dans son acte de s'exposer et de se donner; il est 1a ou il
devient chair.

Christianisme et phénoménologie

Il y a aujourd’hui une rencontre de deux pensées de la chair que rien
ne préparait vraiment et qui est peut-étre un de ces événements discrets
qui font I'histoire de I'étre en vie. Il y a d'un coté la richesse infinie de la
pensée chrétienne de la chair comme chemin de vie, comme voie
oblique vers Dieu, comme endurance qui est le salut lui-méme. Il
est clair que I'on na pas fini de découvrir I'inoui et la permanente
nouveauté de cette compréhension de la chair qui peut rendre 3 notre
monde sa jeunesse premiére. D'un autre c6té, il y a la toute récente
analyse phénoménologique de la chair, qui met d'abord entre paren-
théses tout propos normatif ou prescriptif, ainsi que la transcendance
de Dieu, y compris celle d'un Dieu qui s'est fait chair. Et pourtant, dés
Metleau-Ponty’, on voit que 'analyse des structures a priori de 'expé-
rience charnelle est travaillée de l'intérieur par la question de I'Incar-
nation, sans transgresser pour autant les limites de la philosophie.

Il faut bien reconnaitre que cette rencontre (plus qu'une confronta-
tion qui supposerait une symétrie, une forme d'équilibre et un véri-
table sol commun) entre I'idée d'une chair qui se fait esprit et la foi en
I'Esprit qui se fait chair est 4 la fois inévitable, nécessaire et impossible.
En effet, la fécondité de cette rencontre ne peut pas conduire a
minimiser ce paradoxe du lieu impossible de ce dialogue, qui a conduit
aux philosophies les plus audacieuses de notre temps et qui demeure

6 On peut alors suivre Olivier BOUL-
NOIS : « Le véritable oui au corps et 3 la
vie est un oui a la chalr, il 1mpﬁque que
l'on ait donné un sens a tout ce qui en est
la consequenge inéluctable (la maladie,
mais aussi le plamr, la fangue et la sexua-
lité), sens qui ne peut étre trouvé que par
le soutien infatigable d'un Dieu fait corps,

3 la fois souffrant et glorifié, blessé mais
toujours vivant », Communio XXII, 5 —
« La maladie », n°133 sept.-oct. 1997,
p. 14-15. Voir également Communio
XXXI, 5-6 N°187-188, sept.-oct. 2006,
« La différence sexuelle », p. 27.

7 Voir M. MERLEAU-PONTY, Sens et
non-sens, Paris, Nagel, 1966, p. 310.



La chair

un avenir de la philosophie. Certes, on ne peut que constater

des proximités dans I'analyse du rapport de chair a chair, qu'il

s'agisse de la maternité, de la paternité, de la filialité, de la sororité, de
la fraternité, de la vie conjugale, de I'amitié, mais également de la
souffrance, de la maladie, du deuil, de la violence, sans pouvoir citer
toutes les situations concreétes de l'existence a travers lesquelles la chair
se donne A comprendre. Mais, bien évidemment, la phénoménologie
demeure une analyse de la sensibilité, de I'étre-au-monde, voire de la
blessure de laltérité, et elle ne peut pas décrire une vie charnelle
transfigurée par la vie, la mort et la résurrection du Christ, donc
par la chair du Christ. Sans doute peut-elle aller jusqu'aux limites du
phénomene et décrire la vie charnelle sur I'horizon de la chair du
Christ, et c'est cela qui lui permet de mettre en lumiére la fragilité
comme |'essence de cette chair et le témoignage comme son acte le plus
propre. Elle peut dire que cette chair fragile est celle qui s'accomplit
dans le don d’elle-méme, mais elle ne pourra jamais dire qu'un amour,
qui est une personne et donc une chair, me précéde et donne 4 ma vie
charnelle sa force, son but, son sens.

Il n'y a pas de fusion possible de ces deux intelligences de la chair et
elles vivent de cette proximité du lointain qu'il faut se garder d'abolir
au risque de perdre et l'inoui du christianisme et la rigueur de la
phénoménologie. Entre 'analyse phénoménologique de la poignée de
main comme rencontre respectueuse de deux libertés et de deux
sensibilités et la méditation orante du lavement des pieds qui
concentre tout le mystére de 'humilité chrétienne, il y a a la fois
une réflexion commune sur la pudeur comme structure a priori du
rapport de chair A chair, comme attention 2 la maniére propre dont
['autre chair s'absente, est en retrait et dans ce mouvement sollicite
mon égard, et un abime qui les sépare, car pour le christianisme le
sens ultime vient de Dieu et de lui seul et non d'une couche de
I'expérience humaine (le « je », le monde de la vie, l'effraction d'autrui,
tout phénomeéne saturé). La chair est le chemin, si c'est 'Esprit qui
conduit, si Dieu devient notre nourriture, si par lui nous sommes
complétement lavés, y compris nos pieds®.

La chair recoit cependant la signification commune et positive d'une
endurance qui ne consiste donc pas simplement 2 faire le dos rond
face a I'adversité, mais qui tente de vivre ce que l'on subit en décidant
de son sens. La chair est alors une tiche, la tiche finie de Thomme

8 Voir Saint AUGUSTIN, Homélies sur  mais lThomme pécheur est aussi celui qui
I'évangile de saint Jean, LXVI, 4. Les peut avoir les pieds lavés par le baptéme
pieds symbolisent les affects humains afin de fouler la terre en avancant vers
par lesquels nous sommes en ce monde, Dieu.

e 15



16 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

fragile, qui est de s'unir, dans la pudeur, aux autres chairs et de
répondre avec elles au bien, d'aimer ce bien, de faire I'épreuve
de son lointain qui nous attire. La chair est alors également I'impératif
de ne pas s'enfermer dans la contemplation pour répondre 2 celui qui
attend A la porte, pour avancer en se salissant les pieds dans le monde®.

L'intention de ce numéro sur la « chair » est alors de montrer que
I'intellicence de la vie charnelle, de ce qu'elle peut, doit puiser a la
gence c q oic puiser ;
source chrétienne, notamment pour écarter tout projet d'une néga-
tion pure et simple de la chair. Avec les textes de saint Paul, cest
toute I'ambivalence de la chair qui se trouve décrite : la chair peut étre
ce qui en nous s'oppose a 'esprit et nous entraine vers la mort, comme
elle peut devenir, par la résurrection du Christ, le lieu du salut'®.
Clest dans sa chair que 'homme peut devenir fort A travers sa faiblesse
q p
et non pas seulement en dépit delle et sur ce point les analyses
augustiniennes de la convoitise de la chair sont incontournables.
La chair assumée par Dieu peut ensuite |'étre également par
p p g p
homme et elle devient alors le chemin du salut!!. Saint Thomas
d’Aquin offre un nouvel éclairage de cette tension constitutive de
l'existence en puisant dans la pensée d’Aristote et permet de saisir les
o, P . . . 3. P) . . .
différentes formes de notre incarnation, puisqu’il s'agit de voir Dieu
q gl
dans la chair et d'ordonner la chair a la gloire de Dieu'?. Un dialogue
avec les analyses contemporaines de la chair'® permet de jeter une
autre lumiére sur la chair comprise comme acte de patience et acte
d’amour. Enfin, avec I'évangile de Jean il est possible de revenir au
centre en comprenant comment notre chair mortelle peut se
renverser en chair vivante, en chair d'amour 4,

Emmanuel Housset est professeur a l'université de Caen-Normandie,
membre de 'unité de recherche Identité et subjectivité et chargé
de cours a I'Institut Normand de Sciences Religieuses (Caen). Marié,
4 enfants, ses principales publications sont : La vocation de la personne,
Paris, Presses Universitaires de France, 2007 et Le don des mains,
Namur-Paris, Editions jésuites, 2019.

9 Voir J. RATZINGER, Le dieu de la foi et le 12 Voir Chirine RAVETON, « L'ascension
dieu des philosophes, trad. J. Croisel, Paris,  chrétienne de la chair chez saint Thomas

Parole et silence, 2017, p. 144. d’Aquin », infra, p. 51.
10 Voir Olivier BOULNOIS, « La fragilité 13 Voir Emmanuel HOUSSET, «Le lieu

de la chair selon saint Paul », infra, p. 17.
11 Voir Juliette de DIEULEVEULT, « De la
concupiscentia carnis a la chair du Christ —
Visages de la chair dans les Confessions de
saint Augustin, infra, p. 37.

de la chair », infra, p. 67.
14 Voir Emmanuel CATTIN, «La chair
de la vie selon Jean », infra, p. 83.



Boulnois

La fragilite de la chair selon saint Paul @ Olivier

“We are all men, in our own natures frail, and capable of our flesh”
(Nous sommes tous hommes, fragiles par nature, et soumis a la chair)
Shakespeare, Henry VIII, V, 3

Maurice Leenhardt, missionnaire protestant et anthropologue
en pays kanak, rapporte avoir demandé 3 un Calédonien ce
que lui avait apporté le christianisme : la notion d’esprit ? une forme
de spiritualité ? Celui-ci répondit: « Vous ne nous avez pas apporté
l'esprit. Nous savions déja l'existence de l'esprit. Nous procédions
selon I'esprit. Mais ce que vous nous avez apporté, c'est le corps’ ». Le
propre du christianisme n’est pas de proposer une théorie de I'esprit,
mais une pratique de la chair et du corps.

Qu'est-ce qu'étre un homme ? Et quelle est notre destinée ? — Clest
a ces questions fondamentales que Paul répond lorsqu'il s'efforce de
penser la chair. Mais, comme disait Hegel, « ce qui est bien connu [...]
n'est pas connu? », Clest particuliérement vrai de saint Paul, car nous
avons perdu le centre de perspectlve qui était le sien : nous le lisons de
fagon anachromque, tel qu'il a été recu ensuite dans lEghse, comme
n'‘étant ni juif, ni grec, mais chrétien. Or s'il adhére au Messie
(Kbhristos), et s'il est bien « messianiste » (khristianos), il se situe
avant que le christianisme se sépare du judaisme: c'est un judéen
(ioudaios) messianiste. Paul est i la fois, et de maniére indiscernable,
totalement juif (par la religion) et totalement grec (par la culture).
Cette remarque élémentaire a des conséquences majeures pour notre
interprétation : nous ne pouvons opposer la pensée de Paul, ni au
judaisme, ni a I'hellénisme, pas plus que nous ne pouvons, dans ses
écrits, opposer ces deux aspects entre eux.

Cette situation herméneutique a une conséquence immédiate sur la
compréhension du concept de chair. Paul emploie tantét le vocabu-
laire biblique de la chair (sarx), tantdt le vocabulaire philosophique
du corps (séma). Or si l'on considére que Paul est seulement ou
1 Maurice LEENHARDT, Do Kamo Le 2 HEGEL, Pbmomenologu de lcsprtt
mytke et la personne dans le monde mélané-  trad. ]. Hyppolite, Aubier, Paris, 1941

sien, Paris, Gallimard, 1971 (1*¢éd. 1947), (I, 28).
p. 212,



18

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

essentiellement juif, et que le grec n'est pour lui qu'un vernis et non sa
culture fondamentale, on devra privilégier comme « authentiques »
les passages ou il emploie le concept de chair, et minorer, en les
considérant comme des pis-aller et des concessions au langage de ses
interlocuteurs, les passages ot il s'exprime en termes philosophiques.
Il est certes légitime de rechercher un noyau non-hellénisé dans la
pensée de Paul, comme I'a fait Bultmann, mais il faut aussi expliquer
pourquoi Paul s'exprime aussi, et tout autant, dans le langage des
philosophes. De surcroit I'opposition entre chair de la Bible et corps
des philosophes est forcée, car les philosophes, 3 commencer par
Platon et Aristote, ne manquent pas d’analyses pertinentes sur
l'essence de la chair. — Il nous faut donc examiner, sans a priori,
la doctrine de la chair et celle du corps chez Paul.

Je devrai d'abord parcourir deux interprétations répandues, afin de
les dépasser: la chair au sens phénoménologique, la chair au sens
augustinien. Méme si ces concepts sont insuffisants, ils proposent une
premiére approche, par une voie négative (I). Puis, pour approcher de
plus prés ce que signifie la chair chez Paul, j'en chercherai le sens dans
sa relation 4 d'autres concepts par rapport auxquels elle se définit: le
corps, I'ame et l'esprit (II). J'étudierai ensuite l'opposition entre la
chair et l'esprit (III). J'examinerai enfin comment la chair s'insére
dans T'histoire du salut (IV)?.

I. Représentations de la chair
1. La phénoménologie de la chair

Dans la phénomeénologie francophone, le concept de « chair » sert 2
traduire I'allemand Leib, corps vivant (tandis que Korper désigne un
corps inerte, un solide saisissable). La chair, chez Merleau-Ponty ou
Michel Henry, cest le nouveau nom du sujet transcendantal, le lieu
ou la vie se manifeste en s'affectant elle-méme, et la condition
d'apparition du monde: ce n'est pas l'ceil qui voit, ni dme, mais
Cest la chair. La chair est le milieu du toucher, et si je me touche
moi-méme, je suis 2 la fois sentant et senti; c'est ce rapport réflexif a
soi-méme que Merleau-Ponty appelle «l'entrelacs» de la chair, et
méme « la chair du monde » : la source de tout sens et de tout acces
aux choses?. De facon analogue, selon M. Henry, 'homme
«n'éprouve le monde qui le presse de toute part, que parce qu'il

3 Cet article sappuie sur de plus amples 4 M. MERLEAU-PONTY, Le visible et ['in-
amlyses devclogpece dans Saint Paul et la visible, Gallimard, Paris, 1964, p. 194-
philosophie, PUF, Paris, 2022. 198.



La fragilité de la chair selon saint Paul

s'éprouve d'abord lui-méme®». M. Henry distingue ainsi ce corps
qui est le notre, vivant et sentant, cest-a-dire la chair, du corps
objectif, saisi parmi les objets du monde. La chair sent, le corps ne
sent pas. Nous sommes chair, mais nous avons un corps. Et lors-
qu'elle meurt, la chair redevient corps (cadavre).

Or, pour M. Henry, c'est de cela que parle le Nouveau Testament :
« La parole s'est faite chair, et elle a habité parmi nous » (Jean 1,14).
Comme dit Henry, « I'ceuvre du Verbe, celle d'accomplir la révélation
de Dieu, se poursuivrait en quelque sorte A I'intérieur de la chair® ».
Autrement dit, dans 'analyse de toute chair, nous pouvons déchiffrer
une révélation de Dieu. « Au fond de sa Nuit, notre chair est Dieu” ».
La vie immanente qui nous affecte n'est pas radicalement autre que la
Vie divine. L'expérience de notre chair vivante et sentante est donc
une expérience de Dieu.

Mais chez Paul, le concept de chair ne met pas en évidence une
relation théorique au monde ; la chair ne fonde pas la connaissance ; il
n'est pas essentiel quelle s'éprouve elle-méme. Au contraire, chez
Paul, la chair ne révéle pas Dieu, elle le voile et nous en éloigne. Clest

lutét son contraire, l'esprit, qui révéle Dieu et qui sauve la chair, en
la libérant du mal et de la mort8.

2. L'interprétation augustinienne de saint Paul

Plus prés de Paul, qu'il s'est acharné a déchiffrer, Augustin associe la
chair, le péché et la sexualité. Mais il s'agit 13 d'une conséquence et
non d'une cause. Car selon lui, I'essentiel se déroule au sein de la
volonté humaine, ot se joue I'énigme du premier péché : 'homme, qui
était par essence doté du libre arbitre pour choisir le bien, a préféré
sa propre liberté, et commis ainsi le premier péché. Cest un événe-
ment qui est advenu au sein de la volonté, un choix par lequel le libre
arbitre a désobéi a la Loi, pour étre 4 soi-méme sa propre loi:
« Uhomme a péché en voulant étre I'égal de Dieu, c'est-a-dire étre
libre de sa domination® ». Ainsi, 'événement fondamental du péché
provient de la liberté, et non de la chair.

5 M. HENRY, Incarnation, Une philosophie
de la chair, Seuil, Paris, 2000, p. 8.

6 Ibid. p. 24-25.

7 M. HENRY, Phénoménologie de la vie I,
De la phénoménologie, Presses universi-
taires de France, Paris, 2003, p. 76.

8 Jean-Francois LAVIGNE, « Chair, corps,
esprit. Quelques remarques sur l'anthro-

pologie paulinienne », Noesis, 2007, 12,

p. 27-62, http://journals.openedition.org/
noesis/1293 (8.

9 AUGUSTIN, La Geneése au sens littéral 11,
17, 25 (BA 50, 332). Pour une synthése
sur la relation entre Paul et Augustin, voir
I. BOCHET, « Augustin, disciple de
Paul », Recherches %e sciences religieuses

94 (2006) 357-380.

¢ 19



20 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

A la suite de cette premiére désobéissance, notre désir a cessé d'obéir
A notre volonté: il s'est fait convoitise ou concupiscence (libido, ou
concupiscentia). La révolte de la concupiscence est 2 la fois la punition
du péché et sa conséquence logique: en se rebellant contre la loi,
I'homme ne peut plus soumettre ses passions a la loi de sa raison.
Clest ainsi qu'Augustin comprend Paul: 'homme est désormais
soumis A la «loi du péché» (Romains 7, 23). Par conséquent, le
fait que 'homme vive « selon la chair » et soit soumis 4 la concupis-
cence ne s'explique pas lui-méme par la chair, mais par une décision
de sa liberté. Et la chair ne désigne pas une nature mauvaise (car toute
nature a été créée bonne), mais la condition pécheresse de 'homme a
la suite du péché.

Mais Augustin voit dans le péché d’Adam un péché originel, c'est-
a-dire qu'il doit aussi expliquer le péché de tous les hommes; il doit
donc, étrangement, leur avoir été transmis avant méme qu'ils aient été
libres de pécher i leur tour. Et cest cet événement primordial qui
explique que 'homme vive selon la chair : 4 la suite du premier péché,
il nait soumis a la concupiscence. Ce conflit s'inscrit désormais dans la
nature de tous : méme lorsqu'il a recu la grice, 'homme reste la proie
des conflits entre la chair et l'esprit.

Or précisément, en vertu du péché originel, I'existence pécheresse se
transmet par Lacte de chair. « Notre fragilit¢é méme, ou plutdt la
condamnation de toute génération charnelle, vient de la transgression
que fut le péché originel’® ». L'homme cédant i la convoitise, il
engendre dans la convoitise, et la chair nait soumise 4 la convoitise,
par une déformation héréditaire: Augustin emploie A ce sujet
'expression contradictoire de « péché de nature''». Or, pris en
lui-méme, le désir est sexuel par essence’2, La sexualité est donc le

p
principe de transmission (héréditaire) du péché, en méme temps
qu'une preuve de la rébellion de la chair du premier péché d’Adam
(alors qu'Adam usait de son sexe i volonté, comme d'une main,
I'homme subit maintenant des phénoménes involontaires, l'érection
p

et I'impuissance). Parce que 'homme engendre dans la concupis-
cence, il donne naissance 4 une autre chair marquée par la concu-
piscence. Chez Augustin, nous assistons donc  une «libidinisation
10 AUGUSTIN, Salaire et pardon des Jardin, trad. J. Gayraud, Paris, 2020,
pécbé;, (BA20A, 262-263). p. 23-56.

11 AUGUSTIN, Contra Iulianum opus 12 AUGUSTIN, La cité de Diew XIV, 16
imperfectum 111, 210 (CSEL 85/1, (BA 35, 424-425): « quand on parle de
503); voir G. AGAMBEN, «Le péché [ibido sans nommer l'objet désiré, on pense

de la nature », in Il Regno e il Giardino, Eresque toujours A l'excitation des parties
Neri Pozza, 2019; Le Royaume et le onteuses du corps ». Freud s'en souviendra.



La fragilité de la chair selon saint Paul

du sexe® », Ces interprétations viendront  échéance chez Freud qui
a sa propre doctrine de la libido, du péché originel et de la guérison
de I'dme.

Selon Augustin, vivre «selon la chair» signifie «vivre selon
I'homme ». Dés lors, la chair, c'est 'homme entier en tant qu'il est
entrainé au péché. Mais immédiatement, la chair et le péché se
divisent en deux, A partir de l'opposition entre l'esprit et le corps,
si bien que la division platonicienne entre l'esprit et le corps recoupe
l'unité de la chair : le péché est-il une conséquence du désir corporel
ou une perversion de l'esprit'*? — De surcroit, pour Augustin,
lorsque Paul écrit: «je suis charnel» (Romains 7, 14), il fait un
aveu autobiographique qui nous révéle l'essence de 'homme. Tous
les hommes, sous la grice (et méme un saint comme Paul), ressentent
de la concupiscence, ils sont « captifs sous la loi du péché » (7, 23) 15,
La chair désigne donc ce noyau de I'étre humain qui demeure
toujours rebelle 4 I'ordre rgtionnel et moral. — Mais ici, Augustin
se méprend sur le sens de I'Epitre aux Romains : il applique 4 la nature
de Thomme en général (héritier du péché originel) des analyses qui
désignaient chez Paul I'impuissance du peuple juif 3 accomplir la Loi.

II. L'essence de 'homme et sa structure

Il faut donc revenir 4 Paul en-deca de ses interpreétes. Qu'est-ce que
I'homme ? Pour répondre A cette question, Paul emploie un vocabu-
laire riche, souple, complexe : il mentionne la chair, l'esprit, le cceur,
I'dme, le corps, l'intellect. Mais le langage est un systeme de diffé-
rences : il serait dangereux de fixer une définition pour chacun de ces
termes indépendamment des autres. C'est pourquoi il est plus
prudent de commencer par examiner comment jouent les unes par
rapport aux autres les diverses composantes de 'homme.

1. La structure tripartite

Paul admet que l'étre de 'homme comprend différentes parties,
mais il en énumeére tantdt deux, tantot trois.

1. Dés le premier écrit du Nouveau Testament, I'Epitre aux Thes-
saloniciens, Paul est en possession d'une premiére tripartition : « Que

13 Selon la  juste formule de 19), Augustin oppose le péché «qui

M. FOUCAULT, Les aveux de la chair,
Gallimard, Paris, 2018, p. 329.

14 AUGUSTIN, La cité de Dieu XIV,
2 (BA 35, 354-355): alors que Paul les

range dans la méme catégorie (Galates 5,

concerne la volupté charnelle » (fornica-
tion, beuveries, orgies), et les «vices de
lime » (idolitrie, jalousie, envie).

15 AUGUSTIN, Contre Julien VI, 23, 70
(PL 44, 305-306).

021



22 ¢

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

votre étre tout entier, lesprit, 'dme et le corps, soit gardé irréprochable
lors de la venue de notre Seigneur » (I Thessaloniciens 5, 23). A la fin
de sa lettre, il souhaite 4 ses destinataires d’étre gardés saints, donc de
demeurer « tout entiers » lors de 'avénement du Messie. Il s'agit donc
ici de définir la totalité de l'étre de 'homme; son étre intégral
comporte trois parties, trois composantes nettement distinguées :
Vesprit, Iame (psukhe) et le corps (soma).

2. Mais l'esprit, I'dme et le corps ne sont pas seulement les parties
d'un tout; ils peuvent devenir des principes qui prédominent dans
I'existence, donc des formes de vie, des espaces et des expériences.
— Clest en ce second sens que Paul s'exprime dans la Premiere Epitre
aux Corinthiens. Il explique que sa parole vient de 'Esprit de Dieu,
mais qu'elle est appropriée a différents destinataires, et recue diffé-
remment par eux; Paul et ses compagnons annoncent la Parole de
Dieu, «avec les paroles qu'enseigne I'Esprit, appropriant les choses
spirituelles & ceux qui sont spirituels » (I Corinthiens 2, 13). Il ne s'agit
plus de parties de 'homme, mais de types dhommes: celui qui
percoit le mieux I'Esprit est lui-méme spirituel ; il vit selon l'esprit.

Or apres celui-ci, vient « 'homme vital (psukhikos) ». — Ici, il faut
nous déprendre des représentations modernes de I'dme, associée a
l'immortalité depuis le Concile de Latran V (1513) et la philosophie
de Descartes : pour Paul comme pour toute la philosophie antique,
I'4me (psukhe, en latin anima) désigne «la forme d'un corps naturel
possédant la vie en puissance'®». Comme leur nom l'indique, les
animaux ont une 4me, et elle meurt avec eux. Elle n'a rien de spirituel
ni d'intellectuel. C'est pourquoi jai traduit psukhikos par « vital » :
« Uhomme vital ne recoit pas les choses qui relévent de I'Esprit de
Dieu, car elles sont pour lui une folie, et il ne peut les connaitre »
(2, 14). Paul oppose donc 'homme qui vit selon la vie animale
— I'homme vital (psukhikos) — 4 'homme qui vit selon l'esprit
(pneuma). L'homme vital n'est méme pas capable de recevoir la
parole de Dieu, car il faudrait étre spirituel pour la recevoir. Elle
est pour lui une folie. La vie naturelle, animale, s'oppose donc 4 la vie
spirituelle, la vie selon I'Esprit, comme 'Ame vivante (psukhé) s'oppose
a lesprit.

Mais il ajoute : « Lhomme spirituel (pneumatikos), au contraire, juge
(anakrinei) tout et n'est jugé par personne» (2, 15). Pour aller de
Iex1stence naturelle 4 la vie selon lesprlt, il faut passer par une crise,
s'exposer A un jugement (krisis). Mais inversement, nul ne peut juger

16 ARISTOTE, De l'dme 11, 1,412 2 20-21.



La fragilité de la chair selon saint Paul

l’esprit, car il est insaisissable. Ce ne sont pas les hommes, en tant
qu ‘étres vivants, qui peuvent mesurer l'authenticité de leur propre
existence, la présence de l'esprit en eux. Leur propre conversion au
bien leur échappe. L'homme peut croire étre juste, et ne pas I'étre ; et
inversement, il peut croire n'étre pas juste, et pourtant ['étre. La
conversion est une transformation radicale de tout 'étre, et non de
la conscience. Ce n'est pas notre conscience vitale (notre perception
psychique) qui peut juger de la réalité, laquelle est spirituelle.

Enfin, le public auquel Paul s'adresse vit selon la chair : « Pour moi,
fréres, je n'ai pu vous parler comme 4 des hommes spirituels, mais
comme 2 des hommes charnels, comme 2 des petits enfants dans le
Messie » (3, 1). Ici, le charnel est I'antithése du spirituel : « vivre selon
la chair » s'oppose radicalement 3 « vivre selon l'esprit », mais I'anti-
thése renvoie aussi A I'opposition entre 'enfance et I'dge adulte (3, 3),
entre le passé et 'avenir de 'homme. Il y a donc deux aspects opposés
de l'existence qui se combattent en 'homme : 'homme spirituel peut a
lui seul signifier I'adulte en pleine possession de son étre ; tandis que
ce qui caractérise 'homme charnel, c’est que, comme les enfants, il vit
encore dans I'envie et les querelles, et ne peut supporter la nourriture
solide.

Ainsi Paul évoque successivement deux oppositions, entre la vie
spirituelle et la vie animale, d'une part, entre l'esprit et la chair, de
l'autre. Du point de vue de l'écoute de la Parole de Dieu, il est donc clair
que I'dme et la chair résistent I'une et 'autre  l'esprit.

Nous avons ainsi deux tripartitions : esprit, dme, corps (I Thessalo-
niciens) ; vie selon Uesprit, vie selon 'dme et vie selon la chair (I Corin-
thiens). Il n'y a donc pas d'opposition entre la chair et le corps; les
deux termes sont parfois interchangeables. Sans doute y a-t-il une
nuance : s'agissant d'une forme de vie (de I'éthique de l'existence et de
I'écoute de la Parole), il vaut mieux parler de vie selon la chair que
selon le corps (qui désigne plutdt une composante de notre étre).

3. L'Epitre aux Romains, qui s'adresse principalement a des paiens
convertis, emploie de nouveau le vocabulaire philosophique du corps.
En nous, «le vieil homme » a été crucifié, c'est-a-dire que «le corps de
péché » a été détruit (6, 6) : le corps renvoie ici au mal et au passé, 2
l'existence 4 laquelle 'homme meurt par le baptéme. Paul exhorte les
Romains 4 combattre le mal, afin qu'il ne régne pas « dans votre corps
de mort pour obéir A ses convoitises » (6, 12): le corps est tres
logiquement associé 4 la mort, puisqu’il est le principe de notre
mortalité (de méme en 7, 24: « Qui me délivrera de ce corps de

° 23



24 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

mort?»), mais il est aussi le lieu par ol s'insinue la convoitise
(epithumia). L'opposition esprit / chair devient ici I'opposition
esprit / corps, équivalente 3 l'opposition entre la vie et la mort
(8, 10). C'est donc le corps (la vie ancienne, vécue selon la convoitise

et le péché) qu'il faut offrir en sacrifice (12, 1).

Or, dans I'Epitre aux Romains, ce concept s'oppose 4 un autre, capital
en philosophie : l'intellect ou I'entendement (nods). Dans sa grande
description du combat spirituel, Paul affirme: «je vois dans mes
membres une autre loi, qui lutte contre la loi de mon intellect (n00s) »
(7, 23) : cette loi des membres (donc du corps) est celle du péché,
dont il dit étre devenu esclave (car il s'exprime ici au nom du peuple
juif, incapable d’accomplir la Loi). Ici, le corps s'oppose clairement &
l'intellect. Mais deux versets plus loin, cest la chair qui s'oppose a ce
méme intellect : « je suis esclave, par l'intellect, de la loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché» (7, 25) — un nouvel exemple de
synonymie entre chair et corps. De maniére trés philosophique,
'Epitre aux Romains repose sur l'opposition entre l'esprit (pnedma)
et le corps, ou l'intellect (nods) et le corps.

Trois conclusions en découlent. 1. Sil'on s'en tient aux termes, nous
rencontrons tantdt nos deux tripartitions (« esprit, 4me, corps », ou:
« esprit, Ame, chair »), et tantdt une opposition bipartite (entre « intel-
lect et corps », ou entre « esprit et corps »). Il est clair que, lorsqu'il
veut souligner 'opposition bipolaire entre les extrémes, Paul néglige le
terme intermédiaire, sans que cela remette en cause la tripartition, qui
est plus exhaustive, parce qu'elle inclut le moyen terme. 2. Cela
signifie aussi que I'élément médian, I'dme, est en porte-a-faux: elle
peut facilement basculer du c6té du corps auquel elle est étroitement
unie. Mais l'inverse n'est pas vrai : Paul n'envisage pas qu'elle se joigne
alesprit; par conséquent, lopposition la plus forte passe entre lesprit et
le reste en 'homme. 3. Ce qui compte, cest I'existence d'une structure
tripartite, plus que ses termes, puisque le vocabulaire varie. Méme si
les concepts de chair et d'esprit sont bibliques, on ne peut pas les
opposer aux concepts philosophiques de corps et d'intellect: Paul
emploie tour A tour ces différents termes, sans se poser nos questions.
Ce qui importe est leur place et leur réle: leur opposition.

2. Dynamique et ouverture

Ce qui importe est moins de définir les termes que de comprendre
leur structure et leur dynamique. Chez Paul, l'homme n’est pas
unifié, ni par rapport aux autres, ni en lui-méme. Par rapport a
autrui, il ne forme pas une personne au sens propre, il n'est pas



La fragilité de la chair selon saint Paul

radicalement individué : pris tous ensemble, les croyants forment un
seul corps (I Corinthiens 12, 12). Et en lui-méme, il est divisé,
écartelé; il peut aller dans la direction de la chair et du monde,
aussi bien que dans celle de l'esprit et de Dieu.

Pour la structure, 'essentiel est I'existence d'une tripartition: par le
sommet (esprit ou intellect) 'homme est capable de recevoir la parole
de Dieu, d’étre sauvé par la foi dans le Messie, et de mourir au péché;
par la base (chair ou corps) 'homme résiste 4 la parole de Dieu, il subit
une loi contraire, il laisse entrer la convoitise, et il pratique le péché;
entre les deux, I'dme vitale suit la logique du corps et épouse son destin.

Et surtout, l'essence de Thomme est dynamique : elle n’est ni statique
ni close.

1. La tripartition n’est pas statique : Paul décrit un devenir; nous
pouvons apprendre 3 vivre selon l'esprit, ou nous enfoncer dans la
servitude de la chair. Car 'homme n'est pas seulement les trois
aspects définis par la tripartition. Il peut se conformer a I'un d'eux,
et Paul appelle cela « vivre selon » : 'Thomme peut vivre selon la chair,
mais aussi « marcher » (se conduire) selon l'esprit (Romains 8, 4),
contempler les choses de l'esprit (8, 5), ou étre dans l'esprit (8, 9).

2. La tripartition n'est pas close. Outre ce quil est, il y a ce que
I'homme peut avoir: par le sommet de lui-méme, l'esprit, 'homme
communique avec I'Esprit divin; et par le fond, il communique avec
les puissances du désir, ses craintes et ses ombres.

L'étre de 'homme est ouvert par le sommet: 'homme peut « avoir
I'esprit du Messie » (Romains 8,9 ; 11, 34), ou « l'intellect du Messie »
(I Corinthiens 2, 11). Et par la médiation de I'esprit ou de l'intellect du
Messie, cest IEsprit de Dieu que 'homme atteint : « vous étes dans
I'esprit si vraiment 'Esprit de Dieu habite en vous, mais si quelqu'un
n'a pas lesprit du Messie, il n'est pas a lui» (Romains 8, 9). Et
pourtant, Esprit de Dieu et 'esprit de 'homme restent distincts :
« Qu'est-ce qui sait ce qui est en 'homme, sinon l'esprit de 'homme
qui est en [ui ? De méme aussi, personne ne connait ce qui est en
Dieu, sinon 'Esprit de Dieu » (I Corinthiens 2, 11). Cest pourquoi il
faut réserver la majuscule aux passages ot il est explicitement ques-
tion de I'Esprit de Dieu. Ainsi, la boucle est bouclée: « L'Esprit
lui-méme rend témoignage A notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu » (Romains 8, 16) : recevoir I'Esprit (divin), cest vivre selon
l'esprit (humain), mais un esprit transformé par la filiation divine.

o 25



26 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

— Et inversement, I'étre de 'homme est aussi ouvert par son fond
obscur, car la chair vivante est le lieu du désir ; cest par elle que nous
cédons A nos passions et  notre convoitise.

Nous pouvons donc résumer l'ensemble de ces analyses par
le tableau suivant, qui décrit l'homme « tout entier » (I Thessaloni-
ciens 5, 21) 17

L’homme tout entier :

DIEU : Esprit
Vers Dieu: AVOIR L'esprit du Messie L'intellect du Messie
ETRE Esprit (pneima) Intellect
Ame (psukhe) Ame
Chair Corps
Vers le monde: la convoitise (epithumia, concupiscentia)

(La colonne de gauche renvoie 4 un vocabulaire plutot biblique, celle de droite 4 un
vocabulaire plutét philosophique)

Selon son étre, 'homme se laisse analyser selon cette grande tri-
partition. Mais il y a aussi son avoir : 'homme peut recevoir l'esprit du
Messie, et ainsi, avoir part 4 'Esprit de Dieu. Cest ainsi qu'il peut étre
transformé. Il existe donc un mouvement d’ascension de l'étre vers
Dieu, qui doit vaincre le mouvement inverse de la concupiscence,
laquelle va vers le monde (chez Paul, « monde » ne signifie pas un
simple espace-temps, mais I'espace d'une vie fermée 3 Dieu). Et ce
mouvement d’ascension rencontre le Dieu qui vient  lui, par 'unique
médiateur qu'est le Messie et son esprit (ou son intellect), qui s'unit a
I'esprit humain. Le méme mouvement s'exprime en d'autres termes,
mais d’'une maniére analogue, chez Jean : « Comme le Pére m'a aimé,
moi aussi je vous ai aimés. Si vous demeurez dans mes commande-
ments, vous demeurerez dans mon amour » (15, 9).

III. La chair et l'esprit

Une fois défini le cadre, nous pouvons maintenant mieux approcher
les termes. Lue horizontalement, cette structure manifeste un
systéme d'équivalence entre les concepts, mais verticalement, elle
17 Je reprends ici, en le simplifiant, un  Mohr Siebeck, Tiibingen, p. 376 (mais le

schéma proFme par G. H. van livre entier est inspirant).
KOOTEN, Paul’s Anthropology in Context,



La fragilité de la chair selon saint Paul

nous permet de les distinguer par rapport a des intentions différentes.
Le probléeme de la philosophie est par essence la question de I'étre, de
ses divisions internes: l'une des plus fondamentales passe entre
l'intellect et le corps. Tandis que le probleme de la Bible est celui
de la destinée de 'homme: celui du comportement éthique envers
autrui et envers Dieu. — Qu'est-ce qui permet 3 'homme de se
tourner vers son créateur, de rester fidéle 3 Dieu et 4 sa Loi?
— Llesprit. — Qu'est-ce qui empéche 'homme de se tourner vers
Dieu et d'accomplir sa Parole ? — La chair. Et c'est I'hellénisation du
judaisme (commencée bien avant Paul, dés la traduction grecque de la
Septante), qui explique la superposition des deux interrogations : non
seulement, « qu'est-ce que 'homme ?» et « quest-ce que Dieu?»,
mais aussi « comment 'homme va-t-il vers Dieu ? »

Or précisément, entre le corps et la chair, il y a un recouvrement et
une dissemblance.

1. L'intellect et le corps entrent dans une antithése philosophique.
L'intellect désigne, chez les étres humains, le lieu de la pensée; il est
inséré dans I'dme qui est la forme du corps. — Le corps (séma), chez
Paul se prend en un sens proche des stoiciens pour qui toutes les
réalités sont des corps : un corps est un solide, une unité de cohésion.
Le corps humain est une masse de terre, une pite d'argile. Paul écrit :
«tu ne sémes pas le corps qui doit naitre, mais une semence nue
[.. et] cest Dieu qui lui donne corps » (I Corinthiens 15, 37-38). La
semence est inachevée, trop petite pour avoir corps; si elle croit, c'est
parce que Dieu lui donne du volume. Le terme décrit un mode d'étre,
il n'a pas en lui-méme de sens éthique, c'est pourquoi, lorsque c'est
nécessaire, Paul l'utilise aussi bien pour parler du corps de 'homme
sur terre que du corps ressuscité.

2. L'esprit et la chair sont des concepts plus complexes. Ils entrent
dans la perspective éthique de la Bible.

Certes, l'esprit est un concept quon trouve déja chez les stoiciens.
Pour ceux-ci, le pnedma est un souffle divin, subtil, impalpable, qui
parcourt l'univers, assure sa cohésion et donne aux étres le mouve-
ment et la vie. Pour Paul comme pour eux, il a son siége dans le cceur
(Romains 5, 5; 2 Corinthiens 1, 22) ; il exerce une double fonction,
cognitive (I Corinthiens 2, 11) et motrice (15, 45). — Mais surtout,
dans la Bible hébraique, l'esprit (rudh) désigne un vent, un souffle,
quelque chose de divin, mais qui peut s'insinuer au plus intime de
I'dme vivante. C'est en ce sens que Dieu est Esprit. Et dans les autres

° 27



28 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

cas, l'esprit désigne une réalité insaisissable qui pénétre toutes choses
précisément parce qu'elle passe A travers les réalités brutes et solides.
Méme lorsqu'il entre dans une substance corporelle, I'esprit signifie la
part qui échappe, par sa subtilité, A I'état ordinaire des substances:
l'insaisissable (voir Jean 3, 8 : « Esprit souffle ot il veut [...], mais tu
ne sais ni d’ott il vient ni ot il va »). L'esprit (le souffle) est insaisissable
parce qu’on ne le maitrise pas; il est ce qui nous saisit et ce que nous
ne saisissons pas'®, — Chez Paul, Iesprlt, cest d'abord la nouveauté
de IEvanglle, un événement inoui qui vient percuter homme et le
transformer quand il le recoit. L'homme ne vit plus sous I'ancien
régime, mais sous le régne nouveau de l'esprit (Romains 7, 6). Le
souffle est la condition transcendantale du rapport de 'homme a
autrui et 3 Dieu. Une communauté se reconnait précisément au fait
qu'elle respire le méme souffle, qu'elle est animée du méme esprit. Un
prédicateur itinérant peut apporter avec lui un nouveau souffle
(2 Corinthiens 11, 4) qui transforme une communauté et la fait

changer d'esprit (Romains 8, 15).

Dans cette série d'équivalences, la chair désigne d'abord chez Paul le
corps vivant. Chaque espéce animale se définit par sa chair: « Toute
chair n’est pas la méme chair : autre est la chair des hommes, autre la
chair des bétes, autre celle des oiseaux, autre celle des poissons »
(I Corinthiens 15, 39). Ce qui caractérise la chair, c'est qu'elle est née,
qu'elle est vivante, donc qu'elle mourra. — Mais dans le cas de
I'homme, la chair désigne la condition humaine. A la différence
des animaux qui ont une coquille ou une carapace, 'homme porte
la partie dure, les os, A l'intérieur, et sa partie molle, la chair, a
l'extérieur : la chair est nue, tendre, exposée aux coups, aux blessures,
au meurtre. Elle est en nous ce qui fatigue, souffre, vieillit et tombe
malade (2 Corinthiens 12, 7). Mais aussi, en raison de sa sensibilité,
elle connait I'émerveillement de la sensation, la gloire de la jouissance.
Elle porte en elle sa déchéance inéluctable et ses réussites provisoires.
Bref, elle est essentiellement faible.

La chair est aussi fragile et éphémére, « toute chair est comme
I'herbe », dit Isaie (40, 6). Ainsi, Paul peut dire « ma chair» pour
se désigner lui-méme : c'est une maniére de se rapporter  soi. Mais en
parlant ainsi, il se désigne sous I'angle de la faiblesse : la chair n'est
plus une partie de 'étre humain, mais une des maniéres de signifier la
totalité du moi — sa mortalité. Cela apparait dans les formulations
redoublées, comme «la chair et le sang » : chez l'étre vivant, ces deux
18 R. BODEUS, « Comc}lmon et reprcsen—

tation fondamentale de l'esprit : une mise

au point », Théologiques 2/ 2 (1994) 7-20.



La fragilité de la chair selon saint Paul

réalités sont inséparables; prises ensemble, elles désignent le vivant
dans sa totalité. Lorsque survient l'appel divin et la révélation du
Messie, il ne convient pas de «consulter la chair et le sang»
(Galates 1, 16) ; 4 lui seul, 'homme vital ne peut pas saisir les réalités
divines.

La chair étant soumise au pouvoir de la mort, elle se soumet au
péché, car le péché nait de la peur de la mort. Ainsi, la chair désigne
'homme, mais non pas sous un angle ontologique : du point de vue

p g giq p
éthique (et biblique), la chair est une postulation ; elle est ouverte sur
le monde par la convoitise (epithumia). La convoitise représente le

p p
moment ou la vie se recourbe sur elle-méme et s'intéresse a elle-
méme ; ou le désir tourne 'Thomme vers le monde et le détourne de
Dieu. Orientée par la convoitise, la chair modifie notre phronésis,
notre maniére de discerner les actions 4 accomplir (Romains 8, 5), au
point que nous cherchons avant tout, par elle, 3 « pourvoir i nos
convoitises » (13, 14). I'homme est enclin au
péché. Clest « pour obéir A ses convoitises » (Romains 6, 12) que
Ihomme accomplit le péché. A contrario, Paul résume l'ensemble
de la Loi en un seul commandement: « Tu ne convoiteras pas »
, ’ . y , . .

(7, 7, sans complément d'objet). Cest donc une déviance radicale,
contraire A l'esprit, et qui conduit a la mort (7, 8 et 9).

La chair est donc dangereuse: elle obéit A la logique du désir
insatiable qui recherche sans fin ce qu1 lui manque, et se lasse toujours
de ce qu'il obtient; elle divise le moi, parce qu'elle résiste a l'esprit et
parce qu'elle est le lieu de l'autre en moi: « Marchez par l'esprit, et
vous n'accomplirez pas la convoitise de la chair, car la chair convoite
contre l'esprit, et l'esprit convoite contre la chair, et ils sopposent
'un a l'autre » (Galates 5, 16-17). C'est en raison de cette chair que la
volonté est impuissante : « vous ne faites pas ce que vous voulez »
(5, 17). Idi, la chair signifie la misére de 'Thomme sans Dieu.

Paul énumeére alors les ceuvres de la chair qui sont d'abord des
tendances au péché, des passions ou des désirs avant d'étre des actions
mauvaises : « impudicité, impureté, dissolution, idolitrie, magie,
inimitiés, querelles, jalousies, animosités, disputes, divisions, sectes,
envies, meurtres, etc. » (Galates 5, 19-21) *°, Contrairement a ce que
croit lire ici Augustin, ces ceuvres de la chair forment une série unique
qu'il n’est pas possible de diviser entre le corps et l'intellect. Les fruits

19 Paul est sans nul doute le premlcr D. BARBL}, « The invention of idolatry »,
grand théoricien de l'idolatrie, voir  History of Religions 61 (2022) 389-418.

° 29



30

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de la chair naissent de la convoitise et s'opposent aux fruits de I'esprit,
a ces émotions et tendances bonnes qui produisent des actes bons :
« charité, joie, paix, patience, douceur, bonté, foi, etc.» (5, 22).
— Clest de la convoitise que vient la révolte contre Dieu: « Lorsque
nous étions dans la chair, les passions des péchés, qui étaient activées
par la Loi, [agissaient] dans nos membres afin de produire des fruits
pour la mort» (Romains 7, 5). Par 13, Paul associe un phénoméne
universel, décrit par les philosophes??, le caractére irrépressible des
passions, a une analyse historique : avant leur conversion au Messie et
a son esprit, les juifs étaient incapables d’accomplir la Loi. Clest ce qui
les conduisait 2 la mort. Lorsque 'homme a recu et connait les
commandements, sa faiblesse devient une inclination peccamineuse,
sa passion irrationnelle, un péché, et la répétition des péchés, un
esclavage : « Nous savons en effet que la Loi est spirituelle ; mais moi

je suis charnel, vendu et asservi au péché » (7, 14). La chair devient

alors le lieu de notre impuissance morale.

Au sens le plus fondamental, la chair nest plus une composante de
I'étre humain, elle désigne 'homme saisi dans la totalité de son étre,
mais en tant quil abrite des penchants au péché. Cest 'Thomme
agissant dans la faiblesse et la fragilité, et poursuivant son plaisir
ou son intérét propre. Lorsque la chair prédomine en quelqu’un, elle
définit une forme de vie: '« homme charnel ». L’homme charnel,
Cest ce qui résiste A l'esprit, au salut de 'homme. L’homme charnel,
cest Thomme de la convoitise. Mais 'homme charnel, cest aussi
I'homme économique, juridique et politique: la chair des hommes
n'est pas seulement leur organisme, mais leur corps social, 'organi-
sation juridique qui institue le monde (sans Dieu), avec ses richesses
et ses dominations. Et lorsqu'il se convertit, méme s'il vit toujours
dans I'économie du monde, le croyant renonce 4 tout cela et se tourne
vers l'esprit. Il use de toutes choses « comme n'en usant pas jusqu'au

bout » (1 Corinthiens 7, 31).

L'ambivalence de la chair révéle Uambivalence de la vie : comme toute
vie, elle méne 3 la mort. La chair est donc: 1. notre condition
terrestre; 2. la vie dans sa faiblesse; 3. le lieu ol régnent en nous
les passions et la convoitise ; 4. 'espace ol régne le péché; 5. ce qui
nous conduit 2 la mort. Face a la chair, l'esprit: 1. nous ouvre A une
condition céleste ; 2. est le lieu de la puissance de Dieu; 3. apporte la
vie véritable ; 4. une vie de ressuscité, dans le Ressuscité.

20 Platon considére la convoitise de I'dme rebelles 3 la raison, République

(epithumia) comme l'une des deux parties IV, 439 bd.



La fragilité de la chair selon saint Paul

La chair et I'esprit conduisent, 'une 4 la mort, l'autre 4 la vie ; 'une, 2
I'hostilité envers Dieu, 'autre A la résurrection (Romains 8, 7-11). Ce
sont deux attitudes, deux formes de vie, qui définissent deux destins
possibles. Cest pourquoi 'homme doit s'affranchir de la chair qui
pese en lui comme une dette (8, 12). La chair est une fermeture sur
soi, un étre-en-dette sur lequel nous retardons toujours.

L'opposition entre la chair et I'esprit est donc fondamentale. La chair
désigne la vie qui va vers la mort, tandis que I'esprit désigne une forme
de vie affranchie de la mort. La chair se rapporte 4 'esprit comme le
terrestre au céleste: « La chair et le sang ne peuvent hériter du
royaume de Dieu [vocabulaire biblique] ni la corruption hériter de
l'incorruptibilité [vocabulaire philosophique] » (1 Corinthiens 15, 50).
En raison de sa faiblesse et de son impuissance, 'homme n'est pas
capable d'entrer par lui-méme dans le Royaume de Dieu. Comme
dira 'Evangile selon Marc: «lesprit est prompt, mais la chair est

faible » (14, 38).

IV. La chair dans l'histoire du salut

La chair et I'esprit constituent, pour l'une, I'obstacle au salut, pour
l'autre, I'ouverture vers lui. Quel role joue la chair dans le drame de la
relation éthique entre 'homme et Dieu ?

1. La chair et le péche

Selon Paul, la chair ne nait pas pécheresse, elle le devient. Pour
penser la chair dans l'histoire, il faut donc analyser I'événement du

péché.

Sur ce point, il nous faut comprendre Paul en-decid d’Augustin. En
effet, Augustin interpréte le péché d’Adam comme un péché originel,
ce qui implique deux points: il doit 1. étre le premier, le commence-
ment du mal; 2. valoir comme un péché héréditaire, pour devenir un
principe d’explication universel. Mais, chez Paul, nous ne retrouvons
que le premier élément: Paul évoque bien la faute d'Adam (figure
inverse du messie qui devait venir). Cependant, pour lui, ce qui se
transmet comme chitiment du premier péché, ce n'est pas le péché,
mais la mort : « par un seul homme le péché est entré dans le monde, et
par le péché, la mort, et ainsi la mort a pénétré dans tous les hommes »
(Romains 5, 12). Et si les autres hommes deviennent i leur tour
pécheurs, cest par une libre imitation, une reproduction du premier
péché : «sur quoi, tous ont péché » (5, 12). Il y a dailleurs des justes :

e 31



32 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

tous les hommes ne sont pas pécheurs ; certains « n'ont pas péché par
une transgression semblable 4 celle dAdam » (5, 14). La thése augus-
tinienne que toute chair nait pécheresse n'existe donc pas chez Paul.
La chair ne désigne pas la nature pécheresse de 'homme, mais plutét sa
faiblesse, sa fragilité, sa faillibilité, par laquelle elle peut désirer le mal,
y céder, et devenir ainsi pécheresse 4 son tour.

Paul explique ce point dans ' Epitre aux Romains. Paiens et juifs ont
besoin du Messie : les paiens parce qu'ils ont connu Dieu mais ne lui
ont pas rendu grice et gloire, les juifs parce qu'ils ont regu la Loi mais
ne parviennent pas a l'accomplir. Par conséquent méme si Paul
'expose a la premiére personne, l'expérience du péché n'est pas un
aveu autobiographique, c'est une personmﬁcatlon de l'échec du peuple
juif & accomplir la Loi. Or Paul situe cette expérience dans I'espace
de la chair: «en moi, cest-d-dire dans ma chair, n'habite pas le
bien, car vouloir le bien est 4 ma portée, mais 'accomplir, non »
(Romains 7, 18). Paul ne congoit pas I'dme comme une citadelle ol
le libre arbitre régnerait toujours. N'en déplaise 2 Augustin, ce qu'il
décrit n'est pas une simple rébellion de la concupiscence, c’est un échec
de la volonté A exécuter ce quelle veut: elle veut véritablement le
bien, mais ne parvient pas a l'accomplir.

Devenue forme a laquelle nous nous conformons, la vie selon la chair
est la vie ot le péché se change en disposition acquise, vient s'invétérer,
s'incruster en nous, et devient la régle de notre conduite. Celui qui agit
« selon la chair » n’est pas encore converti. Il n'a pas tranché dans le vif
de son existence. Il est 4 la fois Oui et Non. Tandis que celui « qui a
pris la Décision [...] n'est pas Oui et Non, il n'y a que Oui en lui»
(2 Corinthiens 1, 17-19). De méme qu'il y a deux aspects de 'homme
qui luttent I'un contre l'autre et qui se paralysent mutuellement, il y a
deux sortes dhommes parfaitement tranchés : « Ceux qui sont selon la
chair s'orientent par la pensée vers les choses de la chair ; ceux qui sont
selon l'esprit s'orientent par la pensée vers les choses de l'esprit »
(Romains 8, 5). — La vie selon la chair s'oppose alors A la vie selon
Uintellect : « je suis esclave, par l'intellect (noi) de la Loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché» (Romains 7, 25). L'intellect est
toujours tourné vers le bien, et la chair vers le péché. Paul n’étant
pas un penseur du libre arbitre, il affirme que nous sommes toujours
esclaves de quelque chose : tantdt nous sommes esclaves de l'intellect
(de la Loi divine), tantdt de la chair (la loi du péché).

Mais cette contradiction est une contradiction vivante — le combat
spirituel. Le combat véritable se situe au niveau des esprits, c'est une



La fragilité de la chair selon saint Paul

lutte de notre esprit contre les « esprits mauvais » (Ephésiens 6, 12).
Dans cette bataille, nous ne pouvons pas nous appuyer sur la chair :
« Si nous marchons selon la chair, nous ne combattons point selon la
chair »; c'est pourquoi «les armes de notre guerre ne sont point

charnelles » (2 Corinthiens 10, 3-4).

2. Le péché et le combat spirituel

Pour Paul, toute I'existence humaine, y compris la vie dans la chair,
n'a de sens que par rapport 2 'événement inoui et imprévisible du
Messie Jésus. Celui-ci a brisé I'histoire en deux : désormais, les paiens
sont sauvés par la foi. Précisément, la mission du Messie a radicale-
ment modifié le sens de la chair : « La loi était sans force en raison de
la chair » (Romains 8, 3); les juifs la connaissent et la veulent, mais
n'ont pas en eux-mémes la force de 'accomplir. La seule chose qui
puisse mettre fin A cette impuissance, c'est 'envoi par Dieu de son
Fils. La Loi est désactivée: 'homme n'a plus a croire que le salut
s'inscrit dans la chair (par le marquage de la circoncision ou les régles
alimentaires). Or l'esprit s'oppose 2 la chair, et non au corps. Vivre
selon l'esprit, ce n'est pas refuser de vivre dans un corps, mais c'est
refuser de se plier a la convoitise égocentrique qui conduit au péché.
On peut donc vivre dans la chair sans vivre selon la chair. On peut agir
dans le monde sans se conformer au monde. Comme dira 'Epitre 4
Diognéte, les chrétiens « sont dans la chair, mais ne vivent pas selon la
chair?! », Vivre selon la chair, c'est consentir 2 une existence soumise
au péché et A la mort. Vivre selon l'esprit, c'est exister selon la
puissance de l'esprit qui a ressuscité le Messie et qui ressuscitera
ceux qui croient en lui®?,

Le Messie n'est pas du coté de la chair et de la Loi, car le salut peut
arriver aux pafens sans qu'ils aient 3 observer les régles séparatrices de
la Loi juive. D’oti I'appel de I'Epitre aux Galates : « Vous, fréres, vous
avez été appelés 2 la liberté ; seulement, ne faites pas de la liberté une
ressource pour la chair » (Galates 5, 13). La vie nouvelle du croyant, la
vie selon l'esprit, n'est pas une fuite loin du monde, une anachorese.
Clest une autre maniére de vivre dans le monde : « Ceux qui sont au
Messie (Khristos) ont crucifié la chair avec ses passions et ses convoi-
tises » (5, 24). Il ne s'agit pas ici d'une exhortation a la mortification,
mais d'une constatation : la crucifixion premiére se reproduit dans la
21 Epitre g Diognéte 5, 8 (trad. J.-M. Sala- 22 Elian CUVILLIER, « Le « corps » (c®pa)
mito in Premiers Ecrits chrétiens, sous la  entre « chair » (c6pE) et « esprit » (nvedua) »,
dir. de B. Pouderon, J.-M. Salamito, B.  Cabhiers d’études du religieux. Recherches inter-

Pouderon, Gallimard, Paris, 2014, disciplinaires, 12 (2013), http://journals
p. 814). openeditionorg/cerri/1255 (.

e 33



34

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

conversion des croyants: I'Esprit saint a plongé dans la mort
leur existence ancienne; il I'a libérée de la chair, comprise comme
domination du péché, c'est-a-dire ici des prescriptions de la Loi
(qui paraissent nécessaires A ceux qui sont pris dans le cercle vicieux
du commandement et de la transgression). Le combat spirituel peut
désormais étre victorieux, parce que, vivant dans la chair pécheresse,
I'homme ne vit plus selon la chair, il ne se conforme plus A elle, mais
a l'esprit qui recoit de I'Esprit du Messie sa force.

La chair est humiliante, et ne permet pas de tirer orgueil de nos
forces. « Malheur 4 'homme qui se confie en l'homme, qui fait de la
chair son appui » (Jérémie 17, 5). Paul lui fait écho : Dieu a choisi ce
qui n'est pas pour anéantir ce qui est, afin « que nulle chair ne se
glorifie devant Dieu» (1 Corinthiens 1, 29). En se donnant a elle-
méme sa gloire, elle prétend atteindre par elle-méme ce que, dans sa
faiblesse, elle ne peut atteindre ; elle prétend obtenir la connaissance
de Dieu sans passer par I'économie de sa révélation. — Clest préci-
sément en citant ce passage que Luther rejettera la « théologie de la
gloire », celle des théologiens qui prétendent connaitre Dieu a partir
de leurs propres forces et de leurs propres concepts ; il lui préférera la
« théologie de la croix », c'est-a-dire 'économie du salut venu de Dieu
par I'intermédiaire du Messie >,

Clest dailleurs autour du Messie que s'articule I'opposition entre
chair et esprit: Jésus Messie est «issu de la descendance de David
selon la chair et défini Fils de Dieu [...] selon un esprit de sainteté »
(1, 3-4). N'y voyons pas encore une évocation des deux natures du
Christ. Simplement, Paul oppose la génération «selon la chair »,
cest-a-dire d'un point de vue simplement humain, selon une défini-
tion faible et insuffisante, 4 la définition forte et correcte: par sa
résurrection, Jésus doit étre défini Fils de Dieu.

Dieu a fait ce qui était impossible 4 la Loi, parce qu'elle était
impuissante 3 cause de la chair: « Dieu, en envoyant son propre
Fils dans une chair semblable 4 celle du péché et & cause du péché, a
condamné le péché dans la chair» (Romains 8, 3). Ici, la chair est
évoquée 2 deux reprises. D'abord, pour signifier la condition
humaine, pleinement vécue par le Messie, et exposée aux péchés.
Mais 'événement absolu de la résurrection en a inversé le signe: la
deuxiéme occurrence de la « chair » évoque la victoire sur le mal, donc
une libération de la chair. Venu dans la condition de 'homme faible

23 Luther, « These 20 », Controversetenued  rigue (modifiée), CEuvres, Pléiade, Paris,
Heidelberg, CEuvres, trad. J. Bosc, G. Lagar- 1999, I, 180 (Weimar Ausgabe I, 362).



La fragilité de la chair selon saint Paul

et faillible, le Messie condamne «le péché dans la chair»: il ne
condamne donc pas la chair, mais le péché; il le combat et il le
vainc 13 o1 il se trouve, dans la chair. Et celle-ci est désormais promise
a la vie de l'esprit : « Car si vous vivez selon la chair, vous étes sur le
point de mourir ; mais si, par l'esprit, vous tuez les actions du corps,
vous vivrez » (8, 13).

3. La chair et la résurrection

La résurrection est I'axe autour duquel la chair change de sens, et
passe du négatif au positif. L'opposition entre I'dme vitale et 'esprit
est radicale, c'est tout simplement l'opposition entre le corps mortel
et le corps ressuscité : « il est semé dans I'ignominie, il ressuscite dans
la gloire [...]; il est semé corps vital (psukhikon), il ressuscite corps
spirituel (pneumatikon) » (1 Corinthiens 15, 43-44). Clest aussi
I'opposition entre la forme du passé, le premier homme, Adam, et
la forme du futur, le dernier homme, le Messie (15, 45-46). Aprés
avoir (au passé) porté I'image de 'homme terrestre, le croyant
portera (au futur) I'image du céleste. Vivre, cest vivre dans l'inter-
valle entre ces deux extrémes ; c'est parcourir le chemin qui va de I'un
a lautre.

La résurrection suppose la mort de la chair (et I'4me meurt avec
elle), mais en elle, le croyant deviendra ce qu'il est destiné a étre: un
corps spirituel (car le corps vivra avec l'esprit). Vivre, c'est donc aller
du vivant (ce que nous sommes, corps et 4me) vers le spirituel (ce que
nous serons) ; c'est recevoir dés maintenant l'esprit, et devenir, dés ici-
bas, esprit, mais dans la chair. Car c’est la résurrection du Messie qui a
changé la vie. « Il est écrit: le premier homme, Adam, a été fait dme
vivante [Genése 2, 7]; mais le dernier Adam est esprit vivifiant »
(1 Corinthiens 15, 45). Clest la résurrection du Christ qui fait passer
de I'dme (et de la chair) A I'esprit. Méme si Paul s'exprime aussi en
termes philosophiques (en parlant d’ «incorruptibilité »), pour lui,
toute l'existence humaine bascule autour de I'événement de la résur-
rection du Messie, recu dans la foi.

La vie charnelle n'est donc pas disqualifiée par la foi. Lieu de la
souffrance et de la destruction, la chair est aussi le lieu o1 a eu lieu le
salut dans le Messie. Elle est également le lieu ot 'Thomme éprouve la
puissance de Dieu et anticipe le salut. Dans la chair se superposent
deux images: celle d'ott nous venons (le premier Adam, « ’Thomme
terrestre »), celle vers laquelle nous allons (I'identification au Messie,
«'homme céleste »).

¢35



Concluons

La chair, telle que Paul la présente, n'est pas la sexualité. Elle n'est
pas non plus le corps. Elle désigne la totalité de 'Thomme, en tant qu'il
est 4 la fois faible, enclin 4 la convoitise et capable de pécher. Elle peut
suivre la pente naturelle de la vie vers la convoitise, soumise au monde
et tournée vers la mort. Mais elle peut aussi étre sauvée, recevoir
I'Esprit et en étre vivifiée. Car le centre de la pensée paulinienne est
l'événement de la résurrection du Christ (Messie). Cet événement
reconfigure radicalement l'existence et 'histoire humaines. A l'ori-
gine, 'homme est chair : il est fragile, mortel, peccable. Et la Loi juive
ne parvient pas A 'en arracher ; au contraire, en pensant faire passer le
salut par des gestes eux-mémes charnels (alimentation, circoncision,
etc.), elle en confirme le pouvoir. Mais 4 la fin, la chair sera sauvée;
homme vivra une vie sans mort, dans sa chair ressuscitée, avec le
Messie. Dés maintenant, la chair est encore souffrante, mais déja
vivifiée par I'Esprit; bientdt elle sera glorieuse. Le spiritualisme
est voué A I'échec, car cest ce qui est le plus charnel qui est le plus
spirituel.

Olivier Boulnois, membre du comité de rédaction de Communio, marié,
quatre enfants. Directeur d’Etudes a I'Ecole Pratique des Hautes Etudes.
Derniére publication : Saint Paul et la philosophie, Une introduction a

I'essence du christianisme, Paris, Presses Universitaires de France,
2022.

Prochain numeéro
novembre-décembre 2022

Naitre




De la concupiscentia carnis ) Julicte de

a la chair du Christ
Visages de la chair dans les Confessions
de saint Augustin

« I "ristesse est la chair de la chose perdue’»: nest-ce pas le
sentiment qui semble habiter Augustin au moment de
répondre a l'appel a servir Dieu dans la chasteté et la continence ?

Elles me retenaient, bagatelles de bagatelles, « vanités de vanités »,
mes amies de toujours ! Elles me tiraillaient par ma robe de chair,
elles me susurraient: « Tu nous donnes congé? Mais, dés cet
instant-ci, nous ne serons plus tes compagnes, plus jamais, pour
toujours ! Et dés cet instant-ci, interdit ¢ca ! Et ¢ca ! Pour jamais, pour
toujours ! ». Ce qu'elles suggéraient, quand je dis «ca! Et ¢al»,
ce qu'elles suggéraient, mon Dieu ! Que ta miséricorde le détourne
de I'dme de ton serviteur! Suggestions orduriéres! Quelles
ignominies? !

La question de la chair est un lieu sensible de la réception de I'ceuvre
d’Augustin. Tantdt on met en avant le jeune homme qui, 4 Carthage,
« cherchait quoi aimer, amoureux de 'amour» (Conf. 11, 1, 1,
p. 817), celui qui vécut comme un arrachement le renvoi de sa
concubine et dont la conversion fut, entre autres résistances, retardée
par les tiraillements de sa «robe de chair». Tant6t on le rend
responsable de la méfiance dans laquelle I'Eglise a longtemps tenu
— et tient peut-étre encore partiellement — la chair et la sexualité.
Pére du péché originel, Augustin serait aussi le pourfendeur de la
chair.

Nous voudrions proposer, a partir de quelques textes des Confes-
sions, de sortir de cette opposition. Nous partirons de la réflexion du
livre X sur la concupiscentia carnis, abordée par Augustin dans la
perspective johannique de la « triple concupiscence, celle de la chair,
1 E. DE TURCKHEIM, Lunchbox, Paris, (éd.), P. Cambronne (trad.), 1998, p. 948.
Gallimard, 2021, p. 171. ) Les références ultérieures aux trois
2 AUGUSTIN D'HIPPONE, Les Confessions ~ volumes de la Pléiade seront abrégées

VIII, 11, 26, CEuvres 1, Paris, Gallimard, en CEuvres I, II et III.
Bibliothéque de la Pléiade, L. Jerphagnon

Dieuleveult

o 37



38 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

celle des yeux et 'ambition du siécle » (X, 30, 41, p. 1008)°. Nous
mettrons cette convoitise de la chair en regard de la continence
qu'Augustin demande 4 Dieu avec insistance. Cette demande
sera rapprochée d'un texte capital qui témoigne d'une intériorisation
des sens, par laquelle les «charnelles étreintes» sont transmuées
en « étreintes de 'homme intérieur ». Nous élargirons enfin notre
propos a la considération de la chair vis-a-vis de I'Incarnation et du
don de I'Eucharistie.

Augustin et la chair : c'est un itinéraire captivant qui se dessine au fil
des Confessions, non sans ombres ni contradictions, mais fermement
ancré dans une expérience de la chair comme « charniére du salut® ».

La chair combattue

Les traces d'une méfiance, voire d'une condamnation de la chair, ne
manquent pas dans I'ceuvre d’Augustin, particuliérement dans les
quinze derniéres années de sa vie, a 'occasion des controverses avec
Pélage ou Julien d'Eclane. Les Confessions ne font pas exception,
méme si, comme nous le verrons, les textes relatifs i la chair se
prétent A des lectures plus contrastées.

Qu'est-ce que la chair pour Augustin ? Cest avant tout une réalité
marquée par une grande ambivalence, puisque le mot désigne aussi
bien la condition de 'homme revétue par le Christ dans I'économie du
salut que ce qui touche i la vie sexuelle, au péché ou a la mort. La
chair, cest la vie sexuelle et tout ce qu'elle implique comme plaisir,
tentation, dépendance, débordement; c'est également, dans certains
emplois du terme, la vie du corps, 4 travers I'usage des cing sens; cest
aussi la condition de 'homme — au sens ot, dans la Bible, la chair
désigne l'étre vivant® — marquée par le péché et la mort. Ce lien entre
la chair, la mort et le péché est sans doute le point ol la pensée
d’Augustin est la plus radicale, puisqu'il est un des premiers a faire si
nettement dépendre du péché originel la malédiction attachée i la

3 Augustin se réfere a 1 Jean 2, 15-16:
« N'aimez pas le monde ni ce qui est
dans le monde. Si quelqu'un aime le
monde, I'amour du Pére n'est pas en
lui, puisque tout ce qui est dins le
monde — la convoitise de la chair, la convoi-
tise des yeux, et la confiance orgueilleuse
dans les biens — ne provient pas du
Pére, mais provient du monde »; nous
soulignons.

4 Ce développement remanie un passage
d'une publication antérieure, « Lhomme

intérieur dans les Confessions de saint
Augustin », L'homme intérieur et son
discours. Le dialogue de I'dme avec elle-
méme, Le Cercle Herméneutique, Vrin,
2018 / 1-2, p. 99-112.

5 La formule est de TERTULLIEN. Voir
De Resurrectione 8, 2.

6 Par exemple en Isaie 40, 5: « Alors la
gloire du Speigneur se révélera et toute
chair, d'un coup, la verra, car la bouche
du Sci%lncur a parlé» et Luc 3, 6: «Et

toute chair verra le salut de Dieu ».



De la concupiscentia carnis a la chair du Christ

chair”. Plus largement, le terme « chair » désigne « l'indice de fragilité
de 'homme créature, I'enracinement dans ce “siécle”8 ».

« Maudit esclave de mes convoitises mauvaises® »

Avant d’étre un motif ou un concept, la convoitise de la chair est une
expérience, vécue et racontée par Augustin, sans rien taire de ses
voluptés ni de son amertume. Il ne raisonne pas seulement 2 partir de
sources bibliques ou gréco-latines, il expose son intimité, de maniére
parfois trés explicite. Cest toute la singularité de ce témoignage, coeur
et corps mis 4 nu sous le regard de Dieu, itinéraire d'égarement relu a
la lumiére de la conversion.

Pour en prendre la mesure, parcourons quelques étapes, des livres 11
A IX. Des le prologue du livre II, Augustin entreprend de rappeler a
sa mémoire « les charnelles corruptions de [son] dme» (II, 2, 2,
p. 805). Agé de seize ans, il fait 'expérience de la « concupiscence
de la chair et des jaillissements de la puberté », avant de « s'éparpiller
[..] parmi les fornications » (ibid.). On remarquera, néanmoins, que
cette confession se fait sous le regard de Dieu, par «amour de [son
amour] » : «O Douceur de bonheur et de sécurité, 6 toi qui me
rassembles de la dispersion ol1 je me suis, tout en lambeaux, éparpillé,
détourné de toi, I'Un, perdu dans le Multiple » (II, 1, 1, p. 804.).
Mention capitale, puisqu'elle prépare les réflexions ultérieures sur la
continence, définie comme ce qui rassemble le sujet et le raméne a
l'unité. Au livre III, I'arrivée 3 Carthage, « chaudiére » crépitante des
« honteuses amours », orchestre le théeme des plaisirs sexuels:
« Aimer et étre aimé, c'était plus doux pour moi si je pouvais jouir
du corps de I'étre aimant. Et jallais donc souillant le cceur de 'amitié,

ar les viles souillures de la concupiscence ; jen brouillais la candeur
par l'infernal désir» (III, 1, 1, p. 817-818). Au livre VI, le motif de
I'esclavage s'allie 4 celui de la convoitise charnelle : « chez moi, c'était
avant tout I'habitude de rassasier l'insatiable concupiscence qui me
torturait violemment dans ses chaines» (VI, 12, 21, p. 897). De
quelles chaines s'agit-il ? « Je serais trop malheureux, écrit Augustin,
si j'étais privé des étreintes d'une femme [...]. Sot que j'étais, j'ignorais

7 « Augustin avait fini par considérer |...]
que la facon dont les pulsions sexuelles
échappaient 2 la volonté érait un si%ne
particulitrement évocateur de la fragilité
que 'humanité avait héritée de l'acte
originel de désobéissance d’Adam. Il
avait fini par insister, contre les pélagiens,
sur le fait que le hiatus entre la vofonté etle
sentiment sexuel avait été inﬂigé 3 Adamet

a tous ses descendants comme une poena
reciproca, une punition imposée 3 la mesure
du crime. D'oli son immense pouvoir
symbolique », P. BROWN, Le renoncement
a la chair. Virginité, célibat et continence dans
le christianisme primitif, Paris, Gallimard
[NRF], 19951, 1998, p. 497-498.

8 CEuvres 1, n. 5, p. 1410.

9 Voir Conf. 1V, 16, 30.

* 39



40

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

que, selon le mot des Ecritures, nul ne peut étre continent si tu ne lui
accordes ce don (VI, 11, 20, p. 896)'° ». Augustin finit par étre privé
de ces étreintes. Pour favoriser son ascension sociale et profession-
nelle, un mariage prometteur est arrangé par sa mére, Monique; la
concubine d’Augustin est renvoyée en Afrique, laissant auprés de lui
«le fruit de [sa] chair et de [son] péché », son fils Adéodat.

Suit cet aveu : « Loin de se guérir, la blessure ouverte 4 'arrachement
de ma premiére compagne, passé le temps d'inflammation et de trés
vive douleur, se gangrenait, provoquant comme une douleur plus

froide mais plus désespérée » (VI, 15, 25, p. 899).

Les tentations de la chair et le don de la continence

Sila chair est un combat pour Augustin, cest parce que la recherche
de I'union charnelle — dans le concubinat ou le mariage — est, avec
'ambition professionnelle, I'un des deux obstacles qui 'empéchent de
suivre le Christ : « le désir de I'union charnelle me tenait étroitement
dans ses liens et les affaires du siécle m'asservissaient » (VIII, 5, 12,
p. 937). Un peu plus tdt, Augustin déplorait son incapacité 2 « se
rendre disponible pour Dieu», contrairement a I'ancien rhéteur
Marius Victorinus dont on lui avait raconté la conversion: « Clest
aprés cette disponibilité que je soupirais, enchainé que jétais dans les
fers, non d’'un étranger, mais de ma propre volonté, de fer elle aussi »
(VIIL 5, 11, p. 936). Dans ces pages, on le voit, la condition charnelle

coincide avec l'esclavage de la volonté.

Mais qu'en est-il de la lutte entre les tentations de la convoitise de la
chair etla quéte de la continence ? Voicila propositio qui ouvre la seconde
partie du livie X : « Tu me commandes assurément de me contenir
devant “la concupiscence de la chair et la concupiscence des yeux et
'ambition du siécle” » (X, 30, 41, p. 1008). Remarquons qu'Augustin,
immédiatement aprés avoir nommé la triple concupiscence, propose une
définition dela continence particuliérement large, sans méme évoquer sa
dimension sexuelle : « La continence nous ramasse, nous ramene a cette
Unité que nous avions perdue en glissant dans le Multiple » (ibid.). De
surcroit, cette définition requiert d'ordonner i Dieu l'acte d'aimer:
« Clest, en effet, t'aimer trop peu que d’aimer en méme temps que toi
quelque autre chose sans I'aimer A cause de toi» (ibid.). On comprend
mieux, dés lors, que le combat d’Augustin contre les « mouvements
lascifs » vécus dans son sommeil n'ait qu'une seule issue : se tourner vers

10 Voir aussi X, 29, 40. Dans ces deux
passages, Augustin cite Sagesse 8, 21.



De la concupiscentia camis a la chair du Christ

celui qui «a le pouvoir d'aller au-deld de ce que nous demandons et
concevons » (X, 30, 42, p. 1009).

La lutte pour rester chaste, y compris dans le sommeil lorsque I'dme
consent aux suggestions des « images [des] plaisirs », est, dés lors, le
lieu d'une plus grande foi. En réalité, la concupiscence ne concerne pas
tant l'objet sur lequel se porte le désir, qu'il s'agisse de sexe, de
nourriture ou de boisson, de parfums et mélodies, de lumiéres ou
couleurs — tels sont, en effet, les objets concernés par la concupiscence
de la chair au livre X —, que les liens par lesquels elle entrave la volonté.
Si la concupiscence doit étre combattue, cest bien parce qu'elle fixe,
contre son vouloir, le sujet sur un objet — d'olt les images employées
par Augustin: « glu », « chaines », « filets », « entraves », « piéges ».

Au demeurant, Augustin sait que la continence est un don 4 recevoir
de Dieu, selon I'enseignement du Livre de la Sagesse:« Tu nous
commandes la continence, mais, ainsi qu'il a été dit, “comme je sais
que personne ne peut 'observer, si ce n'est par un don de Dieu, c'est
déja sagesse de savoir d'olt vient ce don” (X, 29, 40, p. 1008) ' ».
Augustin sait aussi qu'il n'est pas capable d'observer le commande-
ment de la continence attaché i son désir de consécration totale a
Dieu. Car il existe plusieurs états de vie pour régler le désir sexuel :
dans le concubinat, comme il I'a fait durant prés de seize ans, dans le
mariage, ou dans un «état supérieur », la vie consacrée. Pour cet
« état supérieur », la continence et la chasteté sont requises, mais
impossibles a atteindre par ses propres forces. Voila pourquoi
Augustin demande A Dieu dans un méme élan, 3 la f01s d'attiser
son amour pour lui — « O Amour, qui toujours briles, qui n'es jamais
éteint, 6 Charité, mon Dieu, embrase-moi » (ibid.) — et d'éteindre en
lui toute ardeur dirigée vers un autre objet: « Tu me demandes la
continence : donne ce que tu commandes et commande ce que tu
veux ! ». Incendie, d'un c6té, extincteur de 'autre : les feux de la chair
et la bralure de I'amour appellent une grande vigilance.

La concupiscentia carnis est donc le lieu d'un accroissement de la foi
en Dieu et de I'abandon i sa miséricorde. Clest aussi un lieu d’humi-
lité ou le sujet prend conscience non seulement de sa difficulté 2
résister aux tentations, mais de son ignorance quant a cette méme
capacité. Comme telle, la concupiscence de la chair est un lieu
d’épreuve, mais elle est aussi un lieu de salut, en l'attente de «la
plénitude de la paix» que sera «lachévement de l'ouvrage de la

11 Ici, comme en VI, 11, 20, Augustin
cite Sagesse 8, 21.

.41



42 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

miséricorde divine » (X, 30, 42, p. 1010). Rappelons, enfin, que la
concupiscence de la chair n'est pas, selon Augustin, la forme de
tentation la plus dangereuse :

A cela s'ajoute une deuxiéme forme de tentation, aux replis encore
plus dangereux [...]. Tout en utilisant les mémes sens corporels, cette
creuse et avide curiosité vise non pas A charmer la chair, mais 3 en
faire un instrument d’expérience [...]. Comme elle vise au savoir et
que les yeux sont des agents sensoriels essentiels pour la connais-
sance, l'oracle divin a nommé cette convoitise “concupiscence des
yeux” (X, 35, 54, p. 1017 ; nous soulignons).

La chair confrontée a l'esprit
La chair, le péché, la mort

C'est chez saint Paul qu'Augustin découvre une réflexion sur la chair
extrémement élaborée et particulierement complexe. Parmi les
nombreux textes pauliniens consacrés a I'antagonisme entre la
chair et l'esprit, nous retenons uniquement les références citées par
Augustin dans les Confessions, en I'occurrence trois versets issus des
Epitres aux Romains et aux Galates. A travers eux se dessine le tr1angle
formé par la chair, le péché et la mort, noyau initial du soupgon porté
sur la chair.

Le premier verset, Galates 5, 17, est cité A deux reprises: « Car la
chair, en ses désirs, s'oppose a l'esprit — et 'esprit 4 la chair ; entre eux,
c'est I'antagonisme — pour que, ce que vous voulez faire, vous ne le
fassiez pas». Augustin fait I'expérience d'un combat, en lui, entre
deux volontés, «l'une de chair, l'autre spirituelle », 'une aspirant a
répondre a I'appel de Dieu, 'autre tournée vers les plaisirs de la chair.
Clest alors qu'il percoit le sens des versets pauliniens

Or une volonté nouvelle était éclose en moi, celle de te rendre un
culte désintéressé et de vouloir jouir de toi, 6 Dieu, seul charme
véritable ; mais elle n'était pas encore 3 méme de surmonter ma
volonté antérieure [...]. Clest ainsi que deux volontés en moi, I'une
ancienne, l'autre nouvelle, 'une de chair, l'autre spirituelle, se
livraient bataille; et leur discorde disloquait mon ime. Et ainsi
ma propre expérience me faisait comprendre ce verset que javais lu :
« . . > . 2 . . » 1 .
La chair convoite contre Uesprit et Uesprit contre la chair”. C'était le
méme Moi dans les deux, mais il était plus présent dans les actes
” . L .

que japprouvais que dans ceux que je desapprouvals (VIIL, X, 24,
p. 946; nous soulignons).



De la concupiscentia camis a la chair du Christ

Au livre XIII, cette fois, sont évoqués les versets 10 et 11 du
chapitre 8 de I'Epitre aux Romains :

Si le Christ est en vous, votre corps, il est vrai, est voué a la mort &
cause du péché, mais 'Esprit est votre vie A cause de la justice. Et si
IEsprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en
vous, celui qui a ressuscité Jésus Christ d'entre les morts donnera
aussi la vie A vos corps mortels, par son Esprit qui habite en vous.

Voici la relecture de ce passage sous la plume d’Augustin :

Espére et persévére, jusqua tant qu'elle passe, la nuit, mére des
méchants [...], nuit dont nous fiimes, nous, les fils, “autrefois”,
quand nous étions “ténébres” dont nous trainons les traces dans
un corps qui est mort “en raison du péché” [...]. Espére dans le
Seigneur [...]. Au matin, tout debout, je le verrai, mon Dieu, le salut
de ma face, Celui “qui rendra vie méme 4 nos corps mortels a cause

de I'Esprit qui habite en nos cceurs” (XIII, 14, 15, p. 1097).

Par cette référence 3 Romains 8, c'est la relation symétrique entre
d'un coté le corps et I'esprit, et de 'autre la mort et la vie, qui est mise
en avant, ainsi que le triangle formé par le péché, la mort et le corps.

Deux autres versets de l'Epitre aux Romains (13, 13-14) jouent un
role décisif lors de la scéne du jardin de Milan, point culminant de la
conversion d’Augustin :

Refoulant I'assaut de mes larmes, je me redressai, interprétant tout
cela comme une injonction divine : tout ce que javais 2 faire, c'était
d’'ouvrir le livre et de lire le premier chapitre sur lequel mon regard
tomberait [...]. Je revins donc précipitamment vers 'endroit ot |...]
javais posé le livre de I'Apdtre en m'en allant tout A I'heure. Je le
saisis, je I'ouvris et lus en silence le premier chapitre sur lequel
tombérent mes yeux: “Plus de ripailles ni de beuveries; plus de
luxures ni d'impudicités ; plus de disputes ni de jalousies. Revétez-
vous du Seigneur Jésus-Christ et ne vous faites pas les pourvoyeurs
de la chair dans les convoitises”. Je ne voulais pas en lire davantage,
ce n'était pas la peine. Aussitdt la phrase terminée, ce fut comme
une lumiére de sécurité infuse en mon cceur, dissipant toutes les

ténebres du doute (VIII, 12, 30, p. 951).

L'exhortation de saint Paul est d'abord négative — rejeter la convoi-
tise de la chair vis-i-vis de la nourriture et de la boisson comme
vis-a-vis du sexe, cette bipartition étant reprise au livre X — puis
positive — un appel a revétir le Christ, c'est-a-dire, trés concrétement,

* 43



44 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

la confirmation de l'appel A recevoir le baptéme. On voit, de nouveau,
que la discipline vis-a-vis des tentations de la convoitise charnelle est
ordonnée A une fin plus haute, 'union au Christ. C'est, 4 nos yeux, un
aspect déterminant de la vision augustinienne de la chair.

La chair intériorisee

La méditation « Voild ce que jaime lorsque jaime mon Dieu »
(X, 6, 8, p. 986-987) peut se lire en miroir de cette réflexion
d’Augustin sur la concupiscence de la chair. Une lecture rapide
pourrait laisser penser que ce qui a trait a la chair, ici déployée
selon les cinq sens, est condamné au profit des réalités spirituelles.
En réalité, la formulation négative — « ni des fleurs, des parfums, des
aromates la suave odeur, ni la manne ni le miel, ni les membres
ouverts aux charnelles étreintes, non, ce n'est pas ce que jaime lorsque
jaime mon Dieu » (ibid.) — n’équivaut pas A une condamnation de la
chair, mais elle permet de distinguer deux maniéres de s’y rapporter,
l'une charnelle, l'autre spirituelle. Cette derniére consiste en une
intériorisation — «lumiére, voix, parfum, aliment, étreinte de
I'homme intérieur en moi» — qui coincide, pour Augustin, avec la
découverte d'un Dieu «plus intérieur que le plus intime » en lui.
Surmontant l'opposition entre ce qui peut étre aimé en Dieu et ce qui
ne le peut, et sappuyant sur la figure de « 'homme intérieur », il
dessine une troisi¢éme dimension dont la formulation est négative
— « ol se noue une étreinte que la satiété ne desserre » — mais le sens
positif, puisqu'il affirme l'existence d'une réalité stable, affranchie du
temps et de I'espace, de la corruption et de la satiété, en un mot, une
réalité éternelle qui n'est autre que Dieu lui-méme. Le propos
d’Augustin vise la liberté du sujet, enracinée dans 'homme intérieur
et se déployant a partir de lui. Cest pleinement homme, dans toutes
les dimensions de la chair que le Fils de Dieu a voulu endosser, que le
sujet augustinien se présente 3 Dieu en ce début de livre X.

Pensée chamelle et bonté de la chair

La vision paulinienne de la chair et de I'esprit n'a pas cessé d’accom-
pagner la réflexion d’Augustin. Comme le rappelle Peter Brown, il
« mit un soin exceptionnel 4 relever, dans des commentaires fréquents
et persistants des Lettres de Paul que la chair n'était pas simplement

le corps; c'était tout ce qui conduisait le moi A préférer sa volonté a
celle de Dieu (Cité de Dieu, XIV, 4)12 5.

12 P. BROWN, Le renoncement a la chair,
op. cit., p. 500.



De la concupiscentia camis a la chair du Christ

Augustin complete sa lecture de saint Paul par une réflexion sur le
chapitre 6 de I'Evangile de samt]ean, afin de démontrer la bonté de la
chair, en la dlstmguant de la pensée charnelle de Ia chair 13, Partant de
Romains 8, 6 — “Juger selon la chair, c'est la mort” — il invite, dans son
commentaire sur le quatriéme Evanglle, a dlstlnguer la chair considérée
en elle-méme, réalité bonne puisqu'elle est créée en vue de la vie éter-
nelle, et la pensée charnelle de la chair, pensée pécheresse en ce qu'elle
sépare la chair et 'Esprit. Il importe donc de comprendre spiri-
tuellement, et non charnellement, la parole de Jésus en Jean 6, 30:
“La chair ne sert de rien, c'est Esprit qui vivifie” :

Comment donc faut-il comprendre ce qu'il ajoute: “Clest Esprit
qui vivifie, la chair ne sert de rien”? [..] Seigneur, bon Maitre,
comment la chair ne sert-elle de rien alors que tu as affirmé: “Si
quelqu'un ne mange pas ma chair et ne boit pas mon sang, il n'aura
pas la vie en lui”? [...] Que veut donc dire: “La chair ne sert de
rien” ? [...]. “La chair ne sert de rien”, mais il s'agit de la chair seule;
que I'Esprit se joigne a la chair, comme la charité se joint 4 la science,
et elle est grandement utile. Si la chair, en effet, ne servait de rien, le
Verbe ne se serait pas fait chair pour habiter parmi nous'*,

On ne saurait formuler plus nettement le rdle de la chair dans
['économie du salut.

« Qu'est-ce que vivre selon la chair ? », demande Augustin dans les
premiéres pages du livre XIV de la Cité de Dieu. Sa réponse est
I'occasion d'approfondir sa réflexion sur la chair vécue de facon
charnelle et, surtout, d'affirmer la bonté de la chair «en son genre
et en son ordre » :

Il n'est donc pas nécessaire pour nos péchés et pour nos vices
d’accuser la nature de la chair en faisant injure au Créateur, car
la chair est bonne en son genre et dans son ordre. Mais déserter le
Créateur qui est bon pour vivre selon une créature, elle aussi bonne,
n'est pas un bien, soit qu'on choisisse de vivre selon la chair, soit
selon I'Ame, soit selon 'homme dans son entier [...] .

Au fond, pour Augustin, « ce qui est condamnable, ce n'est pas de
ressentir les résistances de la chair, c’est d'étre conduit par la chair ' ».

13 Nous remercions Jérome Alexandre,
rofesseur A la Faculté Notre-Dame

I(D Collége des Bernardms) davoir partagé

avec nous son interprétation de ces deux

passages.

14 Traité sur Pévangile de Jean 27, 5,

Bibliothéque Augustinienne 72, p. 540-

542; nous soulignons et modifions la
traductlon

15 Cité de Dieu, XIV, 5, CEuvres 11,
p- 554.

16 Commentaire sur IEp1tre aux Galates
de saint Paul 47, Corpus scriptorum eccle-
siasticorum latinorum CSEL§984 p. 123.

. 45



46 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

La chair assumeée
Le don de l'Incarnation

« La polysémie que prend le mot “chair”, ambiguité déja présente
chez saint Paul dont [Augustin] s'inspire, ne doit pas tromper: le
chemin du salut est celui de 'Incarnation, celui de la chair!” ». Pour
Augustin, il n'est pas de don plus grand que I'Incarnation, source de
tous les autres: « Tous ces dons si grands de Dieu, et bien dautres
qu'il serait trop long d'énumérer et d'analyser maintenant, n'auraient
pas existé si “le Verbe” ne s’était fait “chair”'® ». Le dessein divin de
salut suppose d’assumer la condition charnelle, tout en écartant la
concupiscence : « Ainsi convenait-il que rien de cette concupiscence
charnelle ne soit présent lors de la conception par la Vierge de celui en
qui l'auteur de la mort [Satan] ne trouverait rien qui mérite la mort,
lui qui, cependant, lorsqu'il le tuerait, serait vaincu par la mort de
lauteur de la vie» (ibid.). Ou encore: « Cest parce que Dieu,
humblement, a assumé [’homme] que, né de la Vierge, il a vaincu »
(ibid.). Pour autant, ce mystére ne se dévoile pas d’emblée aux yeux
d’Augustin. Ainsi Augustin écrit-il 3 propos de cette méme concep-
tion virginale :

Une telle nature [le Christ] ne pouvait naitre de la Vierge Marie
sans s'allier 4 la chair, et, tel que je I'imaginais, je ne le voyais pas
s'allier sans se souiller. Je craignais donc de le croire né de la chair, de
peur d’avoir a le croire souillé par la chair. Aujourd’hui, tes spirituels
souriront gentiment et affectueusement, s'ils lisent ces lignes de mes
confessions. Voild bien pourtant ou jen étais (V, 10, 20, p. 873;
nous soulignons).

Clest 4 partir du livre VII des Confessions qu'Augustin commence 2
approfondir «le mystére du Verbe fait chair » (VII, 18, 24, p. 923).
L’humilité du Christ le frappe particuliérement : « Pour commencer,
tu voulus me montrer 2 quel point “tu résistes aux superbes et donnes
la grice aux humbles”, et par quelle grande miséricorde tu as montré
aux hommes la voie de 'humilité, puisque ton “Verbe sest fait chair”
et qu’il “a habité parmi nous” » (VIL, 9, 13, p. 914). Augustin fait de
I'humilité la condition de la rencontre avec le Christ. Accepter que
Dieu se fasse homme, endossant la fragilité de la créature, suppose, en
effet, de prendre ses distances avec la vision d'un Dieu lointain et
17 A. MASSIE, « Augustin, les Mani- 18 Trin. XIII, 18, 23, CEuvres 111, p. 616.
chéens et la manducation de la chair»,  Voir aussi Commentaire des psaumes 85,

Communio 43/5, sept.-oct. 2018, p. 75- 1, Corpus Christianorum, Series Latina,
84, ici p. 81. (CCL) 39, p. 1176.



De la concupiscentia camis a la chair du Christ

inaccessible : « En croyant que ton Verbe était beaucoup trop loin de
s'unir A 'humain, nous aurions bien pu désespérer de nous, s'il ne

s'était fait chair, “habitant parmi nous” » (X, 43, 69, p. 1027).

Surtout, il faut bien comprendre que l'enjeu n'est pas tant la
christologie pour elle-méme que la perspective de jouir de Dieu:
« Et je cherchais la Voie oli acquérir la force, pour étre apte 4 jouir de
toi» (VII, 18, 24, p. 923). Ce n'est pas un hasard si Augustin, 2 la fin
du livre VII, confesse son désir de « tenir [son] Dieu » : la jouissance
annule la distance, elle permet d’étre uni 3 Dieu de tout son étre:
« Pour moi, mon bien, c'est de m'attacher 4 Dieu?® »,

Le don de I'Eucharistie : « c'est en moi que tu seras changé2° »

Or la voie qui conduit i gotter la fruitio Dei, c’est le Christ :

Et je cherchais la Voie ol acquérir la force, pour étre apte 4 jouir de
toi. Mais je n'allais pas la trouver jusqu'a tant que j'eusse étreint le
“Médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ Homme, qui
est au-dessus de tout, Dieu béni pour les siécles; il nous appelle et
dit “Je suis la Voie, la Vérité et la Vie”; et la nourriture que je ne
pouvais prendre faute de force, il la méle a la chair, puisque “le
Verbe s'est fait chair”, afin que ta Sagesse, par qui tu as créé toutes
choses, se fit le lait de notre enfance (ibid.).

Ici, la connaissance de Dieu est assimilée 3 une nourriture, comme
dans les Livres d Ezéchiel (2, 8 — 3,4) ou de I'Apocalypse (10, 8-9), et
selon un rapprochement entre la sagesse, sapientia, et le verbe sapere
dont la valeur premiére est « gotiter », ou encore « avoir du gotit ». Or
Augustin a constaté que les «fictions vaines» des Manichéens, a
travers lesquelles il espére trouver une réponse a sa quéte de Dieu,
sont semblables A des plats qui saturent sans rassasier et, surtout,
qu'elles n'ont pas le goiit de Dieu:

Et voici les plats dans lesquels, au lieu de toi, on te présentait 3 ma

faim de toi : le soleil et la lune, de belles ceuvres de toi, mais tout de

méme des ceuvres de toi, et non pas toi [...]. Et I'on m'apportait

encore sur ces plats de fantomatiques splendeurs [...]. Cependant,

dans I'idée que c'était toi, je m'en nourrissais, 4 vrai dire sans avidité,

car tu n’avais pas & ma bouche la saveur de ce que tu es; non, ce n’était
19 Psaume 72, 28 (Vulgat;} ;citéen VII, 20 Voir Conf. VII, 10, 16.

11, 17. Voir Commentaire des psaumes 72,
34.

o 47



48 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

pas toi, ces fictions vaines, elles ne m'alimentaient pas, elles m'épui-
saient encore plus (III, 6, 10, p. 823-824; nous soulignons) >

Ceest donc a dessein qu'Augustin insiste sur la réception du don de
I'Eucharistie comme une nourriture, tant corporelle que spirituelle.
A Tinstar de ce qui est donné i contempler dans I'Tncarnation du
Verbe, cest en traversant pleinement la réalité de la chair — consi-
dérée positivement, comme étant la condition que le Christ a voulu
partager — que l'on accéde 4 la plénitude du don de I'Eucharistie. Car
I'Eucharistie est le lieu d'une incorporation au Christ:

Eternelle Vérité ! Véritable Charité ! Et chére Eternité! [...] Tu as
ébloui mon regard tout infirme par la force de ton rayonnement sur
moi. Voici que jai tremblé d'amour et de frisson : et je me découvris
dans la région lointaine ol rien ne te ressemble, comme si jenten-
dais ta voix d’en haut me dire : “Je suis I'aliment des grands ; grandis
et tu me mangeras. Et tu ne me changeras pas en toi, tel laliment de ta
chair, C’est en moi que tu seras changé>?",

On notera qu'Augustin, éloigné dans la «région ol rien ne
ressemble [a Dieu] », semble écarté de cet «aliment», comme sil
n'était pas assez grand pour s'en approcher. Que peut signifier cette
invitation : « Grandis et tu me mangeras » ? N'avons-nous pas dit,
avec Augustin, que I'humilité est le sceau de I'Incarnation et la clef
pour suivre le Christ ? Il semble que l'adjectif « grand » ne doit pas
étre compris ici en référence a 'orgueil, contrairement 4 un passage du
livre III ott Augustin, désireux de lire la Bible, découvre qu'il n'est pas
assez humble pour y pénétrer : « [les Ecritures] étaient faites pour
grandir avec les petits : mais, moi, je dédaignais d'étre petit, et, dans
mon enflure vaniteuse, je me voyais grand » (IIL, 5, 9, p. 823). Le
terme « grand » renvoie plutdt au motif, fréquent chez saint Paul, de
la croissance humaine, depuis le bébé nourri au lait maternel jusqu’a
l'adulte capable de recevoir une noutriture solide, qui sous-tend cette
réflexion d’Augustin sur I'Eucharistie. Il considére en effet, en ce
point de son itinéraire, que sa foi au Verbe incarné est encore dans
I'enfance: « C'est que je n'avais pas I'humilité de qui cherche a
posséder mon Dieu Jésus dans son humilité, ni ne savais quelle

lecon nous donne sa faiblesse » (VII, 18, 24, p. 923).

Abaissement de Dieu, élévation de 'homme, tel est '« admirable
échange » dont le sacrifice eucharistique est le mémorial, et qui
21 Voir A. MASSIE, « Augustin, les 22 Conf VII, 10, 16, p. 917-918; nous

Manichéens et la manducation de la  soulignons et modifions la traductlon

chair », op. cit., p. 76-79.



De la concupiscentia carnis a la chair du Christ

s'accomplit dans la Passion et la Résurrection du Christ. C'est dans ce
mystere, en effet, que le Christ opére le prodige de cette participation
mutuelle entre les hommes et lui. Par sa mort, il participe a leur
condition mortelle; par sa Résurrection, il les fait participer 4 sa
propre vie:

Car nous n'avions pas de notre cdté de quoi vivre, et lui, de son cdté,
n'avait pas de quoi mourir. Aussi établit-il avec nous, A balance
égale, un admirable échange : ce dont il est mort était notre, ce dont
nous vivrons sera sien. De toute évidence, pourtant, la chair qu'il a
empruntée de nous pour en mourir, c'est lui qui I'a fournie, elle
aussi, puisqu'il en est le Créateur ; mais la vie que nous vivrons avec
lui et en lui, ce n'est pas de nous qu'il I'a recue >,

Ancienne éleve de UEcole normale supérieure (Ulm), agrégée de lettres
modernes, docteur en études latines (Sorbonne Université) et docteur
(doctor designata) en théologie (Institut Catholique de Paris), Juliette
de Dieuleveult enseigne la théologie au Theologicum et a [Institut
d’Etudes Religieuses de I'Institut Catholique de Paris, ainsi qu’au Collége ulictte de
des Bernardins (ISSR et Cours Publics). Diculeveult

23 Sermon 218 C, 1, SC 116, p. 203 ; nous

modifions la traduction. e 49



La Revue est maintenant distribuée régulierement
et gratuitement sous forme numérique
a 151 missionnaires et centres de formation
a travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie
(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)

et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don a l'Association Communio
(qui donne lieu a un recu fiscal).




L'ascension chrétienne de la chair , ) Ghirine
chez saint Thomas d'Aquin Raveton

« T e vous salue Marie, pleine de grace, le Seigneur est avec vous » : pour
la premiére fois dans I'histoire, ce n'est pas 'Thomme qui s'incline
eévant 'ange, mais I'ange qui révére une créature humaine, comme le
souligne saint Thomas dans son sermon sur la Salutation angélique.
La Vierge Marie dépasse les anges par « une plénitude de grice telle
qu'elle rejaillit de son 4me sur sa chair, et que, de cette méme chair,
elle congut le Fils de Dieu'. » La chair jusque-1a associée 4 la corrup-
tion de la mort et opposée A la noblesse de l'esprit, acquiert par
I'Incarnation une dignité inouie.

Réalisme de la chair et réalité de l'Incarnation

Aussi saint Thomas ne répugne-t-il pas dans un traité de théologie a
évoquer la chair et les os, le sang et le sperme, les ongles et les cheveux.
Il prend soin de préciser que le corps du Christ n'a pas été formé
directement a partir de la chair et des os de la Vierge, mais  partir de
son sang, qui est de «la chair en puissance » : puisqu’Adam était au
principe de la nature humaine, il avait en lui de la chair et des os
relevant de cette fonction de principe, Eve a donc pu étre formée
a partir de lui sans porter atteinte A 'intégrité de son corps, mais dans
le corps de la Vierge Marie il n'y avait que la chair et les os relevant
de son intégrité personnelle, que le Christ aurait donc détruite si
son corps avait été formé A partir de la chair et des os de la Vierge.
A llmage du Christ qui, comme le dit le Te Deum, n'a pas craint le
sein d'une vierge, «non horruisti Virginis uterum », saint Thomas
n’hésite pas 4 descendre dans les entrailles de la Vierge pour montrer
que le corps du Christ a été formé a partir du sang le plus pur de
Marie, sans intervention de la semence ni aucun mouvement de
convoitise ou de sensualité: « C'est en effet par l'opération du
Saint-Esprit que ce sang s'est amassé dans le sein de la Vierge

pour former le corps du Christ» (ST, IIla, q. 31, a. 5, ad 3).

Ce réalisme de la chair permet a saint Thomas de défendre la réalité
de I'Incarnation contre les hérésies qui la jugent indigne de la

1 Exposition de la salutation angéliquc, a.1. 2 Sommede tbéologic (ST), IIa, q.31,a.5.



52 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

transcendance de Dieu. Selon les manichéens, «le Fils de Dieu [...]
est bien descendu du ciel, mais sa chair n’est pas une chair véritable,
cest un chair apparente®», ou «un corps fantomatique*». Saint
Thomas explique que pour contrer cette erreur les saints péres ont
ajouté dans le symbole de Nicée la mention « Et incarnatus est® »,
« Par I'Esprit Saint il prit chair de la Vierge Marie et s'est fait
homme », 12 ou le symbole des Apétres dit seulement que Jésus-
Christ « a été congu du Saint-Esprit, est né de la Vierge Marie ». Le
Christ a assumé une chair véritable, comme il I'a prouvé aprés sa
résurrection 2 ses disciples qui pensaient voir un esprit : « Touchez et
constatez qu'un esprit n'a ni chair ni os, comme vous voyez que jen
ai» (Luc, 24, 39). 1l est impossible que le Fils de Dieu, maitre de
vérité et la vérité méme, fasse ceuvre de fausseté en montrant une
apparence de chair sans réalité. La sainte Ecriture ne ment pas quand
elle affirme avec saint Jean (1, 14) que «le Verbe s'est fait chair »

(CG, 1V, 29, 2).

Le Fils de Dieu a bien assumé un corps véritable, et plus précisément
un corps charnel et terrestre : la référence a la chair permet d’écarter
'hérésie de Valentin pour qui le Christ avait certes un corps authen-
tique, mais un corps céleste (CG, IV, 30; ST, Illa, q. 5, a. 2)°. 1
n'aurait rien reu du corps de la Vierge Marie mais son corps venu du
ciel serait passé par elle comme par un canal. La distinction entre
corps céleste et corps terrestre est dépendante de la physique aristo-
télicienne reprise par saint Thomas. Les corps terrestres ou inférieurs
sont corruptibles car composés des quatre éléments simples, le feu, la
terre, l'air et 'eau, qui ont des qualités” et des mouvements contraires,
alors que les corps célestes sont incorruptibles et composés d'un
cinquiéme élément, le cinquiéme corps, ou quinte essence (CS, 11,
d. 14 q. 1 a. 2 resp.) dont le mouvement est circulaire et sans
contraire. Or, comme le rappelle saint Thomas pour réfuter
Valentin, «la matiére propre de I'homme, c'est la chair humaine,
les os, etc., et de méme le feu, l'air, I'eau et la terre et les autres qualités
que nous sentons constituent la matiére propre de la chair, des os et
des autres parties du corps » (CG, IV, 30, 3). Le corps humain est
bien un corps terrestre, fait de chair, d'os et de sang, eux-mémes
composés des quatre éléments inférieurs. Sile Christ avait assumé un
corps céleste, il n'aurait pas été humain, or le Fils de Dieu devait
assumer la nature humaine pour la restaurer et la réconcilier avec

Dieu (ST, Illa, q. 1, a. 2 et q. 4, a. 1).

3 Explication du Credo, art. 3, 49. 6 Explication du Credo, art. 3,51 ; Commentaire
4 Somme contre les Gentils (CG), IV, 29;  des Sentences (CS), I1I, d. 2 q. 1 a. 3 qc. 1 resp.
ST, IIla, q. 5 a L 7 Feu chaud et sec, terre froide et séche,

5 Explication du Credo, art. 3, 46 et 49.  air chaud et humide, eau froide et humide.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

La chair au service de l'intelligence humaine

Mais pourquoi les hommes ont-ils un corps charnel ? C'est un fait
d'observation, «il est évident qu'a la nature du corps humain appar-
tiennent les chairs, les os, le sang etc. » (ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.).
Mais, au-dela de l'évidence, saint Thomas justifie cette affirmation
par la référence A des autorités et par I'analyse philosophique de I'dme
humaine, qui appelle la chair.

Saint Thomas convoque I'Ecriture sainte, notamment ce verset du
Livre de Job : « Tu m'as revétu de peau et de chair, tu m'as tissé d'os et
de nerfs®s». Les nerfs et les os sont associés 2 la consistance et 2 la
vigueur des organes, entourés a I'extérieur par la peau et les chairs®.
Saint Thomas fait aussi référence a 'autorité d’Aristote, il évoque « la
chair et les os qu'il faut faire entrer dans la définition de 'homme,
comme le montre le Philosophe » (ST, IIIa, q. 5, a. 2, resp.). Aristote
affirme en effet : « la forme de 'homme nous apparait résider toujours
dans la chair, les os et les parties analogues », pour distinguer, contre
les platoniciens, les formes mathématiques que l'on peut effective-
ment séparer de leur matiére — un cercle peut étre en pierre ou en
bois, mais la pierre et le bois ne font pas partie de I'essence du cercle —
des formes naturelles qui ne sont pas séparables de la méme facon : on
ne peut pas dissocier l'essence de 'homme de la chair et des os, la
chair et les os font partie de sa définition.

Autrement dit, I'4me humaine ne peut résider dans une autre
matiére que la chair et les parties associées comme les os et le
sang. Saint Thomas, fidéle 4 I'hylémorphisme d'Aristote, montre
que l'dme est la forme du corps humain (CG, II, 68; ST, Ia,
q. 76, a. 1). Aussi quand il parle de la chair, désigne-t-il la chair
animée, si la chair n'est plus unie 2 I'dme, ce n'est plus réellement de la
chair. « Il est certain que la chair ne recoit son caractére propre de
chair que par I'dme; cest évident car, une fois séparée du corps d'un
homme ou d'un beeuf, la chair de 'Thomme ou du beeuf ne peut étre
appelée chair que d'une maniére équivoque '°. » La chair humaine est
unie 4 une 4me humaine qui partage avec les animaux toutes les
facultés liées a la vie et 4 la sensibilité, mais qui a de surcroit la capacité
de penser, ou l'intellect, comme les anges. L’homme est 4 I'horizon du
monde visible et du monde invisible (CG, II, 68, 6): il a la chair la
plus délicate de tous les animaux, il est au sommet du monde des
corps, mais au plus bas degré du monde des esprits, car son ime
8 Job, 10, 11. Cité par ex. dans CG III, 10 Commentaire de ['évangile de saint Jean

67,7. chap. 1, lecon 7; voir aussi ST, Ia, q. 76,
9 Commentaire du livre de]ob, 10, 11. a. §, resp.

e 53



54

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

a besoin des sens pour penser, elle atteint la vérité par abstraction a
partir des créatures sensibles, 1a ol les anges recoivent la vérité
directement de Dieu (ST, Ia, q. 55, a. 2). L'Ame intellectuelle de
I'homme doit étre unie 4 un corps doué de sens pour percevoir ces
réalités matérielles a partir desquelles elle connait.

Le corps de 'homme est donc nécessairement un corps sensible, et
plus précisément tactile, car « tous les sens dérivent du toucher » (ST,
Ia, q. 76, a. 5, resp.). Saint Thomas hérite ici des analyses d’Aristote sur
le toucher dans le traité De I'dme, qu'il commente en insistant sur le role
fondamental de ce sens : « le toucher est le fondement de tous les autres
sens ; manifestement, en effet, l'organe du toucher est diffus par tout
le corps et n'importe quel instrument de n'importe quel sens est aussi
l'instrument du toucher. D'ailleurs, ce en rapport & quoi on est dit
plus sensible, cest le sens du toucher . » Le toucher est d'une certaine
facon présent dans les autres sens, puisque «les autres sens aussi
sentent en touchant » (ibid., III, . 18 n. 1), la différence étant que le
toucher sent immédiatement, alors que la vue, I'ouie et 'odorat sentent
par l'entremise d'un milieu — le gotit étant une forme de toucher.

L'4me humaine doit donc étre unie A un corps tactile, or le toucher
suppose la chair. En effet, le toucher a pour objet le chaud et le froid, le
sec et 'humide, le dur et le mou, qui sont les qualités propres aux quatre
éléments, terre, feu, eau, air. Or le toucher doit lui-méme étre situé a
mi-chemin de ces qualités contraires pour les percevoir ; le toucher ne
percoit pas le chaud ou le froid en tant que tels, mais I'excés ou le défaut
par rapport 4 I'état actuel de son organe (ibid., II, 1. 23 n. 19). L'organe
du toucher doit donc étre composé de ces quatre éléments pour
avoir une position moyenne entre tous ces contraires. Par exemple,
il ne peut étre composé que de la seule terre, qui est froide et séche.

Cela est vrai non seulement en rapport aux qualités de la terre, mais
aussi A toutes les qualités tangibles. Or dans les corps simples, il
n'existe pas de position intermédiaire dans les qualités tangibles;
on trouve au contraire ces qualités mémes, dans l'extréme de leur
contrariété. Il en devient manifeste que le sens du toucher ne peut
s'exercer avec aucun corps simple, ni avec quoi que ce soit de voisin
des corps simples. C'est pourquoi, avec les os, les cheveux et autres
pareilles parties, nous ne sentons pas, parce qu'y surabonde ce qui
appartient 2 la terre, et qu'ils ne se réduisent pas 3 une position
intermédiaire, comme le toucher le requiert (ibid., IIL, 1. 18 n. 3).

11 Commentaire du traité De l'ame, I1, 1. 19
n. 6



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

Ce avec quoi le toucher s'exerce doit donc étre une composition
particuliérement équilibrée des quatre éléments, pour qu'aucun ne
I'emporte sur l'autre, et « dans la mesure ol I'organe du toucher se
rapprochera davantage de cette combinaison moyenne, dans cette
mesure méme le toucher sera plus fin» (ST, I, q. 76, a. 5, resp.). La
chair posséde cette complexion équilibrée qui rend possible le
toucher. Saint Thomas aime ici A citer Aristote (De l'dme, 11, 9,
421 a 25) qui associe la délicatesse de la chair A la qualité de
l'intelligence : « L'homme est celui de tous les animaux qui a le
toucher le plus fin; et parmi les hommes, ceux qui ont le toucher
le plus fin sont d'intelligence plus pénétrante. Aristote en donne cet
indice : “Ceux qui ont des chairs délicates ont l'esprit délié.” » (ST, I,
q. 76, a. 5, resp.). « [...] la délicatesse de la chair et la finesse du tact,
qui manifestent 'équilibre de la complexion, sont les signes d'un bon
intellect » (CG, I, 90, 2). Saint Thomas précise son propos dans son
Commentaire du traité De 'dme d’Aristote :

Du fait que 'homme ait le meilleur toucher, il se trouve le plus
prudent de tous les animaux. Dans le genre humain, c'est du sens
du toucher qu'on tient d'étre ingénieux ou non, et non d'un autre
sens. En effet, ceux qui ont la chair dure et sont dotés, par consé-
quent, d'un mauvais toucher, sont ineptes d’esprit, tandis que ceux
qui sont tendres de chair et par conséquent dotés d'un bon toucher
ont de bonnes aptitudes d'esprit. En outre, aussi, les autres animaux

ont des chairs plus dures que 'homme (Commentaire du traité De
léame, 11, 1. 19 n. 5).

Alors que la vue est un sens plus spirituel, ce n'est pas lui qui
détermine la capacité de l'esprit, insiste Thomas (ibid., II, 1. 19
n. 6), pas plus que l'ouie, mais bien le toucher, parce que plus la
chair est sensible, meilleure est l'intelligence.

La bonté d'un Dieu incarné qui se rend visible,
vulnérable et mortel

Le corps humain est donc fait d'une chair composée de maniére
équilibrée des quatre éléments. Parce que la chair humaine est animée
ar une ﬁme in eliectuelle =, elle est 1a us complexe ae toutes les
r tellectuelle 2, elle est la pl lexe de toutes 1
chairs, et cest d'ailleurs pourquoi le corps humain est « ce qu'il y a de
12 ST, 1lla, q. 5, a. 4, resp.: « Puisque humaine. Cest pourquoi, si le Christ
le corps est proportionné a I'dme comme  avait eu une dme sans intelligence, il
la matiére A sa forme propre, une chair n'aurait pas eu une chair véritablement

qui ne posséde pas une ime humaine humaine, mais une chair animale ».
rationnelle n'est pas une véritable chair

e 55



56 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

plus haut dans le genre des corps » (CG, II, 68, 6). La chair humaine
est donc a priori aux antipodes de Dieu, pur esprit qui n'est composé
d'aucune partie : « Dieu et la chair sont infiniment éloignés, puisque
Dieu est souverainement simple, tandis que la chair, surtout chez
I'homme, est complexe » (ST, Illa, q. 1, a. 1, obj. 2). L'Incarnation
manifeste donc, quand on songe 4 I'abime qui sépare Dieu et la chair,
«l'excellence infinie de sa bonté» (ST, Illa, q. 1, a. 1, ad 2).

Il est certain en effet que I'dme rationnelle est plus semblable 4 Dieu
que la chair et certes, celit déja été un grand mystére d’'amour si
le Verbe n'avait assumé quune idme humaine qui lui ressemble
q q
davantage ; mais prendre une chair si éloignée de la simplicité de la
g g

nature divine fut le signe d'un bien plus grand amour encore, et
méme d'un amour inestimable '3,

Depuis le péché originel 'Thomme a perdu la connaissance claire de
Dieu qu'il avait dans 'état d'innocence (ST, Ia, q. 94, a. 1) ol il était
«inondé par la lumiére de la sagesse divine (ST, IIla, q. 1, a. 3,
resp.) ' ». Désormais 'homme est laissé 2 ses seules facultés natu-
relles, or l'intelligence humaine s'appuie sur la connaissance sensible,
elle n'atteint les réalités spirituelles que de facon obscure A partir des
réalités sensibles. Dieu s'est donc mis 4 la hauteur de l'intelligence
humaine. « Parce que 'homme, en abandonnant Dieu, s'était
effondré au niveau des réalités corporelles, il convenait que Dieu,
en s'incarnant, lui apporte le reméde du salut par des moyens

corporels » (ST, Illa, q. 1, a. 3, ad 1).

Pour que la maniére de monter vers Dieu soit facile, il convenait
que 'homme s'éléve vers Dieu 2 partir de ce qui lui est connu, aussi
bien selon l'intellect que selon l'affectivité. Et parce qu'il est conna-
turel 3 'homme, dans I'état de sa misére présente, de tirer la
connaissance 3 partir des réalités sensibles et que son affectivité
se porte vers elles, Dieu s'est donc convenablement rendu visible en
prenant la nature humaine, afin que nous soyons entrainés 2
I'amour et 4 la connaissance des réalités invisibles 4 partir de réalités

visibles (CS, III, d. 1 q. 1 a. 2 co. Voir aussi CG, 1V, 54, 4).

13 Commentaire de ['évangile de saint Jean,
chap. 1, legon 7.

14 Voir aussi CS, II,d. 23 q. 2a. 1ad 1:
« On dit qu'Adam, en son premier état, a
vu Dieu sans intermédiaire, non pas parce
qu'il le voyait par son essence, mais parce
qu'il ne parvenait pas 4 sa connaissance au
moyen d'une argumentation tirée des

créatures sensibles, mais au moyen d'un
effet spirituel reflété dans son intellect,
comme les anges aussi [le] voyaient en
leur premier état. Cest pourquoi on dit
quiapres le péché, des signes sacramentels
ont été nécessaires pour que les réalités
spirituelles soient manifestées 3 'Thomme
A partir de réalités sensibles. »



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

De méme qu'une pensée reste invisible dans notre esprit tant qu'elle
n'est pas exprimée au-dehors dans une parole matérielle, sonore,
visuelle ou tactile, de méme le Verbe de Dieu, par lui-méme invisible
dans le sein du Pére, nous est devenu accessible en revétant notre
chair (CG, 1V, 46, 2), et nous avons pu lentendre, le voir et le
toucher.

Mais la déficience qui fait obstacle chez 'homme 4 la connaissance
de Dieu n'est pas seulement cognitive, elle est surtout morale et
spirituelle. La blessure du péché qui habite le cceur des hommes
les rend aveugles 4 la lumiére de Dieu, méme si elle se fait proche
d’eux en s'incarnant. Saint Thomas commente en ce sens la guérison
miraculeuse de l'aveugle dont Jésus enduit les yeux de boue et de
salive, la boue symbolisant la nature humaine du Christ, la salive la
personne divine du Verbe :

[...] non seulement A cause de la faiblesse naturelle, mais encore en
raison de l'imperfection due au péché, les yeux spirituels des
hommes étaient incapables de contempler la lumiére divine.
Comme le dit le Psaume 58, 9: Le feu, celui de la concupiscence,
est tombé sur eux et ils n’ont pas vu le soleil, c'est-a-dire le Soleil de
justice. Donc, pour que nous puissions voir la lumiére divine, le
Verbe a guéri les yeux des hommes en faisant de sa chair un collyre
salutaire, de sorte que les yeux corrompus par la concupiscence de la
chair puissent guérir par sa chair'®.

La chair du Christ nous guérit de la blessure du péché parce qu'en
elle le Fils de Dieu s'est fait vulnérable ; « c'est par ses meurtrissures
que nous sommes guéris » (Isaie, 53, 5). « La passion du Christ est
corporelle ; cependant elle recoit une vertu spirituelle de la divinité a
laquelle sa chair a été unie comme instrument. Par cette vertu la
passion du Christ est cause de la rémission des péchés» (ST, Illa,

q. 49, a. 1, ad 2).

En s'incarnant, Dieu s'est donc rendu vulnérable, pour nous guérir
du péché par ses souffrances et sa mort, et nous reconduire 2 la vie
divine et éternelle. Le Fils de Dieu s'est incarné afin de satisfaire pour
le péché des hommes, en prenant sur lui nos souffrances et la mort
consécutives au péché originel (ST, Illa, q. 14, a. 1, resp.). «Il
convenait donc que le Fils de Dieu assumit une chair soumise aux
infirmités humaines, afin de pouvoir en elle souffrir, étre éprouvé,

15 Commentaire de I'évangile de saint Jean,
chap. 1, leon 8.

e 57



58 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

ainsi nous porter secours » (ST, IIa, q-14,a. 1, sed contra). Dieu
s'est fait I'un de nous pour que l'offense que les hommes lui ont faite
puisse étre réparée : un simple homme ne pouvait satisfaire pour un
péché contre Dieu qui a donc une portée infinie, il fallait pour cela un
homme-Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2). L'Incarnation répond 4 la fois a la
justice et a la miséricorde de Dieu, le péché originel est réparé
— justice — mais par Dieu lui-méme qui se fait homme — miséricorde
(ST, IIa, q. 46, a. 1, ad 3). En assumant la chair humaine, le Fils de
Dieu a assumé les infirmités et les souffrances de notre chair (ST,
IITa, q. 14, a. 1), et il en a souffert plus intensément que quiconque, en
raison de la sensibilité parfaite de sa chair formée par le Saint-Esprit
(ST, Illa, q. 46, a. 6, resp.) : «la passion avait un caractére aigu, en
raison de la complexion de celui qui souffrait, qui était la plus
équilibrée : son toucher était donc le meilleur et, par conséquent, il
y avait en lui une sensation aigué de la blessure (en effet, la bonté du
toucher est aussi attestée par la bonté de la complexion et la bonté
de l'esprit, comme on le dit dans Sur 'dme) » (CS, I1I, d. 15 q. 2 a. 3
qc. 3 co.). La délicatesse de la chair est associée 3 une sensibilité plus
haute, elle favorise l'intelligence mais en méme temps intensifie la
douleur qui atteint son sommet chez le Christ.

Le Fils de Dieu en prenant une chair humaine a pris sur lui nos
souffrances jusqu'a la mort. Saint Thomas rappelle que la mort est un
chitiment du péché'® — «Le jour ol vous mangerez du fruit de
l'arbre, vous mourrez de mort » (Genése, 2, 17) — aussi fallait-il que le
Christ meure puisqu'il a pris sur lui le chitiment que nous avions
mérité, pour nous en délivrer (ST, Illa, q. 14, a. 1, resp. ; Illa, q. 50,
a. 1, resp.). « Par sa mort il a détruit notre mort » (ST, II1a, q. 50, a. 1,
ad 3). Mais si cette mort nous conduit 2 la vie, c'est parce que celui qui
est mort est la Vie! (ST, Illa, q. 50, a. 6, ad 1) . Seule la nature
humaine du Christ a été atteinte par la mort: « Nous ne devons pas
croire que le Christ a souffert la mort de telle maniére que sa divinité
soit morte '® », Ainsi, et C'est un point capital, si le corps du Christ a
bien été séparé de son dme par la mort, son corps et son 4me sont
restés tous deux unis au Fils de Dieu. La chair du Christ est restée
unie 3 la divinité méme aprés la mort: «la chair du Christ ayant été
unie au Fils de Dieu dans la méme personne et hypostase avant la
mort, elle lui est demeurée unie méme aprés la mort » (ST, I1Ia, g. 50,
a. 2, resp.). On peut donc affirmer que le Fils de Dieu a été enseveli
dans le sépulcre (ST, Illa, q. 50, a. 2, s. c.), puisque la chair du Christ
16 Sachant que dans l'état d'innocence, la  était unie, et non pas au seul titre de la
mort (naturelle) était empéchée parlagrice.  mort. »

17 « La mort du Christ a produit notre 18 Explication du Credo, art. 4, § 60.
salut, en vertu de la divinité qui lui



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

restait, méme aprés sa mort, unie personnellement au Fils de Dieu.
« Le Verbe de Dieu a pris une 4me et une chair qu'il s'est unies ; ce fut
donc cette union avec le Verbe qui a fait Dieu homme, et 'Thomme
Dieu. Or, cette union n'a pas cessé d’exister, comme sile Verbe s'était
séparé de 'dme ou de la chair; ce qui a cessé d'exister, pourtant, c'est
l'union de la chair et de I'dme » (ST, IIla, q. 50, a. 4, ad 1). Puisque
par la mort, la chair et 'dme du Christ ont été séparées, et sont restées
séparées pendant trois jours jusqu'a sa résurrection, saint Thomas en
déduit que pendant ces trois jours de sa mort, le Christ n'était plus un
homme (ST, I1la, q. 50, a. 4; CS, 111, d. 22 q. 1 a. 1 resp.). Mais le
corps mort du Christ restait bien uni a la personne divine du Fils.

Le Verbe de Dieu s'est uni a la chair par I'intermédiaire de I'dme, en
ce sens que la chair appartient par dme 2 la nature humaine que le
Fils de Dieu voulait assumer ; mais non en ce sens que I'dme serait
l'intermédiaire qui relie entre elles la divinité et la chair. La chair
doit 2 'dme d'appartenir 4 la nature humaine, méme aprés que 'dme
en a été séparée; car le cadavre conserve, en vertu du plan divin, un
ordre 4 la résurrection. Aussi 'union de la divinité a la chair n'a-
t-elle pas été détruite (ST, Illa, q. 50, a. 2, ad 2).

En raison de cette union 2 la divinité, le corps du Christ ne s'est pas
décomposé ni réduit en poussiére : « la vertu divine a préservé le corps
du Christ de la corruption, de méme qu'elle I'a ressuscité » (ST, Illa,
q. 51, a. 3, ad 2). Saint Thomas distingue deux miséres du corps
humain aprés la mort, par lesquelles il est rendu 2 la terre, « Tu es
terre et tu retourneras a la terre » (Genése, 3, 19) : étre placé sous terre
dans un tombeau, et étre décomposé dans les éléments dont il est
constitué. Comme les autres hommes, le corps du Christ a été
enseveli, mais 2 la différence des autres hommes, parce que son
corps est «'oeuvre de I'Esprit Saint », il n'a pas subi la décomposi-
tion'°, « La puissance de la divinité » (CS, I1I, d. 21, q. 1, a. 2, ad 4)
faisait obstacle a ce processus naturel. Saint Thomas remarque donc
que Nicodéme n'avait pas encore «la vraie foi en la Résurrection »,
quand il a apporté un mélange de myrrhe et d'aloés pour embaumer le
corps du Christ, « comme si le corps de Jésus avait besoin d’étre
protégé de la corruption?© ».

La résurrection du Christ n'a pas eu lieu immédiatement aprés sa
mort, afin qu'on ne doute pas de la réalité de sa mort?!. Au troisiéme
jour le corps et I'dme du Christ se sont réunis 'un a l'autre par la
19 Compendium theologiae, 1, 234. 21 ST, Illa, q. 53, a. 2, resp.; CS, III,

20 Commentaire sur ['évangile de saint d. 21 q. 2 a. 2; Compendium theologiae, 1,
Jean, chap. 19, lecon 6. 236.

* 59



60 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

puissance de la divinité A laquelle chacun était resté uni (ST, IIla,
q.53,a.4) : «la divinité du Verbe ne fut jamais séparée ni de son 4me
ni de son corps: Cest pourquoi son corps a repris son dme, et son dme
son corps, quand il le voulut®?, » Mais en ressuscitant, le Christ n'a
pas repris la vie mortelle qu'il avait auparavant : il est ressuscité a une
vie immortelle puisque précisément, par sa mort rédemptrice, il a
vaincu la mort consécutive au péché. « Ayant vaincu la mort causée
par le premier péché, il est le premier ressuscité  la vie immortelle :
afin que de méme qu'en Adam péchant, pour la premiére fois apparut
la vie mortelle, ainsi dans le Christ satisfaisant pour le péché, pour la
premiére fois la vie immortelle apparaitrait dans le Christ?*. » Par la
résurrection du Christ tous les hommes ressusciteront donc i la fin

des temps (CG, IV, 79, 4; CS, 1V, d. 43 q. 1 a. 1).

La chair et la vie éternelle

Apres avoir associé la chair a l'intelligence chez 'homme, et 3 Dieu
dans le Verbe incarné, saint Thomas nous conduit maintenant 3
associer la chair A la vie éternelle dans les corps ressuscités.

Saint Thomas souligne que le symbole des Apdtres, en évoquant la
foi en la résurrection, ajoute 2 juste titre une référence a la chair, il
s'agit bien de «la résurrection de la chair®* ». C'est bien ce corps que
nous avons maintenant qui ressuscitera, « et quant a la chair, et quant
aux 0s2° »,

« Touchez-moi (palpate) et rendez-vous compte qu'un esprit n'a ni
chair ni os, comme vous voyez que j’en ai » (Luc, 24, 39) : cette parole
du Christ aprés sa résurrection fonde la foi de saint Thomas d’Aquin
dans la résurrection de la chair (CG, 1V, 84, 3; ST, Illa, q. 54, a. 3,
s. ¢.). Le corps de Jésus pouvait étre touché et opposait une résistance
a celui qui le touchait, comme 4 l'apdtre Thomas qui n'a cru 2 la
résurrection quaprés avoir palpé les cicatrices de Jésus?®. Saint
Thomas précise que tout ce qui est palpable est tangible, mais non
l'inverse (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 2 qc. 6 resp.) : l'air et le feu peuvent étre
touchés, mais non palpés. Ce qui est palpable résiste 4 ce qui le touche
et ne peut étre traversé. Jésus est donc ressuscité avec un corps

palpable, fait de chair et d'os.

22 Explication du Credo, art. 5, 88. 25 Explication du Credo, art. 11, 161.
23 Compendium theologiae, 1, 236. Voir 26 Commentaire sur ['évangile de saint Jean,
aussi ST, I1Ia, q. 53, a. 3. chap. 20, lecon 6.

24 Compendium theologiae, 1, 162.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

Il est évident qu'a la nature du corps humain appartiennent les
chairs, les os, le sang, etc. Aussi tout cela s'est-il trouvé dans le corps
du Christ ressuscité, et méme intégralement, sans aucune diminu-
tion ; autrement, si tout ce qui était tombé par la mort n'avait pas
été réintégré, il n'y aurait pas eu de résurrection parfaite. De [a vient
que le Seigneur a fait cette promesse i ses fidéles, d'aprés saint
Matthieu (10, 30) : “Les cheveux de votre téte sont tous comptés.”
Et encore d'aprés saint Luc (21, 18) : “Pas un cheveu de votre téte

ne périra” (ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.).

Saint Thomas exclut toute résurrection désincarnée: il s'agit bien
d'une résurrection corporelle, et non en esprit, car il est impossible
qu'un corps se transforme en esprit (CG, IV, 84, 2 et 10-11) ; et cest
bien le corps charnel qui ressuscite, et non un corps subtil semblable 2
l'air et au vent comme le proposait Eutychés (CG, IV, 84,2 et 12-14;
ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.), ni un corps céleste (CG, IV, 84, 2 et
15-17), puisque le corps ressuscité, étant réuni i I'Ame humaine, doit

isposer du toucher et des autres sens. D'ailleurs « tous affirment que
le sens existe dans les corps des bienheureux, autrement la vie
corporelle des saints aprés la résurrection ressemblerait plutdt au
sommeil qu'a la veille» (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 1 qc. 3 resp.).

Comme le Christ, les hommes ressusciteront avec le méme corps, non
seulement selon l'espéce (CG, IV, 84, 4-6)?” — ils ressusciteront avec
un corps humain — mais aussi numériquement : ils ressusciteront avec
ce corps qu'ils ont actuellement dans leur vie mortelle, leur corps sera
« fait de ces chairs et de ces os dont il est maintenant composé® »,
ainsi le Christ aprés sa résurrection a montré les cicatrices de ses
blessures : « Voyez mes mains et mes pieds, c'est bien moi» (Luc 24,
38)2°. Saint Thomas justifie son propos en insistant avec Aristote sur
l'union substantielle du corps et de I'dme qui sont unis essentiellement
comme la matiére et la forme, et non accidentellement comme le
seraient un vétement et celui qui le porte (CS,IV,d. 44 q. 1a. 1 qc. 1
resp.). Il n'y a d'ailleurs de résurrection que du méme corps: « On ne
peut parler de résurrection que si I'dme revient au méme corps, car la
résurrection consiste a se lever de nouveau [iterata surrectio]. Or il
appartient au méme de se lever et de tomber. La résurrection concerne
donc davantage le corps qui déchoit apreés la mort, que I'dme qui vit
apres la mort. Ainsi, sile corps que 'dme reprend n'est pas le méme, on
ne parlera pas de résurrection, mais plutdt de la prise d'un nouveau
corps» (CS, 1V, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1 resp.).

27 Compendium theologiae, 1, 153. 29 ST, Ila, q. 55, a. 6, resp.

28 CG, 1V, 84, 7. Voir aussi CS, 1V,
d44qlalqc?2

e 61



62

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Mais comment comprendre que la chair, naturellement vouée 4 la
corruption®®, puisse ressusciter pour une vie éternelle ? D'ailleurs
saint Paul (1 Corinthiens 15, 50) ne dit-il pas que «la chair et le sang
n'entreront pas en possession du royaume de Dieu»? (CG, 1V, 84,
1-2; ST, Illa, q. 54, a. 3, arg, 1 et 2). Saint Thomas distingue ici « la
chair selon la substance » et «la chair selon la corruption » (ST, Il1a,
q. 54, a. 3, ad 1) : cest la chair sujette 4 la corruption dont parle saint
Paul, mais la substance de la chair possédera bien le royaume de
Dieu : « dans I'état o1 seront les ressuscités, la corruption de la cbair
et du sang sera supprimée, mais leur substance demeurera’. » A la
résurrection, I'dme retrouvera son corps, le méme que durant sa vie
mortelle, mais dans « une autre disposition » (CG, IV, 85) ou « une
autre qualité* ». Le corps humain sera vraiment composé des quatre
éléments (ST, Illa, q. 54, a. 2, ad 2), le feu, l'air, l'eau et la terre, mais
« changés dans une disposition meilleure** ». « Bien que les hommes
ressusciteront identiques 3 eux-mémes, ils n'auront cependant pas le
méme mode de vie. Maintenant en effet ils ont une vie corruptible,
alors elle sera incorruptible %, » Saint Thomas explique cette incor-
ruptibilité de la chair par la totale soumission du corps ressuscité a
'Ame qui est incorruptible en elle-méme. « L'dme ne reprendra pas un
corps céleste ou aérien, comme on l'a vu, mais un corps humain
composé de contraires. Cependant l'incorruptibilité lui viendra du
pouvoir divin par lequel I'dme dominera le corps au point quil ne
puisse se corrompre. Car une chose conserve son étre aussi longtemps
que la forme domine sur la matiére . » Cette analyse vaut pour les
bienheureux comme pour les damnés: « chez les uns et les autres
'Ame rendra le corps totalement parfait en ce qui concerne son étre
naturel, si bien que, le pouvoir divin soumettant totalement le corps a
I'dme, il ne sera plus possible que telle ou telle forme soit éloignée de
tel ou tel corps ou introduite en lui» (CG, IV, 89, 7).

La résurrection suppose, on le voit, l'intervention du « pouvoir
divin », elle n'est pas naturelle, mais miraculeuse (CS, IV, d. 43
q- 1 a. 1 qc. 3 resp.). Dieu utilisera le ministére des anges pour
rassembler les cendres et les préparer en vue de la restauration du

30 CS, III, d. 16 g 1 a 1, resp. « le
corps de 'homme est composé de
contraires, qui sont destinés a agir et a
subir réciproquement, ce dont provient
la dissolution du composé.»; CS, III,
d. 16 q. 1 a. 1 ad 4: «II est impossible
qu'un mélange parvienne i une telle
égalité que l'un des contraires ne prédo-
mine pas, car, autrement, il ne se ferait
pas de mélange si un élément dominant

n'agissait pas sur un autre pour le
ramener au milieu, alors que l'autre
résiste. »

31 CQG, 1V, 85, 6. Voir aussi Commentaire
de la premicre Epitre aux Corinthiens,
chapitre 15, lecon 7.

32 Explication du Credo, art. 11, 162.

33 Compendium theologiae, 1, 170.

34 Compendium theologiae, I, 155.

35 Compendium theologiac, I, 155.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

corps humain, mais il unira lui-méme I'dme au corps (CS, IV, d. 43
q- 1 a. 2 qc. 3 resp.). Dieu suppléera aux déficiences matérielles liées
aux infirmités ou A une mort avant l'dge adulte, et restaurera l'inté-
grité du corps ressuscité. Il restaurera 'homme selon la vérité de sa
nature, et donc réciproquement il ne reprendra pas tout ce qui a existé
matériellement dans le corps, comme les cheveux qui ont été coupés
(CS,1V,d. 44 q. 1a. 2 qc. 5 ad 1) ou la nourriture qui a été convertie
en chair et en sang au cours de la vie (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 4
resp.) *°. Saint Thomas tient méme compte de 'objection des canni-
bales : les chairs humaines que quelqu'un aura mangées ne ressusci-
teront pas chez lui, mais chez celui qui les avait d'abord®, et si
quelqu'un ne s'est nourri que de chairs humaines, il ressuscitera lui
aussi car le pouvoir divin suppléera au manque de matiére, comme
elle le fait chez ceux qui meurent avant I'dge adulte (CS, 1V, d. 44 q. 1
a. 2 qc. 4 ad 3). La résurrection de la chair vise donc I'intégrité du
corps humain, et tient compte du fait qu'un homme reste le méme au
travers du va-et-vient de la matiére qui le compose, tout comme un
feu au regard du bois qui l'alimente %,

Voir Dieu dans la chair

Par la résurrection, la chair est donc associée i la vie éternelle, mais
aussi A la béatitude parfaite des bienheureux. Pourtant le bonheur
parfait ne réside-t-il pas dans l'union & Dieu qui est pur esprit?
La vision béatifique n'est-elle pas cette vision de l'essence divine
dont seule lintelligence est capable? (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 4). Le
néoplatonicien Porphyre n'a-t-il pas raison de dire que « I'dme, pour
étre bienheureuse, doit fuir tout corps™ » ?

L'argument majeur de saint Thomas est que la perfection de la
béatitude suppose la perfection de la nature (DP, q. 5, a. 10, resp.).
L'union de I'dAme et du corps étant essentielle et non accidentelle,
I'ame séparée du corps est dans un état contre-nature (CG, IV, 79,
10). L'dme qui, aprés la mort mais avant la résurrection des corps,
jouira de la vision de Dieu, naura pas la perfection pleine et entiére de
la béatitude, car elle connaitra un manque:

« la séparation de I'dme d’avec son corps la retarde, en I'empéchant
de tendre de tout son élan vers la vision de 'essence divine. En effet,

36 Compendium theologiae, 1, 159. XXII, 26): CS, 1V, d. 43, q. 1, a. 1,
37 Compcndium tkeologiae, I, 161. qc. 1, resp.; Question disputée De
38 Compendium theologiae, 1, 159. Potentia (DP), q. 5, a. 10, resp. ; Commen-

39 Cité par s. Thomas (sous le témoi- taire du livre de Job, chapitre 19; ST, Ia-
gnage de s. Augustin, Cité de Dieu, Ilae, q- 4, a. 6, resp.

¢ 63



64 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

I'dme désire jouir de Dieu de telle maniére que sa jouissance dérive
par une sorte de rejaillissement vers le corps lui-méme, selon qu'il
en est capable. Cest pourquoi, tant qu’elle jouit de Dieu sans son
corps, son appétit se repose en Dieu de telle sorte qu'elle désire
toujours voir son corps parvenir lui aussi A la participation de ce

bien (ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 5, ad 4).

L'dme séparée de son corps, bien que purement spirituelle,
ressemble moins 4 Dieu que I'dme unie 4 son corps, car un étre est
plus conforme 4 Dieu quand il réalise la perfection de sa nature:
«l'dme unie au corps ressemble plus 3 Dieu que séparée du corps,
parce qu'elle possede plus parfaitement sa nature » (DP, q. 5, a. 10,
ad. 5), ainsi de maniére analogue «le cceur d'un animal est-il plus
conforme au Dieu immobile lorsqu'il est mii que lorsqu'il est a l'arrét,
car la perfection du cceur consiste 4 étre mil, et son repos est sa

destruction » (CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1 gc. 1 ad 4).

Clest donc dans un corps en chair et en os que 'homme sera assimilé
a Dieu par la vision béatifique. Saint Thomas cite souvent*© I'excla-
mation de Job: «Je sais que mon Rédempteur est vivant, qu'au
dernier jour je ressusciterai de la terre, que je serai a nouveau
recouvert de ma peau et que je verrai Dieu dans ma chair» (Job,
19, 25-26). La chair ressuscitée, incorruptible et tout 2 fait soumise 2
I'4me, ne fera pas obstacle 4 la vision de Dieu comme cest le cas
maintenant dans la chair mortelle. Ainsi « ce n'est pas seulement mon
ime qui verra Dieu, mais moi-méme qui subsiste dans I'dme et le
corps*! ». Saint Thomas précise que voir Dieu dans sa chair, ce n'est
pas le voir avec les yeux de chair, mais voir Dieu alors que nous
existerons dans la chair aprés la résurrection (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2
ad 2; ST, Ia, q. 12, a. 3, ad 1).En tant que telle la béatitude consiste
dans la vision intellectuelle de Dieu (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 8) et ne fait
pas intervenir le corps (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 3), mais aprés la résur-
rection cette union de l'esprit avec Dieu se répercutera sur le corps et
les sens pour rendre leurs activités plus parfaites (ST, Ia-Ilae, q. 3,
a. 3), et I'dme elle-méme, qui aura retrouvé son corps, aura une
béatitude plus parfaite (ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 5 et 6). En effet 'dme
séparée n'a pas toute « la splendeur et la perfection de la béatitude »
(ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 6, ad 1), car certes elle posséde Dieu, mais elle
« ne posséde pas son bien de toutes les maniéres dont elle voudrait le
posséder. Clest pourquoi, A la reprise de son corps, sa béatitude
40 Par exemple CG, IV, 79, 9; CS, IV, 41 Commentaire du livre de Job, chapitre
d43qlalqgcls.c1;CS, IV d. 49 19.

q2a2arg. 2; Expltcatton du Credo, art.
11, 161; ST, Ia,q 12, a. 3, arg. 1.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

augmente, non pas en intensité, mais en extension » (ST, Ia-IIae, q-4

a. 5,ad 5).

Aprés la résurrection, notre corps de chair, méme s'il ne verra pas
l'essence de Dieu, qui n'a ni grandeur ni couleur (CS, IV, d. 49 q. 2
a. 2 resp.), participera dans une certaine mesure 2 la vision béatifique.
Les bienheureux verront la gloire de Dieu dans les corps glorieux, et
surtout dans le corps du Christ (CS, 1V, d. 49 q. 2 a. 2 resp.). En effet
I'dme qui verra Dieu sera remplie d'une clarté spirituelle rejaillissant
sur le corps ressuscité qui sera clair et non pas opaque comme
maintenant (CG, IV, 86, 2). Plus une 4me aura de mérite et de
gloire, plus son corps sera lumineux (CS, IV, d. 44 q. 2a. 4 qc. 1
resp.). L'dme du Christ était bienheureuse et glorieuse dés sa concep-
tion, mais cette gloire n'a pas rejailli sur son corps durant sa vie
terrestre afin que la rédemption puisse saccomplir, cest aprés sa
résurrection que le corps du Christ est devenu glorieux (ST, Illa,
q. 54, a. 2, resp.). La clarté du corps du Christ dépassera celle des
bienheureux, comme la splendeur du soleil surpasse I'éclat de la neige
(ST, IIa, q. 45, a. 2, ad 3). Nos yeux de chair verront donc dans les
corps ressuscités des bienheureux, et spécialement dans le corps de
Dieu fait homme, cette clarté qui rayonnera de la présence de Dieu
dans une Ame sainte.

Plus largement, dans toutes les créatures matérielles, nos yeux
verront Dieu présent et agissant. « L'intellect verra Dieu si clairement
que Dieu sera percu dans les choses de maniére corporelle, comme
lorsque la vie est pergue dans la parole » (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.).
Quand quelqu'un parle, nous savons qu'il est vivant et nous voyons la
vie chez lui; nous ne la voyons pas avec nos yeux de chair, mais nous
la percevons en méme temps que nous voyons et entendons cette
personne patler. De la méme facon, aprés la résurrection, les bien-
heureux, en regardant avec leurs yeux de chair les réalités corporelles,
percevront aussitdt par 'intellect la présence divine en elles (ST, Ia,
q. 12, a. 3, ad 2). En ce sens Dieu sera vu corporellement.

Pour I'heure, en ce monde, depuis I'ascension et dans l'attente de la
résurrection, cest dans la foi que nous voyons Dieu. « Encore un peu
de temps et le monde ne me verra plus, mais vous, vous me verrez,
parce que moi je vis et que vous aussi, vous vivrez. En ce jour—li, vous
reconnaitrez que je suis en mon Pére, et vous en moi, et moi en vous »
(Jean, 14, 19-20). En assumant la nature humaine, le Fils de Dieu a
fait monter notre chair a la droite du Pére. Quarante jours aprés sa
résurrection, le Christ avec son humanité est monté au ciel, au-dessus

e 65



66

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de toutes les créatures spirituelles (ST, I1Ia, q. 57, 2. 5; CS, III, d. 22
g 3 a. 3 qc. 1 ad 3), qu'il surpasse en dignité par son union 2 la
personne divine du Fils. « Auquel des anges a-t-il jamais été dit:
Assieds-toi 2 ma droite 242 ». Par le mystére de I'Incarnation, la chair
se trouve élevée aux honneurs de la divinité, a I'égal du Pére. Saint
Thomas cite ici saint Jean Damascéne : « Dans la gloire de la divinité,
le Fils de Dieu, qui existe avant les si¢cles comme Dieu et en tant qu'il
est consubstantiel au Pére, si¢ge avec sa chair associée 4 sa gloire ; car
cest d'une seule et méme adoration que toute créature adore une
seule et méme personne avec sa chair*®, » Cette chair divine qui nous
ouvre le ciel et nous prépare une place auprés du Pére se rend
présente dés maintenant sous les voiles de la foi dans le sacrement
de I'Eucharistie, et il n'est pas étonnant que saint Thomas, si sensible
a ce que la chair, dans son humilité, a de divin, ait chanté avec autant
de ferveur le Saint Sacrement: « Adoro te devote, latens Deitas... »

Chirine Raveton, née en 1980, est normalienne (2001), agrégée de
philosophie (2004), diplomée de Sciences Po (2007) et docteur en philo-
sophie (2014). Son doctorat porte sur l'idée de simplicité divine, notam-
ment chez Bonaventure et Thomas d’ Aquin. Elle est professeur en Classes
préparatoires et membre associé de 'Equipe d’Accueil « Identité et
subjectivité » de I'Université de Caen Normandie. Elle publie des articles
en philosophie médiévale.

42 Epitre aux Hébreux, 1, 13. 43 Foi orthodoxe, IV, 2 cité dans ST, IIa,
q. 58, a. 3, ad 1.



Le lieu de la chair - ] Emmanuel

Housset

La chair n'est pas qu'un objet parmi dautres donnant lieu 4 une
description phénoménologique, mais elle est en quelque sorte le
phénoméne le plus complexe 3 élucider et c'est pourquoi elle a conduit la
phénoménologie elle-méme 4 ses multiples métamorphoses. Il est alors
légitime de se demander si une telle analyse philosophique peut rencon-
trer d'une maniére ou d'une autre la réflexion théologique sur la chair.
La question ne va pas de soi dans la mesure ot il n'y a pas de continuité
historique entre le concept paulinien de chair et I'élucidation husser-
lienne de l'objet « chair » qui se donne 4 la fois comme Kérper, corps-
objet, et comme Leib, c'est-3-dire un corps vécu de l'intérieur, un corps
qui s'éprouve lui-méme. La traduction usuelle et assez commode de
Kérper par corps et de Leib par chair n'a pas de véritable nécessité
conceptuelle et peut méme étre source de confusion entre les différentes
significations du terme de chair ; la langue ayant ses exigences. Entre la
thése chrétienne formulée par Tertullien selon laquelle la chair est la
charniére du salut et le souci phénoménologique d'élucider le mode de
donnée unique du corps, qui est 4 la fois dans le monde et une source du
sens du monde, il ne semble pas y avoir de sol commun rendant possible
une rencontre. Le probléme ne tient pas al'athéisme méthodologique de
la phénoménologie, ni 3 une séparation entre les questions existentielles
et les questions théoriques, mais 4 I'impossibilité de forcer le rappro-
chement entre la chair axe du salut et la chair pivot de la vie subjective.
Bien siir, ce n'est pas non plus une pure homonymie et il y a bien une
question continuée sur le sens de la dimension charnelle de I'existence
humaine. Dés lors, il convient de procéder plus obliquement en se
demandant en quoi la description de la phénoménalité de la chair, avec
ses apories, est bien ce qui conduit au cceur de I'énigme du phénoméne
et ce qui, du méme coup, permet de comprendre comment la chair peut
étre le lieu d'une révélation. L'élucidation de I'énigme peut préparer
l'attention au mystére ; rendre visible I'obliquité du phénomeéne peut
donner 4 comprendre la voie oblique de I'existence chrétienne™.

1 Cette étude va passer par sept moments  tantes sur la corporéité, mais mon
historiques de ﬁl phénoménologie du  unique souci est de géga er certains prin-
corps, sans chercher 3 écrire une histoire  cipes premiers de la vie c%)ameﬂe. Que les
de El question et dans la conscience de ce  absents aient la bonté de bien vouloir

qu’il y a d'injuste a ne pas citer des excuser le caractére inévitablement lacu-
analyses phénoménologiques impor- naire de ma présentation.

° 67



68 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Alors que Nietzsche a fait de la substitution du corps a I'dme la
marque méme de la mort de Dieu, la phénoménologie, en montrant
que toute expérience est un corps a corps, peut donner a penser d'une
facon nouvelle la signification de l'incarnation humaine, y compris,
sans doute, dans son rapport a I'Incarnation divine. Paradoxalement,
C'est la question de la chair qui réintroduit le terme d'dme en philo-
sophie en rompant ainsi avec l'interdit kantien, dans la mesure ot la
chair n'est pas une simple chose, mais une vie et une histoire qui
peuvent se comprendre soit depuis la place centrale d'un « je peux »,
soit comme étant toujours déja décentrées. Dés lors, si la phénomé-
nologie de la chair peut rencontrer la théologie, c’est dans la mesure
ou elle est contrainte de faire de l'ipséité une question : suis-je 1 ot je
suis la source du sens, la lumiére de I'étre, ou bien 14 ot je recois I'étre
en lui répondant ? Le paradoxe de la chair est d'étre 2 la fois réflexive
(se sentir) et transitive (étre exposée), et ce n'est donc pas une réponse
que la phénoménologie peut offrir 4 la théologie, mais la présentation
d'une difficulté centrale qui est celle méme de la vie se recevant et
saffirmant. La chair est parole, mais elle parle a la fois depuis elle-
méme et depuis un ailleurs ; elle est 4 la fois projet et patience. Le lieu
de la chair est celui de cette tension irréductible entre un espace
que jouvre depuis ma place centrale et un espace qui s'ouvre 3 moi
me donnant un lieu ol étre.

La chair au centre de la réflexion et de l'action — Husserl

Au cceur de son projet de retour aux choses-mémes, Husser] décrit
la chair comme le centre de toute perception et cela lui permet de
rompre avec l'abstraction d'un moi connaissant désincarné. Le travail
de toute sa vie, celui d'une « réduction phénoménologique », consiste
a mettre entre parenthéses le corps en tant quobjet du monde
environnant afin de mettre en lumiére une chair qui est la mienne
car je m'y sens originairement : ma chair (Leib) est la seule qui n'est
pas un simple corps (Kérper), mais justement chair (Leib) 2. Il ne sagit
pas de I'opposition entre le corps en soi et le corps pour moi, mais bien
des deux modes de la donnée de mon corps qui se donne soit dans un
regard objectivant en tant que corps parmi les corps, soit dans une
intuition immédiate comme un « je peux ». De ce point de vue, ma
chair est méme l'unique chair, la seule que jexpérimente immédia-
tement; la chair des autres hommes ne pouvant m'étre donnée que
par analogie, indirectement par rapport a la mienne. Méme si bien
évidemment cette scission dans la vie charnelle n’est pas sans poser

2 Voir Edmund HUSSERL, Méditations
cartésiennes, § 44.



Le lieu de la chair

de vastes problémes, il n'en demeure pas moins qu'elle est le point de
départ de toute une autre philosophie du corps et en conséquence
d'une nouvelle compréhension de la subjectivité. Certes, dans ses
longues analyses du noéme? « chair », Husser] na pas anticipé une
pensée du corps répondant, mais il a effectué la rupture qui a permis
d'ouvrir de telles perspectives. Il est vrai que I'unique préoccupation
de Husset] est gnoséologique et vise & montrer que la chair, qui se
constitue elle-méme, peut aussi s'objectiver comme corps et qu'alors
l'intersubjectivité comme constitution commune du monde objectif
devient possible. La chair est cependant un objet intentionnel para-
doxal en tant qu'objet-zéro fondement de tous les autres objets, et
cela lui permet de mettre fin 4 toutes les oppositions classiques qui
rendaient le corps inintelligible : celle du corps intérieur et du corps
extérieut, celle du corps vécu et du corps congu. Le corps est 2 la fois
chair et corps ainsi que leur unité, et si toute chose est plus ou moins
loin de moi, ma chair est ce dont je ne peux ni m'éloigner, ni me
rapprocher. Toute I'équivoque de la chair tient A ce qu'elle est remplie
d’4me et appartient en cela A la subjectivité pure, tout en étant un
objet incomparable par rapport a tous les autres objets. Ainsi, dans
son archéologie de la chair, Husserl peut montrer qu'elle est I'organe
de toute perception, I'organe de l'esprit; qu'elle est mon « je peux » et
mon « je fais ». Plus encore, elle est l'organe de la spontanéité motrice
et sa mobilité originaire ne cesse d'ouvrir de nouvelles perceptions?.
Ainsi, ma chair est un pouvoir, une capacité a priori, et elle est 1a ot
tout en se saisissant elle-méme elle intuitionne toute chose du monde.
Elle est donc bien dans une proximité unique avec moi, sans étre moi,
et rien ne peut la déloger de sa place. Tout se donne 4 moi et je peux
m'approcher de tout depuis ce point-zéro de ma chair. Pour décrire
cela, Husserl doit distinguer la sensation (Empfindung) d'une chose
extérieure et le « se sentir» de la chair (Empfindnis), que Levinas a
proposé de traduire par « sentance ». La vie charnelle est dans cette
tension constitutive entre un séprouver soi-méme originairement
tout en percevant le monde et le fait que sans cette réflexivité de la
chair il ny aurait pas de monde. Hors de toute signification théolo-
gique, la chair est un corps qui se fait esprit. En effet, dans cette
réflexivité du touchant et du touché, la chair sent en ressentant et en
cela elle est bien le pivot de toute vie perceptive. L'impression tactile
n'est donc pas une propriété de la chose matérielle main, mais elle est
3 Selon Husser], la chair est un « noéme », 4 Pour ces analyses et ces expressions,
c'est-a-dire un sens idéal que la conscience  voir Les Idées directrices pour une phéno-
saisit depuis I'expérience qu'elle fait d'elle-  ménologie pure et une philosophie phéno-
méme. La chair posséde ainsi ce caractere  ménologique, livre second Recherches

unique d'étre un objet inséparable de moi  phénoménologiques pour la constitution,
en tant que sujet. notamment le § 21.

* 69



70 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

la main elle-méme en acte dans sa tiche d'appréhension du monde®.
La différence entre moi et le monde, et la différence entre moi et les
autres moi, sont des différences charnelles et nul ne peut se séparer de
I'histoire de sa chair, méme si le «je» demeure ontologiquement
premier par rapport A la chair. La force inouie de la réduction
phénoménologique est de ne pas enfermer la considération du
corps dans une perspective uniquement mondaine, pour pouvoir
décrire la vie charnelle de la vie pulsionnelle, elle-méme déja inter-
subjective, jusqu’a la vie volontaire. En défendant ainsi que la vie est
d'abord spirituelle et que le concept biologique de vie est dérivé,
Husserl peut décrire une chair qui est constituante et pas seulement
constituée, une chair qui se trouve engagée dans toute experlence, que
ce soit celle d'une simple chose ou celle d'autrui. Ce qui se donne « en
chair et en os», et non pas en représentation, se donne nécessaire-
ment 3 une chair, ce qui est aussi vrai de la terre sol de toute
perception et qui en ce sens ne se meut pas. Le pas au-deld de
Husserl, s'appuyant sur la difficulté méme de l'autoconstitution de
la chair, va consister 3 mettre en lumiére une chair antérieure au
pouvoir de dire «je » et, en tant que telle, lieu de manifestation des
transcendances.

La chair écoutante lieu de manifestation du monde -
Merleau-Ponty

La chair n'est pas uniquement la capacité a priori de s'approprier ce
qui nous touche et il est possible d'envisager une dimension transitive
de la chair par laquelle elle est une écoute du monde avant qu'un «je »
ne soit possible et afin qu'il puisse I'étre. Selon cette nouvelle pers-
pective, la révélation du monde devient pour la chair un événement
transformateur dans lequel elle devient véritablement une autre, dans
lequel elle se trouve altérée au-deld de toute intention et méme de
tout projet de soi. Il revient 3 Merleau-Ponty d'avoir élucidé la
réversibilité de la chair, avec son obscurité propre qui rend impossible
de faire la part de ce qui vient de moi et de ce qui vient du monde.
Dans Le visible et I'invisible, il tente de tenir jusquau bout la thése
selon laquelle la perception n'est pas une simple inspection de I'esprit
et doit se comprendre comme une présence de la chair au monde,
puisque Cest par la chair que le monde se fait monde, et cela dans
une présence mélée d'absence. Autrement dit, la chair donne 2
voir l'essence dans une signification vivante. La notion de « chair
du monde », souvent mal comprise, reléve encore de cette

5 Sur cette question quil me 901tjerm1s mains. Phénoménologie de l'incorporation,
de renvoyer a mon ouvrage, Le don des  Paris-Namur, Lessius, 2019.



Le lieu de la chair

coappartenance du moi et du monde, de leur co-naissance. Merleau-
Ponty avance ainsi 'idée que ma chair est faite de la méme chair que le
monde et que cest pour cela que le monde peut se dire 3 méme ma
chair et pas simplement au moyen d'elle®. Selon cette nouvelle
perspective, ma chair n'est plus un noéme tout a fait unique lié a
une autoconstitution (l'acte de donner sens i soi-méme), mais est
'expression de mon étre-au-monde. Dés lors, comprendre la chair
comme un mode originaire de 'ouverture, c’est pouvoir considérer en
elle le «lieu d'une inscription de la vérité” », sans la réduire 3 une
réceptivité demeurant encore une capacité a priori d'un sujet. La chair
est non seulement ce qu'elle peut, mais également ce qui dépasse ses
pouvoirs propres, et cela ouvre des perspectives théologiques, méme
si ce n'est pas du tout l'intention de Merleau-Ponty. En effet, la chair
se découvre en découvrant une vérité qui se manifeste 2 elle et que
rien en elle ne préparait. Elle devient une tiche d'incorporation de la
vérité depuis un abandon a I'étre sans lequel il n'y a aucune véritable
sortie de soi. Ma chair, c'est moi pris au coeur des choses, exposé au
phénomene sauvage, et en cela elle est la révélation du monde 2 lui-
méme, sans jamais pouvoir se refermer sur elle-méme. En effet, la
chair ne peut jamais assister pleinement  son propre acte, car elle est
toujours envoyée vers le monde ; elle n'est qu'en s'aventurant dans le
monde et dans l'acte de « faire chair » le monde. Elle est en méme
temps l'acte de s'exposer au monde et le lieu oll le monde se mani-
feste ; et c'est en rendant le monde visible qu'elle peut se manifester.
Elle est I'acte méme d'offrir au monde un espace de manifestation
avant toute représentation; en elle, I'invisible du visible, I'excés du
visible, peut se donner sans étre objectivé et donc perdu. Il ne s'agit
pas de brouiller toute différence phénoménologique entre imma-
nence et la transcendance, mais de déplacer une nouvelle fois le sens
de ces concepts qui ne signifient décidément pas l'intérieur et I'exté-
rieur mais doivent étre compris en tant que verbes : 'immanence est
exposition et la transcendance est affection. Il n'y a donc pas de
confusion entre I'immanence et la transcendance et la chair est
I'entrelacs de ces deux mouvements. Une phénoménologie de la vie
considére alors i la fois en elle ce qui s'affirme, jusque dans la
passivité, et ce qui se recoit du dehors, jusque dans l'activité. La
chair n'est donc jamais autant chair que quand elle écoute et se
recoit de ce qui l'affecte et son style propre dépend directement du
« comment » de cette écoute qui est déja une réponse. On est ainsi
passé d'une chair agissante depuis le « je suis » & une chair exposée au
monde et répondante, et dans ce cas, si elle dit encore la liberté de

6 Maurice MERLEAU-PONTY, Le visibleet 7 Idem.
l'invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 167.

71



72 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

I'homme, C'est cette fois  travers sa fragilité, sa faillibilité et son
obscurité irréductible.

La chair excentrée est attente du Bien — Levinas

La rupture de Levinas avec une compréhension de la chair en tant
que capacité a priori de réflexion est encore plus radicale et il cherche a
décrire une transitivité de l'existence charnelle qui permet de
retrouver la question du salut et celle du bonheur, qui avaient été
mises entre parenthéses. Penseur de I'évasion, Levinas montre en
quoi le corps reléve d'abord de I'exister dans un mouvement d’excen-
dance avant d'étre celui d'une subjectivité. Il s'agit également d'un
éloignement plus marqué avec les analyses de I'étre-au-monde dans
Etre et temps de Heidegger, par la mise en lumiére de la relation de
I'existant a l'existence depuis le corps compris comme style selon
lequel I'existant prend position dans l'existence. Deés lors, l'existence
charnelle n'est pas d’abord une synthése continue, mais un acte
toujours A reprendre de naissance, et cest pourquoi le corps est a
la fois un acte d’'engagement et de dégagement vis-a-vis du monde,
puisque toute l'existence charnelle est cette rencontre non-anticipable
avecl'«il y a », avec cet étre qui n'est pas l'attribut d'un étant. Le corps
devient « I'avénement méme de la conscience ® ». Le corps est donc un
événement, un engagement dans l'existence dans un instant non
relatif & d'autres, qui n'entre pas dans une suite. Ainsi décrire le
corps en tant qu'événement que rien ne précéde ouvre des horizons
nouveaux 2 la réflexion sur la chair, en donnant A penser que c'est un
corps A corps qui brise I'enfermement en soi et permet 3 'Thomme de
retrouver son ancre dans l'avenir qu'est autrui. En conséquence, le
corps ne devient pleinement corps que dans un devenir autre dont le
sujet captif de lui-méme n'est pas capable. Il devient alors 2 nouveau
possible de penser la chair selon un mouvement vers le Bien, préci-
sément dans la mesure ol on a pu retrouver la dimension verbale du
corps en distinguant I'étre de I'étant. Que ce soit dans la fatigue ou
la paresse, la relation de l'existant A l'existence est un corps a corps
qui est un engagement dans la durée.

Dans Totalité et infini Levinas expose cette double dimension du
corps qui est de se tenir, d'étre maitre de soi, et d’étre altéré au point
de devenir un autre et d’étre mis en demeure de renaitre °. L'existence
corporelle revient A étre en soi comme en exil, A étre chez soi en autre
chose que soi, ce qui fait qu'elle est 2 la fois un acte de puissance et un

8 Emmanuel LEVINAS, De lexistence ¢ 9 Voir Emmanuel LEVINAS, Totalité et
lexistant, Paris, Vrin, 2¢ éd. 1986, p. 122.  infini, Paris, le livre de poche, 1990, p. 177.



Le lieu de la chair

acte dhumilité. Par son corps, I'exposition 2 autrui est plus ancienne
que toute empathie, que tout acte libre du moi, sans que cela réduise
la pluralité dans I'étre. Cette dimension pathique de l'exister, qui se
manifeste particuli¢rement dans la caresse, dévoile une chair qui n'est
pas que I'organe de la volonté et qui est bien antérieurement 4 cela une
exploration du monde ou encore le mode méme de la contemplation
ouverte  autre chose quau simple possible. La chair n'est ni seule-
ment une chose, ni un unique « je peux», ni une expression du
monde, mais elle est une parole, un événement. Elle est cette patience
de l'exister par laquelle quelque chose peut se révéler au-dela de toute
anticipation. Ainsi la chair est la recherche d'un « moins que rien »;
elle est 'approche d'un secret qui nous ancre dans l'étre; nous
délivrant alors du bavardage. De 13 cette double dimension de la
chair, qui est d’étre durée et renaissance, maitrise et assujettissement
3 une vérité qui la dépasse. Pouvant étre surprise hors de toute
attente, la chair peut alors étre rendue A elle-méme. Dés lors, la
chair donne, dans la poignée de main, l'autre A lui-méme; elle lui
permet de se révéler, et en cela elle n'est pas le repos d'une inter-
subjectivité, mais l'inquiétude d'un étre-pour-autrui. La chair
sapproche tout en se détachant sans cesse, et c'est pourquoi elle
; .
n'asservit pas.

Si Merleau-Ponty a élargi la réflexivité de la chair jusqu'a la vie
passive, il n'a pas pu vraiment décrire la possibilité de briser la cléture
de la chair, qui n'a pas vraiment de dehors, sans retomber dans
I'empirisme. Levinas, lui, développe I'idée que la vie charnelle ne
peut étre brisée que par effraction; non par la manifestation d'un
objet particulier, mais par la révélation de I'étre. Dans le mouvement
de sa pensée, Levinas va méme radicaliser cette brisure, jusqu'a
perdre, peut-étre, la dimension de maitrise de toute chair dans une
telle dépossession. Quoi qu'il en soit, le corps, qui ne se distingue pas
ici de ce que l'on entend par chair, n'est plus un moyen du sens, le
moyen pour I'4me et pour le monde de se manifester, mais est un
moment du sens. L'incarnation n’est pas un acte du sujet ouvrant son
espace, mais un étre-pour-autrui et méme une obsession pour autrui
que Levinas nomme « maternité » 1%, Dans ce refus des conceptions
trop intellectualistes de la sensibilité, y compris dans les philosophies
de l'existence et la phénoménologie, Levinas congoit la sensibilité sous
I'espéce du pain arraché i soi pour l'autre: « Le corps n'est ni
l'obstacle opposé a I'dme, ni le tombeau qui I'emprisonne, mais ce
par quoi le Soi est la susceptibilité méme. Passivité extréme de
10 Emmanuel LEVINAS, Autrement

?u’ém’ ou au-dela de Uessence, Paris, Le
ivre de poche, 1990, p. 123.

«73



74 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

1 C e R L .
incarnation” — étre exposé 2 la maladie, A la souffrance, 4 la mort,
Cest étre exposé a la compassion, et, Soi, au don qui cotite™ ». La
chair est ainsi dénuement, dépossession et don dans la diachronie du
I'un-pour-l'autre et en montrant que toute relation i I'étre est une
relation incarnée, Levinas permet de renouer avec I'idée que la chair
est  la fois attente et diachronie, exposition et réponse, et que la
patience est un véritable existential, c'est-a-dire une structure de
l'existence. La chair est événement en tant que tension vers le Bien
qu'elle attend et qui pourtant toujours la bouleverse imprévisible-
ment. Par suite, elle est la possibilité de percer la crolite de son
égoisme et de trouver son centre de gravité hors de soi; elle est la
possibilité de se laisser saisir par le Bien, anarchiquement, cest-a-dire
en dehors de toute anticipation de la subjectivité. Le sens est alors ce
qui surgit avant d’étre le résultat d'une noése, d'un acte de l'esprit, et
cest pourquoi il oblige et permet de vivre de sa promesse.

La chair affective est la ou elle souffre — Michel Henry

On l'a vu, Hussetl 4 partir de I'intuition du moi ouvre la possibilité
de penser la chair comme donnée de I'dme et pas simple moyen de sa
manifestation, mais la chair est plus qu'une capacité a priori de patir et
d’agir, car elle est un mode de 'existence comme « ekstase ». Michel
Henry, lui aussi, décrit notre corps comme exposition au monde,
mais en soulignant qu'il se sait lui-méme, non dans une représenta-
tion mais dans une auto-affection, qui est la structure méme de la vie.
Cette auto-affection est, dans le cadre de la pure passivité, un étre rivé
a soi, sans dépassement, sans recul possible, et la chair est cette
« souffrance pure », cet acte de se subir soi-méme par lequel il y a
révélation et pas seulement manifestation. Surmonter l'oubli de la vie,
C'est retrouver cette chair affective afin de surmonter le « systéme de
I'égoisme '? ». En effet, étre soi, cest pitir, et 'affectivité est I'histoire
originaire de notre rencontre avec le monde, puisque sentir, cest
toujours déja se sentir. On comprend ici que la chair est bien plus
qu'un organe pour une volonté pure ou un mode de l'ouverture de ses
possibilités ; elle est d'abord I'épreuve de I'impossibilité de s'échapper
a soi-méme. Clest pourquoi la souffrance montre que la vie est
d’abord une charge, un poids, sans échappements possibles, et
cette « chair affective1® » est la matiére de notre vie. Mettre en lumiére
cette chair affective antérieure 2 la liberté du « je » conduit 3 penser
de maniére radicale notre incarnation comme lieu d'une exposition
11 Ibid., p. 172, note 2. 13 Michel HENRY, « La vérité du chris-
12 M1chel HENRY, C'est moi la vérité. tianisme », in Christianisme. Heéritages et

Pour une philosophie du christianisme,  destins, C. Michon éd., Paris, Le livre de
Paris, Seuil, 1996, p. 185. poche, 2002, p. 297.



Le lieu de la chair

a la vérité, A une vie qui nous précéde et nous affecte sans cesse. Cela
donne toute sa force i la dimension passive de la vie charnelle, 4 ce
que Michel Henry nomme «l'étreinte pathétique de la vie'* », mais
en retour cela rend plus complexe de penser la possibilité pour la chair
de se donner, dans la mesure ol ce qui ne peut pas se perdre peut
aussi difficilement se donner. Or la chair n'est-elle pas aussi la
capacité A exister hors de soi? Si seule une fragilité peut souffrir,
seule une fragilité peut se donner. Le paradoxe de la souffrance est
quelle peut a la fois étre le point culminant de l'enfermement de
I'homme en lui-méme et ce qu'il peut offrir dans la compassion. Si la
chair est certes une vie rivée  soi, ne posséde-t-elle pas une essence
double en pouvant étre également une chair offerte dans les multiples
situations de la vie ? N'est-elle pas ultimement ce que je peux offrir ?
La personne n'est pas seulement l'étre libre qui donne, mais elle est
I'étre qui se donne en donnant, et dans ce don il y a celui de sa chair
recue de I'épreuve de la vie. Reste a savoir si ce nest pas la partici-
pation 4 la chair du Christ qui peut faire en sorte que ma propre chair
soit offerte. Quoi qu'il en soit, I'accomplissement de la vie de la chair
ne peut tenir seulement i ce qu'elle se donne depuis sa nature
affective et réflexive, méme s'il était essentiel de montrer que seule
une chair affective peut étre une chair réflexive. Ainsi la chair, lieu
d'un mode propre ou d'un mode impropre de I'existence qui ne sont
pas des possibilités égales, s'accomplit quand elle vient de l'autre et va
vers l'autre, et c'est la mise au jour de cette structure d’existence que
la phénoménologie peut proposer 4 la théologie : le caractére mien (ce
que I'on nomme depuis Heidegger la Jemeinigkeit) de la chair provient
de sa contingence. C'est 12 sans doute ce qu'il y a de plus décisif avec la
question de la chair: donner A penser une dimension mienne de
I'existence qui ne tient pas d'abord au pouvoir du «je », ni méme 3 un
engagement dans le monde antérieur a la réflexion.

La chair contingente est notre séjour aupreés des choses
— Didier Franck

La chair n'est pas un phénomeéne parmi dautres, mais cest le
phénomene le plus difficile et qui donc réactualise sans cesse 'analyse
de la phénoménalité'>, Elle est donc le phénomeéne qui fait que le
phénoméne demeure une question, et cest ce que décrit Didier
Franck dans sa lecture de Husserl, celle de Heidegger ou encore
celle de Levinas. Il montre en effet la nécessité et la difficulté de ne
pas penser la chair 4 partir d'autre chose qu'elle comme le « je » ou le
14 C’est moi la vérité, op. cit., p. 235. 15 Voir Didier FRANCK, Heidegger et le

probleme de lespace, Paris, Les Editions de
Minuit, 1986, p. 94.

75



76

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

temps. Tout en mettant en lumiére les difficultés de I'autoconstitu-
tion de la chair et donc I'impossibilité d’élucider parfaitement ce que
signifie « constituer » selon Husserl, il peut avancer la thése selon
laquelle la chair est avant tout con-tingente, au sens étymologique, en
ce qu'elle est touchante parce que touchée. Or, comme le temps est un
sentir et que toute sensation engage la chair, élucider la chair, cest
expliciter le sens de la sensation et donc également le sens du temps.
L'aporie est en elle-méme instructive : 'analyse de la chair qui devrait
avoir lieu d'abord dans un cadre solipsiste est en réalité toujours
contrainte de présupposer l'intersubjectivité, La chair est inconsti-
tuable en toute plénitude, et cela signifie qu'il y a en elle une facticité
originaire qui fait qu'elle n'est pas situable dans le partage de la
nécessité et de la contingence, du vécu et de la chose; en elle-
méme la chair remet en cause cette différence ontologique'©. Il est
alors possible de penser une altération originaire de la chair pouvant
laisser une place a la différence sexuelle comme renvoi nécessaire a
une autre chair. Dés lors, on est contraint de reconnaitre que la chair
est en un sens toujours déji constituée avant de se constituer et qu'il y
a une double vie de la chair, ou plutét que la vie de la chair est a
double foyer, et, de ce point de vue, le charnel en 'homme ne peut
plus se comprendre depuis le partage de I'animalité et de 'humanité.
En effet, la chair est A la fois affective et réflexive, ce qui est nommer
une difficulté incontournable et non la résoudre. Tout le probleme
est que la chair appartient de plein droit 2 la subjectivité transcen-
dantale et qu'elle est également con-tingente, dans un nécessaire
entrelacs A une autre chair et méme a d'autres chairs. Il y a un
élément anarchique qui appartient 2 la vie de la chair.

La lecture de Heidegger permet Didier Franck de montrer que la
chair sexuée du Dasein n'a rien de commun avec la particularicé
d'une chose et reléve d'un étre mien antérieur au pouvoir de dire
«je ». Cela signifie que la chair doit étre décrite de maniére existen-
tiale (comme mode de 'étre-au-monde) et pas d'abord selon une
perspective existentielle (comme tiche d'étre soi); elle est une pure
possibilité de rassemblement ou de dispersion et la méthode
commande de penser les modes impropres de la chair afin de pouvoir
décrire ses modes propres. Avant toute morale, il est nécessaire
d'accéder A la signification existentiale de la sexualité en la libérant
du biologisme et de toutes ses catégories. Il ne s'agit pas de refuser que
les principes pratiques soient fondés dans I'étre, mais il convient au
préalable d'élucider l'étre de la chair et méme de se demander si la
16 Voir Didier FRANCK, « La chair et le  ]J.-L. Marion et G. Planty-Bonjour,

problcme de la constitution temporelle »,  Paris, PUF, 1984.
in Phénoménologie et métaphysique, dir.



Le lieu de la chair

chair est un étre. Exister, avoir i étre, cClest sincarner, mais cette
incarnation ne peut se penser uniquement a partir du temps, ni a
partir du projet, et elle est méme sans doute la maniére méme d'étre
le «1a» des choses avant toute temporalisation. Nous n'avons pas un
corps, mais nous sommes charnels, et cela modifie totalement la
compréhension du corps, puisque cette idée conduit A penser que
la chair n'a pas d’étre et qu'elle n'est que ce qui ouvre 'étre 4 sa propre
vérité, Cest de ce point de vue que la main n'est pas un organe, mais le
lieu de la pensée. Certes la phénoménologie n'est pas I'unique voie
pour penser le corps et Nietzsche a pu décrire le corps comme une
pluralité hiérarchisée de forces dont I'activité inconsciente est dirigée
par des valeurs'’, néanmoins la phénoménologie peut mettre en
lumiére que la chair ne nous enferme pas dans une place dans le
monde. Bien au contraire, en elle-méme, elle n’est pas enfermée dans
un point de l'espace et elle est l'acte de notre séjour aupres des
choses'®, Dans son étre propre, la chair est toujours déja dehors,
et en cela elle est la vie méme. Plus encore, elle n'est pas la source de la
vie, mais le lieu ol1 la vie se communique, méme si, bien évidemment,
sur un mode déficient, elle peut devenir le lieu o1 I'on se détourne de
la vie, ot I'on se ferme 2 elle. Exister en tant que chair, c'est d'abord
habiter au sens de se laisser traverser par une vie que l'on regoit et qui
ne s'accomplit pas sans nous. Etre sa chair, et non avoir sa chair, c'est
laisser chaque chose a sa propre essence; cest étre un abri pour que
[autre soit lui-méme, pour le laisser étre sa chair, sans le réduire a
n'étre qu'un corps parmi les corps, logé quelque part dans le monde.
La chair est une epreuve de soi et du monde en étant une aventure
dans laquelle je m'ouvre au-deld de mes possibles. Si la phénoméno-
logie francaise n'a pas toujours su prendre la mesure de la chair, cest
que trop souvent elle n'a voulu y voir qu'un nouveau fondement, une
ombre de la « substance », alors que la chair est le rapport de Thomme
a I'étre qui est sans fond, un « venir auprés de» qui n'abolit pas le
lointain de ce dont elle s'approche.

Le corps est la ou il parle — Jean-Louis Chrétien

L'existence humaine est un corps a corps dans lequel 'homme
répond par tout son étre i I'épreuve du monde et cette réponse
n'est jamais close; elle est toujours en commencement et en recom-
mencement. La perspective propre de Jean-Louis Chrétien est de
mettre en évidence un lien eidétique entre chair et parole: il n'y a pas
17 Voir Didier FRANCK, Nietzsche et  sur art—sculpture—espace, Rivages poches,
Pombre de Dieu, Paris, PUF, 1998. 2009, p. 77.

18 Voir Didier FRANCK, « Le séjour du
corps », in Martin HeIdegger, Remarques

77



78 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de chair sans parole. Ainsi notre corps ne devient corps qu'en étant un
acte de parole, que ce soit dans le lavement des pieds ou, pour le pére,
embrasser le fils prodigue. Cette pensée du corps parlant remet en
cause la définition de 'homme par la seule réflexion et jusqu'a I'idée
méme de transparence A soi, et, cette fois, c'est la philosophie elle-
méme qui a besoin de «la pensée et parole religieuses et mys-
tiques'?». Elles permettent en effet 2 la phénoménologie de
comprendre que le corps humain ne répond pas de lui seul et 2 lui
seul et que sa tiche est de parler pour ce qui ne parle pas. A travers
notre corps, la lumiére du monde est regue et devient précisément
parole telle est la beauté du corps. A linverse, la laideur du corps
tient au fait qu'il est déserté par l'esprit, qu'il ne dit plus la réserve de
I'étre. Jean-Louis Chrétien ne cesse de méditer cette pudeur du corps
répondant qui ne doit jamais devenir un objet d'adoration et tomber
alors dans l'oubli de ce qu’il a & étre. Tout en réfléchissant sur
l'irréductibilité du corps grec, du corps chrétien et du corps moderne,
Jean-Louis Chrétien cherche 3 montrer que la fatigue®® est une
structure de l'exister charnel, mais que c'est depuis cette finitude
que nous rencontrons le monde, ainsi que les autres hommes, et que
nous leur répondons. Le corps répond méme quand il est épuisé,
quand il est touché dans son pouvoir. Ainsi, nous répondons égale-
ment par notre corps et cette réponse est difficile, elle nous cotte, elle
n'est pas indolore, mais il s'agit d'accepter de se fatiguer par amour.
Cela confirme une idée directrice de cette étude, a savoir que le corps
n'est pas substance, qu'il n'a pas en lui tout ce qu'il faut pour subsister,
puisque le corps répondant ne tient pas sa force de lui-méme et ne
doit pas chercher a la préserver. Le corps est ce qui se donne et ce
qu'on ne posséde qu'a le donner, car notre force vient de ce que nous
avons A faire. Dés lors, la finitude, la fragilité et I'obscurité de notre
existence charnelle sont des dimensions essentielles de I'exercice de
notre liberté, dans la mesure méme ot la liberté ne consiste pas a tenir
une place dans le monde, mais 4 répondre en se donnant aussi par son
corps. Mon corps est vraiment le mien quand il est traversé par l'appel
d’autrui; ma main n'est jamais autant ma main, insubstituable, que
quand dans sa douceur elle renonce 3 manipuler pour donner.
Cependant le corps qui se fait parole et action pour autrui n'est
pas un corps isolé, et c'est également collectivement que le corps
devient corps répondant. Si le corps répondant est inséparable de la
communauté des corps, celle-ci est bien plus qu'une inter-corporalité,
car elle est bien une maniére d'agir en commun et de répondre en
commun. Jean-Louis Chrétien peut ainsi mettre au jour que le corps

19 Jean-Louis CHRETIEN, L’inoubliable et 20 Voir Jean-Louis CHRETIEN, De la
I'inespéré, Paris, DDB, 2¢ éd. 2000, p. 177.  fatigue, Paris, Les Editions de Minuit, 1996.



Le lieu de la chair

répondant vit de la proximité de l'insaisissable qui sollicite notre
parole et notre geste. Dans toutes ces analyses, ce que Jean-Louis
Chrétien met en évidence depuis cette vie du corps, cest I'obliquité de
toute phénoménalité. Seule une phénoménologie peut montrer que
I'étre ne se donne jamais directement mais toujours obliquement, et
que son secret n'est jamais aboli par notre parole. Ainsi la phénomé-
nologie, en décrivant la corporéité de notre présence, donne 2
comprendre que nous n'existons que par une altération de l'intime,
que par cette ouverture  l'autre au plus intime de soi®’, Le corps n'est
corps que 1 oti il est sans refuge, ni abri, que 13 ot il est le lieu d'une
exposition toujours plus grande et tel est le sens véritable de sa nudité.
Clest en cela que le corps est parole avant d'étre Kérper ou Leib, et c'est
cette pensée du corps travaillée de I'intérieur par la conception chré-
tienne du corps qui peut, en quelque sorte en retour, permettre 2 la
théologie, comme rencontre de la Parole, de ne pas étre une simple
variante de la métaphysique en décrivant le corps & corps de la foi,
d'une parole briilée par une autre Parole, d'une volonté humaine
défaite par la Volonté divine. Parce que le corps est parole, il n'est
lui-méme que dans le don, et cela peut étre jusqu'au sacrifice de sa vie.
Ainsi l'existence charnelle est une patience dans laquelle notre inté-
riorité est ouverte a une présence sans image et sans représentation, a
une proximité qui ne sera jamais une possession, car elle est exposition
a l'insaisissable. Une phénoménologie du corps exposé est donc ce qui
permet de comprendre que je n'ai rien que je n'ai recu et que cest 1 ot
je me donne, jusqua ce cher moi, que je suis vraiment moi-méme.

La chair témoigne depuis un ailleurs —
Jean-Luc Marion

On avu que la chair est le phénomeéne le plus difficile, quelle ne peut
se constituer pleinement elle-méme, qu'elle n'est pas une chose avec
une place dans le monde, mais qu'elle est un lieu de manifestation ;
qu'en cela elle est une souffrance pure 2 la fois comme auto-affection
et hétéro-affection ; qu'elle est inséparable des autres chairs et en cela
con-tingente et qu'elle est finalement non une substance, mais une
parole répondant a une autre parole. En cessant de comprendre la
chair comme organe de l'esprit, il est devenu possible de distinguer le
«je» pole de toute manifestation et la chair comme lieu de la
révélation et finalement de toute signification. Jean-Luc Marion
reprend en phénoménologie le terme de témoin justement pour
saffranchir de l'idée d'un sujet possédant comme soubassement
21 Voir Jean-Louis CHRETIEN, L'appel et

la réponse, Paris, Les Editions de minuit,
1992.

79



80 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

d'une vie charnelle, car cela secondarise nécessairement la chair. Tout
au contraire, il n'y a de témoin qu'en chair et en os et qui justement en
tant que chair n'est pas enfermé en lui-méme, dans sa position de
centre, mais peut partler depuis un ailleurs. En effet le témoin se
trouve toujours engagé par ce qui se donne 2 lui et ne peut pas se
mettre au-dessus de la mélée dans la position d'un spectateur impar-
tial. En conséquence, le témoin n'est pas un sujet exposé et on doit
méme dire qu'il n'est pas un sujet du tout, car il ne subsiste pas par
lui-méme et se trouve toujours dans une vie excentrique dans laquelle
il ne s'avance qu'en titonnant. Dés lors, la chair témoignante donne a
penser une identité toujours inchoative qui vit de ce qu'elle rencontre.
Elle ne se laisse pas réduire a I'idée d'une puissance a priori d’assi-
milation et peut justement se laisser transformer jusqu’au plus intime
d’elle-méme, prise aux entrailles par ce qui la touche, et c’est pourquoi
elle demeure ainsi une question. Tout en décrivant le phénomene
saturé de la chair®?, Jean-Luc Marion y voit «une possibilité
de penser en raison l'Incarnation théologique®®». Quoi quiil en
soit, cest avec la chair témoignante que se comprend le retard du
geste et de la parole sur la lumiére de la vérité qui les rend possibles. 11
y a 12 encore une obliquité essentielle, car je ne peux pas regarder la
vérité en face et je ne la découvre que depuis sa force de transforma-
tion en moi. Ainsi, notre chair se fait verbe en laissant une parole qui
vient d'ailleurs la transformer, la rendre tout autre. Dans D’ailleurs la
révélation>4, Jean-Luc Marion peut montrer que la parole humaine
devient parlante quand elle parle depuis un ailleurs qu'elle ne cherche
pas a s'approprier dans une synthése d'identification. Ainsi, la chair
ne fait pas qu'accompagner le «je » dans la recherche de 'essence et
elle est le lieu d'un autre rapport a la vérité dans lequel la vérité est
plus donnée 4 étre qu'a voir ; elle est 3 aimer sans pouvoir étre un objet
de curiosité. A méme ma chair, je peux comprendre que I'étre est ce
qui arrive sans prédétermination, quil est au-deld de toutes mes
attentes, et qu'en cela il n'est plus compris comme l'étre d'un étant.
Dés lors, c'est depuis la chair qu'autrui peut étre recu comme visage,
mais également que toute chose du monde peut étre présente en tant
que visage et que Dieu lui-méme, l'idipsum, est rencontré comme un
visage éclairant. Puisque la chair est un acte de parole, tout est voix
pour le témoin. La chair témoignante ne fait donc quannoncer ce
qu'elle ne peut produire, ni contenir, et toute son essence se trouve
dans cette humilité dans laquelle on laisse se dire une vérité qui n'a
pas besoin d'une autre source qu'elle-méme.

22 Voir Jean-Luc MARION, Le phéno- 24 Jean-Luc MARION, D'ailleurs la révéla-
mene érotique, Paris, Grasset, 2003. tion, Paris, Grasset, 2020.

23 Jean-Luc MARION, De surcroit, Paris,
PUF, 2001, p. 124.



Le lieu de la chair

Tel est le paradoxe de la chair : elle n’est elle-méme qu'en cherchant
A incarner une vérité qu'elle ne peut épuiser. Dés lors, la phénomé-
nologie comme retour aux choses-mémes met en lumiére que ne peut
étre pensé que ce qui est vu et que n'est vraiment vu que ce qui affecte,
que ce qui trouble jusquau fond de nos entrailles en approchant de
nous. La question de la chair n'est donc pas une question parmi
d’autres; elle n'est pas une simple préoccupation régionale, et vivre
selon la chair, cest accepter de se déplacer jusqu'au lieu ou le divers
chaotique de l'intuition s'organise de lui-méme en un sens et un sens
qui est alors bien plus qu'une production d'un sujet. Exister en tant
que chair, c'est donc bien accepter de se laisser destituer de sa position
centrale pour comprendre que le principe de son étre n’est pas en soi
et qu'on n'est soi qu' puiser 4 une source qui vient d'ailleurs, car la vie
est ce qui est recu et qui peut se donner précisément parce qu'elle est
recue. La chair nest pas, elle témoigne, et c'est en témoignant de la
vérité qu'elle devient lumineuse, parce qu'elle accepte humblement
d’étre le reflet d'une autre lumiére. C'est la nouveauté de cette
dimension «mienne » de la chair que la phénoménologie peut
proposer ala theologle pour décrire le rapport de notre incorporation
a I'Incarnation, méme si, d'une certaine maniére, c'est un prété pour
un rendu.

En passant d'une compréhension de la chair comme place centrale
de toute perception et de toute action 4 une intelligence de la chair
comme lieu d'une ouverture i 'excés de 'étre et enfin a la considé-
ration du non-lieu de la chair en tant que parole humaine surgissant
d’'un silence bruissant de sens, la phénoménologie donne a voir que ce
qu'ily a d'altéré dans la chair est ce quila rend nue et vraie et que seule
la chair peut nous apprendre le prénom secret de toute chose depuis
lequel la pensée devient possible. La chair n'est pas une chose, mais un
acte de patience. Dans cet ordre, la phénoménologie, méme celle qui
est traversée par les questions chrétiennes, a sa limite et ne peut
jamais dire que Dieu est Dieu, que Jésus est le Christ, pas plus qu'elle
ne peut penser la résurrection de la chair. Néanmoins, la phénomé-
nologie de la chair altérée peut reconnaitre que c'est I'Incarnation, le
Verbe qui se fait chair, qui limite une description de la chair qui se fait
verbe, cest-a-dire la délimite et lui donne son sens depuis son ailleurs.
Clest I'inimaginable de I'Incarnation qui limite toute philosophie du
corps, ce qui fut parfois oublié dans une transgression de l'irréductible
analogie entre la personne humaine et la Personne divine, méme sila
phénoménologie a bien mis en lumiére que la chair n'est elle-méme
que depuis un ailleurs qui I'envoie dans un cheminement irréversible
vers un lieu ot étre. La phénoménologie de la chair altérée n'est méme

e 81



82 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

pas une propédeutique 4 une théologie de la chair transfigurée par
I'amour du Christ qui a souffert nos souffrances jusqu'a la mort et qui
a été plus fort que la mort, mais elle peut donner a comprendre quil
ne peut y avoir de salut que dans une exposition toujours plus grande
a la vérité, que dans cette blessure qui nous donne 2 étre. La chair est
le phénoméne le plus difficile parce que sa compréhension est ce qui
nous forme en nous transformant et qu’il nous met en demeure de
répondre en vivant de cette patience. La phénoménologie peut
élucider que la chair est [ o elle est exposée 4 un ailleurs et on
peut méme penser A une élucidation des vécus qui donnent sens au
souci de donner sa vie et si elle ne cesse de réinterroger la raison
jusque dans la vie du corps, elle ne peut ni ne doit passer de la raison &
la foi. Elle ne peut pas énoncer que la chair du Christ est ce qui
permet A ma chair d'étre pleinement offerte. La philosophie peut
reconnaitre I'incomplétude de la chair et son impossibilité essentielle
pour elle de se donner pleinement elle-méme par elle seule, mais elle
ne peut aller au-del3, elle ne peut pas sortir d'Egypte.

Emmanuel Housset est professeur a l'université de Caen-Normandie,
membre de I'unité de recherche Identité et subjectivité et chargé de
cours a U'Institut Normand de Sciences Religieuses (Caen). Marié,
4 enfants, ses principales publications sont : La vocation de la personne,
Paris, Presses Universitaires de France, 2007 et Le don des mains,

Namur-Paris, Editions jésuites, 2019.



La chair de la vie selon Jean / ) Emmanuel

Cattin

Aux sceurs de Bethléem
du monastere Notre-Dame de la Présence de Dieu

Das Niedrigste ist also zugleich das Hochste,
das ganz an die Oberflache herausgetretene
Offenbare ist eben darin das Tiefste

«Le plus bas est ainsi en méme temps le plus haut,
le manifeste qui s'est avancé tout entier a la surface est,
justement en cela, le plus profondl ».

L’évangile de l'esprit est aussi I'évangile de la chair. Il I'est en
vertu de l'extréme tension, qu'il faut dire dialectique, qui en
constitue la dramatique propre et la beauté. Celle-ci demeure
mystérieuse. Mais la dramatique du témoignage, ot chacun est
témoin pour celui qui est lui-méme témoin, le Christ, ne fait rien
d'autre que déployer l'essence de la manifestation selon Jean: la
venue de la Vérité témoignant pour elle-méme et pour celui qui I'a
envoyée, le Pére, tous les autres témoignant pour elle. TIvedpa,
« esprit », est le nom de celui qui accomplit et accomplira la mani-
festation, et lui aussi est et sera témoin. Le chemin du témoignage, le
chemin spirituel va 4 'accomplissement de l'apparaitre, a la
« gloire », 80&0, qui est toujours, dans Jean, la gloire du Pére et la
gloire du Fils, dans I'unité absolue et la souveraineté de leur « appa-
raitre »,

Or dans cet apparaitre spirituel la chair est si essentielle qu'elle est
celle qui portera ou apportera la vie, une vie dont elle-méme,
pourtant, n'est jamais la source. Elle se tiendra, A la fois, dans
I'extréme négation et dans l'affirmation nouvelle, I'affirmation
d'une vie nouvelle. La chair assumera les deux, la manifestation
et sa négation, et, 3 travers l'extrémité mortelle de celle-ci, la
« gloire », autrement dit la manifestation dans son accomplissement

1 HEGEL, Phédnomenologie des Geistes,  Paris, Vrin, 2007, p. 622. Nous donnons
Hamburg, Meiner, p. 496; Phénoméno-  ici une traduction personnelle.
logic de l’esprit, trad. fr. Bernard Bourgeois,

e 83



84 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

spirituel. La chair ainsi n'est pas seulement la négation de l'esprit.
Elle est son chemin. Telle est 'extraordinaire tension chrétienne,
l'extraordinaire tension johannique. La chair est la chair mortelle, le
régne de la mort. Mais la chair est la chair de la vie, la chair qui porte
la vie, la chair dans laquelle la vie est venue. La vie qui s'appelle esprit
a fait passer la chair, par la puissance de sa liberté qui n'a pas de
limite, de la mort & la vie. La chair était le chemin de la mort. Elle est
devenue, dans un renversement inoui et impensable (impensable en
grec, « folie pour les paiens® »), le chemin de la vie. Jean a décrit,
selon l'extréme simplicité dialectique qui était la sienne — et qui fut,
avec tout évangile, source de la dialectique —, ce renversement
spirituel de la chair: de la chair mortelle 4 la chair vivante, 4 la
chair vivifiante, 4 la chair qui est chair de l'esprit.

La chair du monde

L’Evangile de Jean est le récit d'une venue: «Il est venu », fABsv
(Jean 1, 11)°. Le domaine de cette venue est le monde. Tout homme
vient « dans le monde », &ig tov kéopov (1, 9). Mais celui dont Jean
témoigne est venu, en venant dans le monde, dans le domaine qui
« fut par lui» : 5 avtod éyévero (1, 10), et, dans ce domaine qui était
déja originairement le sien, il est venu « chez lui », &ig 14 1w, quel que
soit le sens qu'il convienne de donner 2 cette précision (1, 11)“ Clest
ce domaine propre qui lui opposa le Non, d'autant plus dur, d'un
refus: « et le monde ne I'a pas reconnu », kai 6 k6opog a0TOV 0VK Eyve,
« et les siens ne l'ont pas accueilli », xai oi ot adtOV 00 TOPELaPoV
(1, 10 et 11). Or, venir dans le monde, c'est venir dans la chair. Clest
un premier trait qu’il convient de retenir: la chair est la chair du
monde, et la venue dans le monde est la venue dans la chair. Selon
I'opposition de la Premiére épitre de Jean, la chair appartient, avec le
désir dont elle est la source, « la convoitise de la chair », 1 émbopio g
capKOG, A « tout ce qui est dans le monde », név 10 év 16 x6cu®, et ainsi
est elle-méme « du monde », ¢k 10D kdopov, ce qui veut dire : non pas
«du Pére », éx tod matpoc. Elle est alors marquée par la caducité de
tout ce qui est dans le monde : « Or le monde passe avec ses convoi-
tises », koi 6 k6GHOg mapdyetol Kai 1) émbvpio ovtod (1 Jean 2, 15-17), et
opposée au « demeurer éternel » de «celui qui fait la volonté de

2 1 Corinthiens 1, 23. 4 Sur la controverse exégétique au sujet
3 Lorsque nous donnons le texte grec, de lidentification des «siens», on se

nous suivons Nestle-Aland, Novum
Testamentum Graece, Stuttgart, Société
biblique allemande, 28° édition révisée,
2012. La traduction est celle de la Bible
de Jérusalem.

reportera au grand commentaire de
Rudolf SCHNACKENBURG, Das Johannes-
evangelium, Leipzig, St. Benno-Verlag et
Freigurg, Herder, I- IV, 1965-1984, ici 1.
Teil, p. 234 sq.



La chair de la vie selon Jean

Dieu » : péver gig tov aidva®. Or la chair dans laquelle vint celui dont
Jean est le témoin devait aussi souffrir en elle-méme le refus qui lui
était opposé. Le Non lui-méme charnel que lui opposa le monde
devait aussi étre enduré dans la chair, dans les blessures de la chair, et
le monde irait jusqu'a lui donner la mort, qui est le destin de toute
chair. Telle est la premiére grande affirmation johannique concernant
la chair, que Jean eut a défendre peut-étre plus que toute autre, parce
qu'elle était la plus difficile & « recevoir », c'est-a-dire A croire, selon
la difficulté dialectique extréme qui tend tout le récit de I'évangile :
« A ceci reconnaissez l'esprit de Dieu : tout esprit qui confesse Jésus
Christ venu dans la chair est de Dieu », porte encore la Premiére
épitre johannique, &V TOUTE YVOOKETE TO Tvedpo Tod Ogod mdv Tvedua O
6poL0YEL Tnoodv Xpiotov év capki Enivdota éx tod 0g0d oty (1 Jean 4,
2). Il faudra d'abord s'arréter aux différents temps grammaticaux qui
marquent ce qui se donne comme l'article d'une confession (6poroyet).
Le parfait (éiiv06ta) indique moins 'événement méme de la venue,
l'instant de l'incarnation, que portera précisément plus loin l'aoriste
(1 Jean 5, 6: « Cest lui qui vint par eau et par sang: Jésus Christ »,
00ToG EoTv O £V S’ Bdatog Kkai aipatog, Tnoodg Xpiotdc), que le sens
méme de Jésus Christ en tant qu'il est désormais pour toujours, une fois
pour toutes, celui qui s'est incarné, celui qui est venu (1 Jean 5, 20:
« Nous savons que le Fils de Dieu est venu, ofdauev 8¢ 811 6 vidg 10D
eod fikey, out le verbe, au présent, exprime la méme nuance qu'un
parfait). La confession sait et dit qu'il est venu, c'est-a-dire venu dans
la chair®: elle sait et dit, et en ce sens reconnait, la vérité du
témoignage, c'est-a-dire de la manifestation, dont elle est, 4 chaque
instant, I'accomplissement. Cest avec un tel savoir, qui lui-méme
témoigne pour le témoin (qui était lui-méme déja témoin pour un
autre témoin), que se refermait presque I'Evangile de Jean : « Clest ce
disciple qui témoigne de ces faits et qui les a écrits et nous savons
que son témoignage est vrai» (Jean 21, 24)7. La confession accomplit
le témoignage. Or une telle confession, dans la Premiére épitre,
affirme la venue dans la chair, d'une affirmation non seulement
spirituelle mais A laquelle il faudra méme reconnaitre «l'esprit de

5 Nous renvoyons au commentaire des « qui Fasse » lui-méme est pourtant celui
épitres johanniques d& a Rudolf dans lequel nous nous tenons et avons a

SCHNACKENBURG, quil faut lire avec
celui de l'évangile: Die Johannesbriefe,
Freiburg, Herder, 1965, p. 127-133.
On garc%era devant les yeux deux traits
dimportance : la chair selon Jean n'a pas
le sens de ce qui serait étranger au salut
(die unbeilvolle Bedeutung) qui est celui de
la chair selon Paul (p. 128%; et le monde
selon Jean, quel que soit le caractére péris-
sable de tout ce qui est en lui, ce monde

nous tenir : « Le christianisme johannique
sait avec plus de force que le christianisme
Paulinien qu'il est encore dans le
monde” et quil doit saffirmer en lui»
(p. 131-132).

6 Rudolf SCHNACKENBURG, Die Johan-
nesbfiefe, op. cit., p. 221.

7 O0t6¢ €ottv O pofnmg O poptupdY TEPL
To0TOV Kol O yphyog tadta, Kol oidopey Ot
aAnOng avtod M paptupia €oTiv.

* 85



86 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Dieu ». Il n'est pas possible de dire avec une plus grande netteté
dialectique I'élévation spirituelle de la chair : cest lesprit lui-méme qui
atteste la venue dans la chair, et par 14 celle-ci est reprise, par lui, dansla
manifestation qu'il est lui-méme, lorsqu'il inspire le témoignage et la
confession. Dans la dramatique propre de I'épitre, « 'esprit de Dieu »
s'oppose A «l'esprit de 'Antichrist », qui « est déja dans le monde »
(1 Jean 4, 3), en sorte que celui-ci, qui est le domaine de la venue et de
la manifestation, est aussi celui dun combat, le combat pour la
manifestation. Or c'est cette opposmon de «lesprit de Dieu» et
de «lesprit de I'Antichrist» qui va aussi, selon Jean, déchirer la
chair, elle-méme traversée par le combat du monde, le combat, a la
fois, contre le monde (1 Jean 5, 4 : « puisque tout ce qui est né de Dieu
est vainqueur du monde. Et telle est la victoire qui a triomphé du
monde : notre foi® »), dans le monde, et pour le monde (selon]ean 3,
17 : « Car Dieu n'a pas envoyé son Fils dans le monde pour Juger le
monde, mais pour que le monde soit sauvé par son entremise® »).

Toucher, manger

Mais que veut dire év capki, « dans la chair » ? Est-ce seulement du
corps qu'il s'agit ? Le mot de c6p& indique ce dont la vie est faite, ce
dont le corps vivant de 'homme est fait (avec les os, Luc 24, 39:
« Voyez mes mains et mes pieds: cest bien moi! Palpez-moi et
rendez-vous compte qu'un esprit n'a ni chair ni os, comme vous
voyez que jen ai», ete 104G yelphg pov kol Tovg MOS0G pov St Eyd
elpt adToOG YnAaenoaté pe Kol 1dete, 6Tl mvedpo chpKo Kol 06TEN OVK EXEL
Kkafag sue Bempeite Exovra). La chair est ce qu'il sera possible de toucher
et ce qu'il sera possible de manger. Ces deux possibilités de l'expé-
rience humaine de la chair, « toucher » et « manger », sont dans Jean
tout 2 fait essentielles.

La premiére, « toucher », appartient a la structure de la manifestation
et du témoignage. La chair touche et peut étre touchée, et celui qui
touche ne « voit » pas seulement, mais le toucher confirme la réalité de
ce que ses yeux ont vu, la venue et la présence en chair : ce que « nous »
avons vu n'est pas seulement I'image d'un corps, mais un corps de chair,
un corps tangible, un corps réel. La Premiére épitre s'ouvrait sur cette
dimension majeure, lorsqu'elle décrivait I'expérience qui fut celle du
témoin, et dont il témoignait dans son « annonce », selon l'insistance
d’'une expérience trois fois sensible dont le toucher, aprés l'oreille et la
vue, est le couronnement : « Ce qui était dés le commencement, ce que
8 dt1 mdv 1O yeyevvnuévoy €k Tod Beod vikg 9 ov yap dmécteley 6 Beog TOV VIOV &ig TOV

TOV KOGHOV- Kol adtn éotiv 1 vikn 1 viki-  kOouov iva kpivy tov KOopov, GAN” iva om0
6060 TOV KOGUOV, 1 THOTIG NUMV. 0 KOGLOG S’ avTo.



La chair de la vie selon Jean

nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous
avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie; — car
la Vie s'est manifestée : nous I'avons vue, nous en rendons témoignage
et nous vous annongons cette Vie éternelle, qui était tournée vers le
Pére et qui nous est apparue — ce que nous avons vu et entendu, nous
vous l'annongons, afin que vous aussi soyez en communion avec nous »
(1 Jean 1, 1-3)1°, Toucher le « Verbe de vie », toucher le Aéyog lui-
méme, c'était toucher sa chair, et confirmer sa présence aux yeux qui
avaient vu son visage et aux oreilles qui avaient recueilli ses paroles. La
venue dans la chair emporte un apparaitre qui n'est pas seulement un se
montrer aux regards, pas plus qu'il n'est seulement la vibration d'une
voix. La main a pu toucher «le Seigneur ».

Mais une telle apparition charnelle sous le toucher recevra la pléni-
tude de son sens spirituel lorsqu’elle aura lieu une seconde fois, la
seconde fois, c'est-a-dire lors du retour du Seigneur, lors de la résur-
rection de la chair. Car la venue dans la chair s'accomplit une seconde
fois. La chair revient. Le témoignage du toucher sera alors celui que
demande Thomas Didyme, qui voudra voir et toucher son Seigneur.
Que veut Thomas ? « Si je ne vois pas dans ses mains la marque des
clous, si je ne mets pas mon doigt dans la marque des clous, et si je ne
mets pas ma main dans son coté, je ne croirai pas » Uecm 20, 25) L1
ne veut pas voir seulement son Seigneur, il veut voir la blessure de la
chair, la « marque» qui n'indique pas seulement le supplice, mais
précisément la chair elle-méme qui a souffert : la marque est la marque
dans la chair, lattestation de la chair, de celle qui se tient la en tant que sa
propre chair, la chair de son Seigneur. Et c'est pourquoi il ne veut pas la
voir seulement, il veut aussi la toucher, car le toucher est, concernant
la chair, l'attestation de sa présence réelle : il veut toucher les blessures,
selon la double attestation qui lui confirmera que cest bien son
Seigneur, lui-méme, qui est 13, en chair. La main de Thomas touchera
la réalité de son Seigneur, la profondeur de sa présence revenue i la
vie. Lorsqu'il le touche, s'il le touche (car I'évangile ne I'écrit pas),
Thomas en est bouleversé, comme l'avait été Nathanaél lorsqu'il
avait, au commencement, reconnu le roi d'Israél (Jean 1, 49), et
comme le sont, dans Jean, tous ceux qui, dans I'éclair d'une parole
ou d'un signe, reconnaissent le Christ. La simplicité de la réponse du
disciple est elle-méme alors bouleversante : « Mon Seigneur et mon
Dieu ! », 6 k0p1og pov koi 6 0e6g pov (Jean 20, 28) 2. Le cri de Thomas
10 Voir a la fin de l'article. 12 On se reportera au magnifique
11 dav i 1w &v toig yepotv avtod tov omov  commentaire de Jean-Louis CHRETIEN
6V Hlov kol Ao TOV dakTudov pov eic tov  dans La Voix nue, Paris, Minuit, 1990,

Tomov v HAov Kkoi Bédo pov Ty xeipa el « La gloire du corps », p. 27.
TNV TAELPAV 0VTOD, OV U1} TGTEHCM.

e 87



88 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

est la réponse 2 la révélation de la nouvelle chair, la révélation de la
chair de la vie, de la chair passée de la mort 2 la vie.

Entre la venue et le retour dans la chair, cependant, Jean a décrit
aussi, concernant le toucher, une expérience troublante et absolu-
ment unique, celle de Marie de Magdala devant le tombeau vide de
son Seigneur. Elle est placée, déconcertée, devant 'absence du corps
sans vie : « On a enlevé mon Seigneur, et je ne sais pas ot on I'a mis »
(Jean 20, 13). Jean va décrire une premiére fois la soudaineté renver-
sante d'une reconnaissance. Mais, a I'inverse de la reconnaissance par
Thomas de son Seigneur, celle-ci a lieu 4 un simple nom, un simple
appel : « Marie ! » (Jean 20, 16). Pourquoi cet appel conduit-il Marie
3 reconnaitre son Seigneur, avec lintensité propre au nom
qu'elle-méme prononce alors : « Se retournant, elle lui dit en hébreu :
«Rabouni!» — ce qui veut dire: « Maitre »» (Jean 20, 16)132
Appelée par son nom, Marie ne peut reconnaitre celui qui I'appelle
que parce que non seulement le timbre de la voix mais l'intimité de
I'appel par son nom portent en eux la présence charnelle qu'elle
aima'#, Le geste de se retourner indique 4 lui seul I'extraordinaire
renversement en train de saccomplir en elle, correspondant a celui
qui s'est accompli dans l'ordre de la chair >, Mais le trouble provient
aussi du passage étrange en lequel la chair parait se tenir encore, et du
caractére tout 2 fait énigmatique de la parole de Jésus. Clest le seul
instant en effet o1 la chair apparait sans pouvoir étre touchée : « Ne
me touche pas, car je ne suis pas encore monté vers le Pére », pm pov
dmtov, obno yap avaPépnka mpog tov matépa (Jean 20, 17). La chair se
tient alors, selon toute apparence, dans un étrange intervalle, et le
mysteére est qu'elle puisse alors étre vue (« J'ai vu le Seigneur », ébpoxa
oV KOprov, Jean, 20, 18), mais ne puisse pas étre touchée. La difficuleé
concerne le sens qu'il faut donner a ce qui est indiqué par cet obnw :
« je ne suis pas encore monté », alors que la chair parait déja ressus-
citée, mais que la montée vers le Pére ne parait pas pouvoir se laisser
distinguer de la résurrection '°. Mais, quelle que soit la réponse 4 ce
qui est I'une des plus grandes difficultés de I'évangile de Jean, le sens
de cet apparaitre tout a fait unique dans 'évangile, celui d'une chair

13 Rudolf Schnackenburg, rappelant
qu'« hébreu veut dire, comme A maintes
reprises (5, 2; 19, 13.17.20), 'araméen »
(Das Johannesevangelium, 3. Teil, op. cit.,
p. 375, n. 50), commente : « Marie aussi
répond par une simple exclamation, une
apostrophe qui valait tout autant pour le
Jésus terrestre. Car Rabbouni (aram.
« Mon Maitre ») n'est rien dautre que

l'usuel Rabbi, mais renforcé, prononcé
en quelque sorte de fagon plus person-
nelle » (p. 375).

14 Rudolf Schnackenburg évoque ici le
récit, dans Luc, de la scéne de reconnais-
sance & Emmaiis (Luc 24, 13-35).

15 Voir a la fin de l'article.

16 Voir 4 la fin de l'article.



La chair de la vie selon Jean

qui parait intangible'’, appartient lui aussi, de la fagon la plus nette,
3 la manifestation: « Mais va trouver mes fréres et dis-leur: je
monte vers mon Pére et votre Pére, vers mon Dieu et votre Dieu »
(Jean 20, 17). Marie a vu la chair du Ressuscité sur le chemin qui le
conduisait 4 son Peére, le Pére qui est aussi le sien. Elle est le témoin,
unique selon Jean, d'un apparaitre unique : elle recoit la mission, elle
aussi unique, de I'annoncer pour la premiére fois aux «fréres»,
autrement dit aux disciples, pour la premiére fois dans I'évangile
appelés de ce nom'®. Elle recoit la mission du premier témoignage de
la résurrection, du premier témoignage de la Paque. Cest la nouveauté
absolue de ce premier apparaitre, de ce premier voir, et la mission du
premier témoignage, que Jean a décrites dans la rencontre boulever-
sante que fit Marie de Magdala.

Mais la chair n’est pas seulement ce qui peut étre touché, elle est
aussi, dans Jean, ce qui peut et ce qui doit et ce qui est donné pour étre
mangé. L'évangile de Jean atteindra alors le centre de son mysteére. La
« parole dure » appartient a l'enseignement de Jésus dans la syna-
gogue de Capharnaiim (6, 59), et elle scandalisera les Juifs (6, 52). La
« dureté » de cette parole est la « dureté » dialectique qui est le cceur
de l'enseignement de Jésus. Que dit cette parole? Elle doit étre
considérée A partir de l'indication donnée en 6, 4: « Or la Pique,
la féte des Juifs, était proche » et de la multiplication des pains et des
poissons par Jésus nourrissant la foule. Jésus a d’emblée lui-méme
posé la question la plus simple, dont 'ampleur ne cessera de s'étendre
et de venir toujours davantage en lumiére : « D’oll nous procurerons-
nous des pains pour que mangent ces gens ? » (6, 5). Le discours que
Jésus tiendra le lendemain portera sur la nourriture, non pas «la
nourriture qui se perd », mais «la nourriture qui demeure en vie
éternelle » (6, 27). La nourriture donne la vie. Mais quelle nourriture,
quel est le « pain » qui « donne la vie au monde » (6, 34), et quelle vie
donnera-t-il ? La réponse reprendra solennellement le nom exodique-
johannique de Dieu: «Je suis», celui dont la majesté seigneuriale

17 R.Schnackenburg, avec d'autres, évoque,  rassemble toutes les difficultés et les

a partir de Matthieu, 28,9 sq. (ot les femmes
« sapprochérent, étreignirent ses pieds et se
prosternérent devant lui»), la possibilité
que « Ne me touche pas» veuille dire:
«Ne me retiens pas» (Das Johannes-
evangelium, 3. Teil, op. cit., p. 376). Mais
rien n'est par [a changé quant au sens d'une
chair qui se tient dans le passage du retour 4
lavie, et qu'il n'estpossiblp, ni c?e « toucher »,
ni peut-étre de retenir.

18 R. SCHNACKENBURG (Das Johannes-
evangelium, 3. Teil, op. cit., p. 377)

éclaire lorsqu'il rapporte théologique-
ment la mission de Marie de Magdala
envoyée aux disciples aux paroles
du Discours d'adieu, 14, 2-3: « Dans
la maison de mon Pére, il y a de
nombreuses demeures; sinon, je vous
l'aurais dit; je vais vous préparer une
place. Et quand je serai allé et que je
vous aurai préparé une place, 3 nouveau
je viendrai et je vous prendrai prés de
moi, afin que, 1A ol je suis, vous aussi
vous soyez ».

* 89



90 »

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

(Exode 3, 14: « Voici ce que tu diras aux Israélites: « Je suis» m'a
envoyé vers vous ») s'éléve sur tout IEvangt e de]eom, et qui reviendra
enl4,6 prec1sement en tant que: <<]e suis la vie » («Je suis le chemin,
la vérité et la vie », &yd eipn 1y 630¢ kai 1) aAOewa kod ) Lo ). A present le
nom donne le sens de la nourriture et de la vie que celle-ci apporte :
«Je suis le pain de vie », &yd el 6 &prog tiig Lwfic, « Je suis le pain
vivant », &yd gy 6 dptog 6 (Bv (respectivement 6, 35 et 6, 51). «Je
suis » est le pain qui donne une vie qui elle-méme ne meurt pas. « Si
quelqu'un mange de ce pain, il vivra pour toujours » (6, 51). Or ce pain
qui donne vie est la chair elle-méme, la chair vivante : « Et le pain que je
donnerai, c'est ma chair pour la vie du monde », koi 6 dptog 5 OV dyd
dhom 1M oapE pov €otv vmép tHg 10D KéoHov Lofg (6, 51). La chair
vivante est la chair vivifiante. Manger, non plus la manne du ciel, qui
laisse la vie mourir, mais la chair de celui dont le nom est « Je suis » et
qui est venu dans la chair, veut dire recevoir la vie qu'il est, s'unir a la
vie qu'il est, d'une union qui est union nuptiale, 'unité d’ « une seule
chair » (Geneése 2, 24 : «Ils deviennent une seule chair »). Tel est le
centre du mystére de la vie en tant que mystére de la chair, de la
nouvelle vie et de la nouvelle chair : le mystere de la Pique. Telle est
aussi «la parole dure »» (6, 60: « Elle est dure, cette parole! Qui
peut I'écouter ? », oxinpdg éotv 6 Aéyog ovtog: Tig dvvatar avTod
dxovew;) qui conduira « beaucoup de ses disciples» A cesser de
suivre Jésus (6, 66). La « parole dure » est celle du mystére. Elle
est d'autant plus dure qu'elle n'évoquera pas seulement la chair, mais
le sang. Selon cette parole, la chair et le sang sont la chair et le sang de
la vie, et l'insistance johannique sur la nécessité de « manger » la chair
et de « boire » le sang sera alors absolument saisissante :

« En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne mangez la chair du Fils
de 'homme et ne buvez son sang [¢av pf @aynte v capka 10D viod
100 avBpdmov kai minte avTod 10 oipe], vous n'aurez pas la vie en vous.
Qui mange ma chair et boit mon sang [0 Tp@y®v pov TV cépka Kal
nivov pov 1o aipa] a la vie éternelle et je le ressusciterai au dernier
jour. Car ma chair est vraiment une nourriture et mon sang vrai-
ment une boisson. Qui mange ma chair et boit mon sang [0 Tpdyev
Hov TV Gépra koi Tiveoy pov o aipe] demeure en moi et moi en lui.
De méme que le Pére, qui est vivant, m’a envoyé et que je vis par le
Pére, de méme celui qui me mange [0 tpdyov pe], lui aussi vivra
par moi. Voici le pain descendu du ciel : il n'est pas comme celui
qu'ont mangé [Epayov] les péres et ils sont morts ; qui mange ce pain
(6 Tpdywv TobTOV TOV BpTOv] vivra pour toujours » (6, 53-58).

Tpadyew cependant n'est pas simplement « manger ». Comme Erich
Przywara le relevait dans son extraordinaire méditation johannique,



La chair de la vie selon Jean

le verbe veut dire « déchirer avec les dents», et paysiv est plus
proprement « avaler ». La langue johannique va 4 un expressionnisme
ou un réalisme de la chair, que Przywara traduisait lorsqu'il décrivait,
dans tout ce chapitre de Jean, le passage du « signe » (la multiplication
des pains) a ce qu'il appelait « le mystere des mysteéres », « la véritable
compénétration dans la chair et le sang entre Dieu et 'homme », et
ainsi «le vrai repas nuptial de 'agneau sacrifié », dans la « contra-
diction mortelle » qui est opposée par «les Siens » au « scandale de
Son amour »: « Cest 1a vraiment le centre et le sommet intérieur
de I’Evangile de Jean, qui depuis le commencement est orienté vers la
mort et la résurrection du Seigneur », ol «le mystére de l'extréme
contradiction » ne fait qu'un avec « le mystére de I'extréme union ' ».
Przywara pensait au Psaume 21:

Puisque la contradiction des bétes féroces s'approche du « nouveau
David » jusqu’en Sa chair et en Son sang, Il donne par avance Sa chair
et Son sang, c'est-3-dire Sa chair sanglante (6, 52 sq.) en repas nuptial.
Ainsi est-elle claire, la faon dont toute la promesse du mystére de la
chair et du sang est I'annonce du mystére de tous les mystéres de
l'incarnation: comme il fut donné i entendre dans le Prologue de
I'évangile de Jean. Dieu célébre ses noces dans la vraie chair et le vrai
sang, dans la « contradiction 4 la vie et 4 la mort » et dans la « chair et
le sang » du monde (Matthieu 21, 33-42 et 23, 29-37). Aussi est-ce 1A
l'unique « « signe pour la contradiction », englobant tout (Luc 2, 34;
Jean 6, 30) : le signe de la résurrection nuptiale dans la mort par les
« taureaux, les lions, les chiens » (Psaume 21, 13, 14, 17) ».

La chair de 'amour

Ainsi la chair est-elle la chair de la vie. Elle I'est dans I'extréme
contradiction, elle I'est seulement dans la mort, dans sa propre mort de
chair. Car il est frappant quau lieu méme ot il donne sa chair et se
donne ainsi 4 manger, Jésus rappelle avec solennité ce qu'il en est de
toute chair : « C'est 'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien [1 capg
ovk G@eel 003év]. Les paroles que je vous ai dites sont esprit et elles
sont vie » (6, 63). Clest la chair, sa chair, qui porte la vie, mais la chair
de la vie est la chair spirituelle, qui a recu vie de l'esprit: par elle-
méme toute chair est mortelle, et va, lorsqu'elle est seule, lorsqu’elle
19 Erich PRZYWARA, Christentum gemaﬂ uissants taureaux m'ont cerné, / De
Johannes, Niirnberg, Glock und Lutz, fortes bétes de Bashan m'ont encerclé.
1954, p. 125-126. Przywara, qui cherche ~ / Elles ouvrent la gueule contre moi

A reconstituer les structures de la révéla-  — / Lion déchirant et rugissant. / ...
tion entre I'Ancienne et la Nouvelle Je peux compter tous mes ossements »

Alliance, traduit le Psaume 21: «De (21, 13-18).

e 01



92 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

est abandonnée, A la mort. Jean l'écrit, et d'abord Jésus le dit, préci-
sément lorsqu’il donne & manger sa chair vivifiante : la chair, aucune
chair, selon I'étrange expression de Jean, « ne sert de rien », autrement
dit : ne peut te sauver, ni se sauver elle-méme. Mais 'esprit ne laisse
pas la chair A elle-méme, 4 sa désolation. Il s'avance dans la parole
vivante et il vient 4 elle de la seule facon possible : il vient dans la chair.
Or cette contradiction d'une chair mortelle et de la venue qui lui
donne vie et donne vie A toute chair fut déja indiquée dans le
Prologue, lorsque furent évoqués « ceux qui croient en son nom» :
« eux ne furent engendrés ni du sang, ni d'un vouloir de chair [ovk 8¢
aipdtov ovde éx Oedquatog copkdg), ni d'un vouloir d’homme, mais de
Dieu. Et le Verbe s'est fait chair et il a campé parmi nous, et nous
avons contemplé sa gloire » [Koi 6 Adyog oapg éyéveto koi éokfivacey &v
v, koi 0sacapedo v d6&av avtod] (1, 13-14). La chair ot il vint fut
le chemin par lequel ceux qui ont cru sont nés une seconde fois, « de
nouveau » et « d'en haut », non de la chair, mais de I'esprit, comme
I'éclaircira 'entretien avec Nicodéme : « Ce qui est né de la chair est
chair, ce qui est né de I'Esprit est esprit», 10 yeyevwnuévov ék tfig
oapkOg 6apE €oTv, Kol TO YEYEVVIUEVOV €K TOD TVEDUOTOG TVEDUA 0TV
(3, 6). Il faut maintenir rigoureusement cette opposition intacte. Elle
est celle, non pas de deux domaines ou de deux régnes, mais de deux
naissances. La chair est le nom d'une naissance. Face i elle, le
Prologue évoquait déja cette autre naissance, celle qui donnait de
« devenir enfants de Dieu », téxva 0g0d yevéoOar (1, 12). Mais c'est
I'entretien avec Nicodéme, le Maitre en Israél, qui en déploie I'oppo-
sition pure. Nicodéme ne comprend pas la seconde naissance, car a
ses yeux il n'est de naissance que charnelle. Tout ce qui nait est de
chair, et toute chair est née, une seule fois : « Comment un homme
peut-il naitre, étant vieux ? Peut-il une seconde fois entrer dans le sein
de sa mére et naitre ?» (3, 4)2°. La chair ne peut pas renaitre. Toute
vie charnelle est unique. Pour que la chair mortelle devienne la chair
vivante, la nouvelle chair, elle doit naitre d'une tout autre naissance,
naitre « d'en haut » ou naitre « de nouveau », &vwdsv (3, 3 et 7), et cela
veut dire : naitre « de I'esprit » (3, 8), et par conséquent, en un sens,
naitre elle-méme esprit. L’ esprlt, lui aussi, est le nom d'une naissance
qui ne supprime pas mais garde en elle, en la transfigurant, la
premiére, recueille en elle la chair et la naissance de chair. Ce
« pouvoir », dans Jean, est celui du Fils, que le Pére lui a donné
(« selon le pouvoir que tu lui as donné sur toute chair », kadog Edwrag
vt &€ovsiav maong capkdg, 17, 2). Cette «autorité », éovoia,
constamment reconnue au Christ dans l'évangile, est aussi celle
20 ndg dvvoTan GvOpomog yevymOivar yépmv

@v; pn dvvaton gig ™V Kooy THG HUNTPOg

ovTod devtepov eiceldelv kal yevvnOijvar ;



La chair de la vie selon Jean

avec laquelle il enseigne (Luc 4, 31). L'« autorité » de la Parole s'étend
a toute chair, comme le montrait déja I'entretien avec Nicodéme, ol
les paroles sont vie et esprit, et comme l'attestera encore la « voix
forte » qui appellera et réveillera Lazare (povij peyorn, 11, 43). La
« voix forte » a « autorité » sur toute chair, elle a I'autorité de la vie,
l'autorité de l'esprit.

La Premiére épitre de Jean décrit cette nouvelle naissance spirituelle
des « enfants de Dieu » (1 Jean 3) qu'elle comprend, d'une facon aussi
précise que décisive, en tant que naissance de l'amour et dans lamour
(« Quiconque aime est né de Dieu et connait Dieu. Celui qui n'aime
pas n'a pas connu Dieu, car Dieu est amour », 1 Jean 4, 7-8). La
seconde naissance dans 'amour n’est pas seulement 2 venir : « main-
tenant » nous naissons dans I'amour, « dés maintenant nous sommes
enfants de Dieu », viv tékva 0eod éopev (3, 2). Or seule la venue de la
vie dans la chair nous a donné un tel « pouvoir », é&ovoiav (Jean 1, 12).
La chair devenue la chair de la vie, dans l'extréme contradiction
mortelle, était par conséquent déja la chair de l'amour. C'est Iamour
qui a pris chair, et Cest par lamour venu dans la chair, venu a la chair
qui, laissée a elle seule, n’était pas amour, que notre propre chair est elle-
méme saisie dans lamour. La chair mortelle, la chair qui « ne sert de
rien » et qui est «née de la chair», est pourtant déja touchée par
I'amourt, par la chair de 'amour. Ceux qui sont nés de la chair mortelle
ont été aimés jusqu'a la mort. Tel est selon Jean le sens, seul précis,
seul rigoureux, de I'amour : seul 'amour venu dans la chair donnera
aussi « pouvoir » d'aimer 3 ceux quil a d'abord aimés. « En ceci
consiste I'amour : ce nest pas nous qui avons aimé Dieu, mais c'est
lui qui nous a aimés » (1 Jean 4, 10)?". Par cet amour la chair est
entrée dans une dimension dont elle ne pouvait étre la source,
quaucun « vouloir de chair » ne put et ne pourra jamais ouvrir. Le
vouloir de I'amour n'est pas un tel « vouloir de chair» : la chair est
sans amour il ne lui vient d'une source plus haute que tout « vouloir
de chair », et s'il ne la change. La source de I'amour est ce que Jean
appelle «esprit». La naissance «d'en haut», ék tod mvedpatog, la
naissance «de l'esprit», est la naissance dans 'amour et de
I'amour, la seconde naissance de la chair entrée pour la premiére
fois dans I'amour. Elle ne peut accéder 2 'amour, entrer dans 'amour,
que parce que I'amour est déja venu dans la chair, entré dans la chair.
Tel est le sens strict, johannique, de 'amour : « Cest lui qui nous a
aimés ».

21 év to01® €otiv N dydmm, ovy Ot Muelg
nyamkapey tov 0edv, AL’ 811 avTOg
Nyanncev MUas.

e 93



94 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

La chair selon Jean conduit 4 penser notre naissance, nos deux
naissances. La premi‘ere est charnelle et, si la seconde ne l'est pas,
le don en est venu jusqu'a nous, pourtant, dans la chair mortelle. La
chair qui donna cette seconde naissance est venue, elle au351, dans une
naissance, la naissance de la vie dans la chair, dont Jean n’écrit rien.
Mais il écrit de celle qui donna naissance 4 la vie, de la mére de la chair
dela vie. Qu’en écrit-il ? Elle est apparue une premiere fois 4 Cana, ol
elle apparalt sous ce nom, « la mére de Jésus », intercédant pour ceux
qui « n'ont pas de vin » (2, 4). A la dureté apparente, énigmatique, de
la reponse (« Que me veux-tu, femme ? Mon heure n'est pas encore
arrivée »), elle-méme répondra par la confiance et l'obéissance:
« Tout ce quil vous dira, faites-le» (2, 5). Les mots de Jésus ne
sont pas d'un fils 3 sa meére, ils sont ceux de celui qui est son
« Seigneur », et cest a lui aussi que Marie s'en remet sans réserve
dans sa réponse, se tenant enti¢rement, 3 nouveau, dans son « auto-
rité ». Mais les mots de Cana trouveront leur clarté 4 la fin seulement
lorsque, une seconde fois, la mére de Jésus apparaitra. Le méme mot
déconcertant ici, « femme », yovai, reviendra pour s'adresser i sa
mére, lorsque Jésus lui-méme sera sur la croix et donnera une
ampleur nouvelle au mot méme de «mére» que Jean alors écrira
trois fois: « Jésus donc voyant sa mére et, se tenant prés delle, le
disciple qu'il aimait, dit & sa mére : « Femme, voici ton fils » ; Puis il
dit au disciple: « Voici ta mére». Dés cette heure-13, le disciple
l'accueillit chez lui» (19, 26-27). La mére charnelle devient mére
en un autre sens. La mére est celle en laquelle il est venu dans la chair,
elle est mére de la chair et selon la chair, lieu absolument initial de
I'incarnation. Non seulement toute chair est née, mais toute chair est
née d'une meére, et non seulement, par conséquent, la mére est
charnelle, mais la chair se tient pour toujours dans une telle dimen-
sion maternelle. Lorsque Jésus accomplit ce qui est l’accomplissement
propre, dans son ordre, de toute chair, Iorsqu il va mourir, celle ot il
commenca 2 venir dans la chair se tient I3, A la fin se tient le
commencement. Mais, selon Jean, il n'y a pas 13 seulement un
commencement de chair et une fin de chair. Plus rigoureusement,
C'est la chair qui change de sens, lorsque « mére » et « fils » changent
eux-mémes de sens. Elle est mére en un sens nouveau, et fils lui aussi
recoit un nouveau sens, que l'exégése et la tradition auront ample-
ment discutés?2, Avec la maternité elle-méme, toute chair, a
commencer par la chair maternelle, prend un nouveau sens. Est-ce
la confiance de Cana qui est rendue 3 Marie ? Une mission lui est-elle
confiée ? Et quel lien nouveau est institué par cette parole avec le

22 R. SCHNACKENBURG, Das Johannes-
evangelium, op. cit., 3. Teil, p. 323-328.



La chair de la vie selon Jean

disciple aimé ? Quelles que soient les réponses, I Evangile de Jean
élevait ici la maternité A un sens nouveau qui était, quel qu'il fut,
entre la meére de Jésus et le disciple qu'il aimait, 1ié a I'amour.

La chair selon Jean porte en elle la tension extréme de la vie et de la
mort, de la vie dans la mort, de la vie de I'esprit dans la chair mortelle.
L'unique chemin de leur unité est 'amour. C'est lui qui vient dans la
chair, qui n’est pas trop basse pour lui, qui n'est pas trop haut pour
elle. Le sens de la venue dans «le plus bas » est son élévation jusqu’au
« plus haut » : « et moi, une fois élevé de terre, je les attirerai tous a
moi », kKay®d v VYOG &k Tiig Yiic, mévtog EMciom Tpdg épavtov (12, 32).

Emmanuel Cattin est professeur de métaphysique & Sorbonne université. 11
a récemment publié : Majestas Dei. Seigneurie et liberté, Paris, Vrin,
2018 et La venue de la vérité. Phénoménologie de I'esprit selon Jean,
Paris, Vrin, 2021.

Suite des notes:

n. 10. "0 v an’ dpyfic, © dxnkdopey, d Eopékapev toic dQOALUOIC TGV,
0 €0sacdapedo kol ai yeipeg MUV Eynidenoav mept Tod Adyov Tig (oflc — Ko
N Lon &pavep®bn, Kol EmpaKopey Kol HopTupoDUEY Kol dmoryyEAAOUEY DUV THV
Conv ™V aidviov ATic Rv Tpoc TOV moTépa Koi Epavepddn Huiv — & Sopakapey
Kol AKNKOaLEY, amayyEAAOUEY Kal DUV, Tva kol i)paig Kowoviav &mre ped’ Mudv.
Sur ce Prooemium, on se reportera 2 nouveau 3 Rudolf SCHNACKENBURG,
Die Johannesbricfe, op. cit., p. 49 sq. A nouveau, aprés lui, on relévera la
diversité des temps grammaticaux, celui de l'aoriste (ébeacaueba,
dyniaepnoav), indiquant que cela eut effectivement lieu en un point du
temps; le temps du parfait (dxmroéopev, éopéxapev), indiquant que ce qui
s'est passé demeure et ne peut étre renversé: sa parole a été entendue et lui-
méme a été vu; le temps du présent, celui de la communauté du « nous » (qui
l'avons touché) et du « vous » (devant qui « nous » témoignons). Le « nous »
et le «vous» forment l'unique communauté du témoignage, ce que Jean
appelle « notre foi ».

n. 15. Il appartient ainsi, avec toute la scéne de Marie de Magdala au
tombeau, 4 la grande dramatique de la reconnaissance qui s'est ouverte
dés le Prologue de l'évangile (1, 5: «Et la lumiére luit dans les ténébres,
et les ténebres ne l'ont pas saisie » (00 katédaBev]; 1, 10: « Il était dans le
monde, et le monde fut par lui, et le monde ne 'a pas reconnu » [ovk &yvo) ; 1,
11: « Il est venu chez lui, et les siens ne 'ont pas accueilli » [o0 mapérapov]) et
traverse celui-ci de part en part, Jusqua la résurrection : « Le Ressuscité »,
écrit Rudolf Schnackenburg, « s'ouvre 4 un étre humain qui cherche et croit.

Emmanuel
Cattin

¢ 95



Théme

96

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Jésus connait ceux qui lui appartiennent et les appelle par leur nom; ils
connaissent sa voix et le suivent (voir 10, 3 sq.). Le Ressuscité n'est pas autre
que le Jésus terrestre; celui-ci rencontre i présent Marie d'une facon
nouvelle. Elle se tourne vers lui — un geste extérieur qui exprime en
méme temps une éclosion intérieure et une ouverture croyante» (op. cit.,
p. 375).

n. 16. Il sera difficile de s'en tenir ici & 'explication, qui parait trop générale,
selon laquelle désormais la rencontre avec Jésus ressuscité ne pourrait
saccomplir «dans les formes du commerce du monde» ou selon «les
conditions du monde » (Rudolf BULTMANN, Das Evangelium des Johannes,
Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, rééd. 1986, p. 533), ce que Jésus
rappellerait 3 Marie (obno sappliquerait alors selon Bultmann 3 Marie, et
aurait pour sens : « pour toi je ne suis pas encore monté », Marie n'ayant pas
pris la mesure de la résurrection). Car non seulement le récit de I'expérience
de Thomas deviendrait alors inintelligible, mais le sens méme de la résur-
rection de la chair, qui est aussi la résurrection du toucher, quand méme l'un
et lautre devraient étre compris en un sens entiérement nouveau, en serait
renversé. Dans une intention inverse, tout le récit de la reconnaissance par
Marie montre, comme le montrera aussi celui de la reconnaissance par
Thomas, que cest bien son Seigneur qui se tient devant elle et s'adresse 2
elle par son nom, et qu'elle le reconnait : Jésus ressuscité est bien son Maitre
quelle a touché dans la chair. La double difficulté, cependant, reste ainsi
absolument intacte: comment penser le statut de la chair que Marie de
Magdala fit peut-étre le geste de toucher alors qu’elle avait déja reconnu son
Seigneur, et celui, peut-étre différent, de la chair que Thomas demanda 2
toucher pour le reconnaitre ? Et aussi : Marie et Thomas ont-ils, dans I'évan-
gile lui-méme, qui ne le précise pas, vraiment touché leur Seigneur ? On se
reportera au grand livre de Joseph RATZINGER : Eschatologie. Tod und ewiges
Leben, repris in Gesammelte Schriften, Bd. 10, Auferstehung und ewiges Leben,
Freiburg, Herder, 2012 (1% édition Regensburg, 1977 ; trad. fr. Paris, La
mort et lau-dela, Fayard, rééd. 2005), particuliérement p. 177 (commentant
Jean 6): « La «chair» du Christ est «esprit», mais l'esprit du Christ est
« chair » : clest seulement dans cette tension que devient visible, A travers
tous les naturalismes et spiritualismes, le nouveau et singulier réalisme du
Ressuscité ».



Signets

« Seigneur, montre-nous tes voies » Christoph
La synodalité en question o

En complément du numéro sur LEglise synodale 1

cet entretien donné par le cardinal Schénborn a la rédaction germanophone

de Communio, qui revient notamment sur les débats ouverts par le « Chemin synodal »
allemand, permet de mesurer les risques et les chances de la synodaliteé

Le cardinal Christoph Schénborn,
archevéque de Vienne, peut se
prévaloir d'une riche expérience syno-
dale. D¢s les pontificats de Jean-Paul II
et de Benoit X VI, il a participé 2 plu-
sieurs Synodes des évéques. Lors du
Synode sur le mariage et la famille en
2014-2015, il a tenu avec succes le role
de modérateur. Il est membre élu du
Conseil synodal et participe a ce titre &
la préparation du processus synodal de
I'Eglise universelle, qui a débuté en
octobre 2021 au niveau diocésain.
Interviewé par Communio, il réfléchit
sur les fondements théologiques de la
synodalité et s'exprime pour la premiére
fois publiquement sur le Chemin synodal
en Allemagne. Il plaide en outre pour
dissocier plus nettement les questions
de réforme de I'Eglise et le traitement
du scandale des abus, et rappelle la
dimension profondément diachronique
de la synodalité.

Jan-Heiner Tick: L’Allemagne a
entamé un chemin synodal et le pape
Frangois a initié un processus synodal de
I'Eglise universelle. Le terme « synodalité »

Propos recuelllis par Jan-Heiner Tuck?2

est sur toutes les lévres, mais tout le monde
ne le comprend pas de la méme maniére.
Dans les Eglises orthodoxes, il n'a pas le
méme sens que dans les Eglises de la
Réforme. Tout d’abord, comment défini-
riez-vous le principe de la « synodalité » 2

Je voudrais résumer l'idée fondamen-
tale de la synodalité par deux citations
des Psaumes. La premiére citation est
tirée des Laudes du Jeudi Saint. Il
s'agit du psaume 81, qui dit: « Mais
mon peuple na pas écouté ma voix, /
Israél n'a pas voulu de moi. // Alors je
les ai abandonnés 4 leur cceur endurci, /
et ils ont agi selon leurs propres projets.
// Ah, si mon peuple m'écoutait, / si
Israél voulait marcher dans mes voies !
// Comme je ferais bientdt plier ses
ennemis, / Comme je tournerais ma
main contre ses oppresseurs » (psaume
81, 12-14). Et la deuxié¢me citation est
issue du psaume 25: « Montre-moi,
Seigneur, tes voies, / enseigne-moi tes
sentiers » (psaume 25, 4). C'est avec ces
deux versets de psaumes que jaimerais
illustrer ce que signifie la synodalité.
« Montre-moi, Seigneur, tes voies ».

1 L’Eglise synodale, XLVII, 3-4 n°® 281-282 mai-aotit 2022.

2 Jan-Heiner Ttick est rédacteur en chef de Communio de langue allemande.

Schénborn

e 97



98 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Je voudrais appliquer cette demande a
I'Eglise. Le «je » dont il est question ici
est le «je» du peuple de Dieu, le
«nous» de I'Eglise qui demande au
Seigneur: « Montre-nous tes voies,
enseigne-nous tes sentiers ». Ici sont
réunis plusieurs éléments qui consti-
tuent I'essence de la synodalité. Tout
d'abord, I'adresse au Seigneur. C'est
une demande qui est faite au Seigneur.
Et c'est de Lui qu'il s'agit. La synodalité
ne peut étre quun chemin parcouru
avec le Seigneur. « Montre, Seigneur... »

Jan-Heiner Tiick : Cette orientation ex-
centrique vers le Seigneur me semble
importante, elle aide a briser les discours
autoréférentiels sur la réforme. L'Eglise vit
en effet a partir du Christ et se dirige vers
le Christ, il est le centre et Lorientation...

Oui, et cette posture tournée vers le
Seigneur comporte encore un autre élé-
ment: nous ne savons pas tout. Nous
cherchons. Nous cherchons des che-
mins et demandons au Seigneur:
Montre-nous, pas seulement 3 moi per-
sonnellement, mais 4 nous en tant que
communauté, Tes chemins. Il ne s'agit
pas de nos voies, mais des Siennes. Il est
également intéressant de noter qu'il y a
ici un pluriel : « chemins ». Ce n'est pas
un chemin qui est ici prescrit pour tous
de la méme maniére, mais ce sont « Tes
chemins ». La synodalité, cest donc
d’abord et avant tout demander au Sei-
gneur de nous montrer Ses voies. Cela
exclut d'autres voies ; il s'agit de proces-
sus de discernement. Il est écrit dans la
Bible: « Mes pensées ne sont pas vos
pensées, et mes voies ne sont pas vos
voies » (Isaie 55, 8). I faut donc discer-
ner: quelles sont Ses pensées, quelles
sont Ses voies? Jésus dit i Pierre,

lorsque celui-ci veut le détourner du
chemin de la souffrance : « Tes pensées
ne sont pas celles de Dieu, mais celles
des hommes » (Matthieu 16, 23). 1l est
donc tout A fait décisif de comprendre
la synodalité comme un chemin spiri-
tuel de recherche, de priére et de
demande, comme une véritable démar-
che de discernement. Et ce, ensemble.
Le synodos, c'est un chemin commun.
Et cela veut dire que cest 4 la fois un
chemin spirituel et un chemin tourné
vers l'action. Car il sagit bien d'em-
prunter ces chemins. Nous Lui deman-
dons de nous les montrer, afin que nous
puissions aussi les emprunter et que les
chemins que nous prenons ne soient
pas des chemins de traverse ni des
impasses, qu'ils ne soient pas nos che-
mins, mais Ses chemins. « Ah, si mon
peuple m'écoutait, comme je le condui-
rais », dit le psaume 81.Voila selon moi
un fondement biblique de ce qui est en
jeu dans la synodalité,

Jan-Heiner Tiick: Outre les aspects
bibliques, le concile Vatican II a renouvelé
Vimportance de la «synodalité » dans la
vie de 'Eglise. En 1965, le pape Paul VI a
introduit le Synode des évéques au titre
d’organe consultatif. Et le pape Francois a
souligné dans Evangelii Gaudium vou-
loir renforcer les éléments synodaux
également dans le sens d’'une « décentrali-
sation salutaire ». Parmi les principaux
concepts ecclésiologiques du Concile, il
insiste surtout sur la doctrine de I'Eglise
comme peuple de Dieu en marche.
Le Concile parle également de I'Eglise
comme sacrement du salut, comme
Corps du Christ et Communion, fondée
sur la nature trinitaire de Dieu lui-méme.
Des lors, quel sens donneriez-vous a I'élé-
ment synodal pour I'Eglise d’aujourd’hui ?



« Seigneur, montre-nous tes voies »

Je voudrais approfondir les racines
théologiques de la synodalité de deux
maniéres. D'une part son enracinement
trinitaire, et d’autre part son enracine-
ment dans la théologie de la création,
lequel dépend du précédent. L'Eglise
est en effet la plebs a Trinitate unita,
le peuple qu'unit le Dieu trinitaire.
L’Eglise est enracinée dans le syn
(“avec”) du Dieu vivant, du Pére, du
Fils et du Saint-Esprit. Et ce syn du
Pére et du Fils avec le Saint-Esprit
est fondamental pour notre représenta-
tion de Dieu et de 'homme, et donc
aussi pour notre compréhension de
I'Eglise. Ce qui est 3 mon avis passion-
nant, c'est qu'il y a deux aspects dans cet
ancrage trinitaire, qui prennent ensuite
un sens trés concret dans les processus
synodaux. Le premier est 'homoousia,
Cest-a-dire 'égalité de substance des
trois personnes divines, un seul Dieu
en trois personnes. En méme temps, il y
a un second aspect, la taxis dont nous
parlent les Péres grecs. Cela signifie
quil y a un ordre d'origine sacré, une
hiérarchie. Le Fils n’est pas le Pére. Le
Fils est engendré, non pas créé, une
seule substance avec le Pére, mais il y
a cette taxis, cet ordre sacré d'origine,
au point que les conciles de Toléde
parlent du Pére comme fons et origo
totius divinitatis, « source et origine de
toute la divinité » (Foi catholique 11).
Le Fils est consubstantiel au Pére, mais
il n'est pas le Pére, et le Saint-Esprit est
en quelque sorte le syn, la communion
du Pére et du Fils en personne. Cela
veut dire que synodalité et hiérarchie ne
sont pas contradictoires. Bien stir, le
passage de la taxis intra-divine, l'ordre
dans I'égalité des substances, 4 la forme

3 « Survie du plus apte ».

humaine de la synodalité ne va pas
d'emblée de soi. S'il faut ici garder
L'esprit, en dépit de toute ressemblance,
la dissemblance plus grande encore de
cette analogie (Latran IV, FC 225),
néanmoins ce syn de l'ordre sacré, de
la taxis de la vie intra-divine se reflete
dans les ceuvres de Dieu. Je pense que
cette origine trinitaire de la synodalité
est un théme important qui mériterait
quon y réfléchisse plus longuement.

Jan-Heiner Tiick: Une telle réflexion
mettrait sans doute en lien la synodalité
avec les deux aspects que vous définissez
l'identité de substance [i.e. dans la T'ri-
nité] et la hiérarchie, de telle sorte que le
sacerdoce commun des fidéles constituerait
la base de la communauté ecclésiale, tandis
que la différenciation hiérarchique en dif-
férents services et ministéres serait l'ordre
de I'Eglise. 1l serait en effet important de
faire comprendre cela, car le discours ecclé-
siologique sur la communio hierarchica
est soupgonné de favoriser les distorsions
de la communication dues & des abus de
pouvoir... Mais vous aviez aussi annoncé
un ancrage de la synodalité dans la théo-
logie de la création.

Il me semble intéressant de suivre un
peu la recherche récente sur I'évolution.
Je ne suis pas du tout spécialiste en la
matiére, mais jai entendu 2 ce sujet des
voix autorisées dire clairement que dans
I'évolution, le syn est plus fort que L'op-
position. ]'évoquerai tout d'abord Adolf
Portmann (1897-1982), le grand bio-
logiste balois, qui a toujours affirmé
sans détour: oui, il y a de la concur-
rence dans la nature, il y a le survival of
the fittest >, Mais le véritable moteur du

* 99



100 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

développement de la vie, c'est la coopé-
ration, la complémentarité, la synergie,
la force d'étre ensemble. Je connais
aussi personnellement un autre
auteur, Martin Nowak, chercheur en
évolution & Harvard, qui a écrit un
livre intitulé Super-Cooperators®. Le
titre indique déja I'idée de base.
Nowak démontre par de nombreux
exemples et données scientifiques que
le véritable modéle du progreés évolutif
est la coopération, le syn-énergétique.
Mais si le syn se manifeste ainsi dans
I'histoire de I'évolution de la nature,
cest qu'il reflete ce qui est en fin de
compte inscrit dans le Créateur lui-
méme, dans le Dieu trinitaire. Lorsque
Jésus dit : « Le Pére agit toujours et moi
aussi, jagis» (Jean 5, 17), il exprime
cette synergie A l'ceuvre jusque dans
les formes les plus simples de la nature.

Jan-Heiner Tiick : Pouvez-vous illustrer
par des processus sociaux et ecclésiaux
concrets ce que Nowak appelle « U'intelli-
gence coopérative » ?

Pour la société, je voudrais citer
l'exemple du partenariat social dans
I'histoire autrichienne. Apreés la
Seconde Guerre mondiale, I'Autriche
est redevenue une puissance écono-
mique, avec un niveau social élevé,
parce que le modéle de base était le
partenariat social. Ainsi ceux qui s'af-
frontent et s'opposent pour ainsi dire
naturellement, les chefs d'entreprise et
les employés, ont trouvé un moyen
pour sortir des expériences douloureu-
ses de I'entre-deux-guerres, de la guerre
civile, de la période nazie et de la

Seconde Guerre mondiale, en disant
aprés la Seconde Guerre mondiale:
nous devons emprunter une autre
voie, celle du partenariat social. Clest
ainsi quiil n'y a pratiquement pas eu
de gréves en Autriche au cours des
75 années qui ont suivi la Seconde
Guerre mondiale, et que l'on a trouvé
4 chaque fois un chemin commun pour
discuter ensemble des tensions sociales
jusqud obtenir la plus grande unani-
mité possible. Et cela me semble égale-
ment important pour comprendre le
sens de la synodalité dans I'Eglise. La
synodalité comme modele de réussite
de la création, de la société et finale-
ment comme enracinée en Dieu lui-
méme, vise 'unanimité, unanimitas.
Si le pape Francois ne cesse de répéter
que la synodalité n'est pas un parlement
ecclésiastique ot il sagirait surtout de
former des majorités et daffronter des
partis, c'est qu'il y a des raisons profon-
des A cela. Il s'agit de parvenir 4 la plus
grande unanimité possible.

Jan-Heiner Tiick: Cette critique de la
confusion entre synodalité et parlementa-
risme nous donne loccasion, aprés ces
réflexions sur les fondements, de nous
pencher sur le Chemin synodal allemand.
Certains acteurs diraient probablement
que ces réflexions fondamentales sont
belles et bonnes, mais qu’elles ont tendance
a exagérer théologiquement les conflits
durs ou & les anesthésier spirituellement
Ay ceeur du sujet, il y a en effet un double
scandale: d'une part les abus sexuels et
spirituels commis par des clercs, d’autre
part la dissimulation systémique de ces
délits par la hiérarchie de I'Eglise. Clest

4 Supercooperators : The Mathematics of Evolution, Altruism and Human Bebaviour (Or,
Why We Need Each Other to Succeed) publié en 2011 avec Roger Highfield (co-auteur).

(NDE).



« Seigneur, montre-nous tes voies »

le point de départ du Chemin synodal en
Allemagne, qui cherche des solutions pré-
cisément dans le sens de «[lintelligence
coopérative ». Que pensez-vous de ce
point de départ? Prend-il suffisamment
en compte Lorientation ex-centrique de
la synodalité, la recherche des voies du
Seigneur pour renouveler I'Eglise ?

Chercher les fondements bibliques,
théologiques, mais aussi sociétaux de
la synodalité, ce n'est pas une tiche
superflue. Les questions de fond sont
décisives pour la réussite d'un processus
synodal. Ainsi je pense qu'il faut
d'abord clarifier les questions ecclésio-
logiques préalables. Pour le pape Fran-
cois, le sujet de la synodalité est trés
étroitement lié A celui de la communion
et du sensus fidelium, le sens de la foi du
peuple de Dieu. Ce sont des thémes
que Vatican II a élaborés de facon
trés remarquable. Et cest pourquoi
on ne peut parler intelligemment de
synodalité que si I'on se réféere 3 ces
fondements théologiques. C'est ce
qu'a remarquablement fait la Commis-
sion théologique internationale dans
son texte sur la synodalité dans la vie
et dans la mission de I’Eglise 5, Parler
du débat allemand ou international
sans examiner ces fondements n'a pas
de sens. La constitution sur I'Eglise
Lumen gentium est la Magna Carta du
chemin de 'Eglise in novo millennio,
dans le nouveau millénaire. Il s'agit
tout d'abord du mystere de I’Eglise.
Soyons clairs : essayer de traiter syno-
dalement les problémes en adoptant
une démarche uniquement pragma-
tique ou sociologique conduira & un
échec pur et simple. L'orientation de

Vatican II place au centre la question
de la forme fondamentale de I'Eglise qui
est le sacrement du salut, signe et ins-
trument — signum et instrumentum — de
l'union 4 Dieu et des hommes entre eux
(LG 1). Le peuple de Dieu en fait partie
(LG chap. 2), dans I'égale dignité de
tous les baptisés, en lien avec la voca-
tion commune de tous 4 la sainteté —
un théme qui a été quelque peu négligé
dans la réception du Concile ces der-
niéres années (LG chap. 5). Et pour
moi, le chapitre 8 de Lumen gentium
sur l'orientation eschatologique du
peuple de Dieu est également trés
important...

Jan-Heiner Tiick : Rappeler le caractére
provisoire et eschatologique de I'Eglise
offrirait aussi un potentiel de réforme...

Certes, mais A ceux qui disent que le
traitement de ces questions fondamen-
tales reléve de I'enfumage théologique
ou de l'anesthésie spirituelle des pro-
blémes concrets, je dois répondre avec
fermeté: faire I'impasse sur ces fonde-
ments théologiques, c'est aussi passer 4
coté de 'homme réel, des drames réels,
y compris du théme des abus. Comme
le dit l'article 8 de Lumen Gentium,
I’Eglise coalescit, c’est-a-dire grandit
ensemble, 3 partir d’éléments divins et
humains. Ce sont des pécheurs qui sont
appelés A former cette Eglise qui est en
méme temps I'Eglise une et sainte. Qui
se dispense de cet effort de réflexion sur
la foi n'obtiendra que des résultats
incomplets. Je n'oublierai jamais I'en-
seignement d'un moine orthodoxe,
lorsque jétais étudiant en France, qui
avait commencé son cours par ces

5 La synodalité dans la vie et dans la mission de Z’Eglise, 2018.



102 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

mots : « Je vous parle du mystére, C'est-
a-dire de la réalité ». Si, lors de la troi-
siéme assemblée synodale en Alle-
magne, on a voté pour savoir s'il
fallait discuter de la nécessité méme
de conserver le ministére ordonné, et
si cette proposition a regu 95 voix pour
et 94 voix contre, cest qu'on a fait
fausse route. Tout simplement. Car
une telle question ne peut pas étre
négociée en synode. La présidence
aurait dii intervenir ici. Ce n'est pas
un sujet négociable. Il y a des directives
profondément enracinées dans la Bible
et dans la tradition de I'Eglise. Imaginez
des discussions dans le judaisme qui
feraient abstraction de la Torah. Et
imaginez un chemin synodal qui ferait
abstraction du depositum fidei. Ce n'est
plus de la synodalité, c'est un autre
chemin, mais certainement pas la syno-
dalité comme l'entend I’Eglise.

Jan-Heiner Tiick: Dans le cas de la
discussion allemande, la concentration
du pouvoir dans U'épiscopat et le manque
de transparence et de contréle de lexercice
du pouvoir sont considérés comme un pro-
bléme. Et il me semble qu'une autre
dimension de I'Eglise est ici mise en
cause, & savoir la constitution épiscopale
développée dans le troisieme chapitre de
Lumen Gentium. La concentration et le
monopole des pouvoirs au sein de I'épisco-
pat devrait désormais faire place & la
séparation des pouvoirs et a la participa-
tion des laics. Concrétement, 'évéque, en
tant que chef de 'Eglise locale, devrait étre
assisté d’'un Conseil synodal qui ne se
contenterait pas de conseiller mais parti-
ciperait aux décisions. Comme on avait
conscience de s’écarter ici du Concile et du
droit canonique, on a introduit la notion

d’« auto-engagement volontaire ». Les
évéques devraient ainsi se soumettre
eux-mémes qux votes majoritaires des
Conseils synodaux. C’est un processus
d’une certaine portée. Qu’en pensez-vous ?

Je voudrais d'abord revenir sur le
point de départ déterminant de cette
crise. Cest la question des abus. Ce qui
me dérange un peu, cest que I'on passe
si vite du sujet des abus 4 la question de
la constitution de I'Eglise, car I'évidence
de ce lien n'est pas du tout interrogée ni
démontrée. Y a-t-il vraiment un lien
direct entre les abus commis dans
I'Eglise et I'absence d'une séparation
des pouvoirs sur le modéle des Etats
de droit démocratiques ? J'en doute. En
Autriche, nous avons dii commencer
bien plus t6t 2 nous confronter i la
question des abus. La premiére fois
remonte 3 'époque ol les accusations
d’'abus contre mon prédécesseur, le car-
dinal Hans Hermann Groer, sont
apparues en nombre. Cétait en 1995,
un véritable scandale. Le cardinal
Groer a dit démissionner, les accusa-
tions ayant été avérées, et je suis
devenu son coadjuteur, avant de pren-
dre sa succession. Et dés 1996 — le
mérite revient en grande partie 3 mon
vicaire général de l'époque, Helmut
Schiiller — nous avons créé le premier
service de médiation dans l'espace ger-
manophone. Ce service fut formé indé-
pendamment de I'Eglise, mais financé
par elle. Il a permis aux personnes
concernées de se manifester — et ce
n'est pas directement I'Eglise, mais
des personnes compétentes et indé-
pendantes qui ont examiné leurs
accusations contre des prétres ou des
collaborateurs de I’Eglise‘ Ces services



« Seigneur, montre-nous tes voies »

de médiation indépendants ont ensuite
été créés dans tous les diocéses et sont
devenus la norme. La deuxi¢me étape a
été la proposition que jai faite en 2010
au gouvernement fédéral autrichien de
créer une commission étatique indé-
pendante 3 laquelle I'Eglise devrait se
soumettre. Malheureusement, le gou-
vernement fédéral de I'époque n'a pas
donné suite A cette proposition.

Je pense aujourd’hui qu'ils ont refusé
parce quils auraient probablement di
tout examiner, non seulement l'Eglise,
mais aussi les institutions publiques, les
clubs sportifs, les établissements de for-
mation, etc. Nous avons alors essayé de
constituer une commission d'experts
indépendants. J'ai demandé 3 Waltraud
Klasnic, gouverneur émérite de la
Styrie, une femme trés reconnue en
Autriche, si elle acceptait de former
une telle commission. Elle a accepté
et C'est ainsi quest né le Bureau indé-
pendant de protection des victimes qui
existe toujours et qui depuis 2010,
indépendamment de I'Eglise, recoit les
personnes qui ont 4 se plaindre d'abus.
Ce Bureau de protection des victimes a
été constitué indépendamment de
I'Eglise. Il se compose de personnes
renommeées dans le domaine de la psy-
chiatrie, de la psychothérapie, du
droit, etc. Et c'est ainsi qu'on a pu
faire quelque chose, ce qui est quand
méme assez remarquable. Peu 3 peu,
tous les Linder autrichiens ainsi que
d’autres institutions telles que des éta-
blissements sportifs, etc., ont créé des
commissions indépendantes sur le
modeéle de ce Bureau indépendant de
protection des victimes qu'avait mis en
place 'Eglise et ont ainsi tenté de traiter

et d'endiguer le probléme des abus...

Jan-Heiner Tiick : De sorte qu'il y a eu
la aussi une « décléricalisation” (Paul
M. Zulehner) du théme des abus...

Oui, tout 4 fait ! Et nous avons ensuite
créé un fonds, la Fondation pour la
protection des victimes, auquel les dio-
céses et les ordres religieux ont contri-
bué. Toutes les décisions prises par le
Bureau indépendant pour la protection
des victimes concernant le paiement de
réparations et de thérapies ont été assu-
mées et réglées une A une par les dio-
céses et les ordres religieux. Cette voie
était clairement tournée vers les vic-
times. Certes, la question de savoir si
tel ou tel évéque, institution ecclésias-
tique, ordre religieux, etc. a dissimulé
des abus est toujours en suspens. Mais
une chose était claire pour nous: il
fallait d'abord s'occuper des personnes
concernées. Et je crois pouvoir dire que
sur ce chemin, la question des abus a été
posée 13 ot elle devait I'étre avant tout:
dans l'écoute et l'attention aux person-
nes touchées. La question des omis-
sions, des négligences et des
dissimulations est bien str présente et
traitée, mais elle ne figure pas en pre-
miére place. Et le fait d'avoir réussi a
s'engager dans cette voie a contribué A
faire de I'Autriche I'un des quatre pays
au monde ot la question des abus a été
abordée de maniére précoce et claire-
ment orientée vers les victimes.

Jan-Heiner Tiick : En d’autres termes, il
existe en Autriche une distinction claire
entre, d’une part, le probleme des abus
traité a laide d'instruments efficaces, ce
qui a conduit & une certaine pacification
sociale et & un apaisement médiatique
autour de ce théme accablant et, d’autre
part, le débat sur les questions de réforme

¢ 103



104 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de U'Eglise. Le fait qu'en 2011, la liste des
réformes demandées par Ulnitiative des
prétres et diacres dans leur « Appel & la
désobéissance » ne mentionnait pas méme
le théme des abus va dans ce sens. En
Allemagne cependant, aprés la publication
de létude MHG® en 2018, la dissimu-
lation systémique des délits par la direc-
tion de 'Eglise a contribué a ébranler
massivement U'autorité des évéques et des
responsables du personnel dans les dioce-
ses. La aussi, le Chemin synodal a donc
décidé de mettre en place un service de
médiation pour prévenir et traiter les abus
de pouvoir commis par des responsables
au sein de I'Eglise et il a proposé des
améliorations de la culture juridique.
Mais on leur reprocha d’étre des « cercles
masculins » de clercs et d’avoir agi pour
protéger linstitution, ce qui conduisit d
élargir les revendications: ainsi faut-il
désormais réfléchir a assouplir le célibat,
a ordonner les femmes, voire a libéraliser
la morale sexuelle. Et Uinstrument avec
lequel on a beaucoup travaillé au début
était la notion de « magistére des person-
nes concernées », que Lon a entre-temps
abandonnée.

Je percois cela, le terme est peut-étre
un peu fort, comme une instrumenta-
lisation des abus. Du moins, cest le
risque. Car on se sert ici des comporte-
ments abusifs pour répondre aux
demandes de réforme de I'Eglise et
prendre des décisions A titre expéri-
mental. Ce faisant, on ne rend certai-
nement pas justice au probléme des
abus ni a ceux qu'il touche. Le débat
autour de ces questions est un sujet en

soi. Les demandes de réforme sont

depuis longtemps 4 l'ordre du jour.
Nous le savons tous. Mais utiliser la
question des abus pour faire avancer
ces demandes, pour moi, c’est une
erreur.

Jan-Heiner Tiick : Il s’agit la du rapport
entre les réformes structurelles et le renou-
veau spirituel. Je pense que tous les acteurs
Saccordent & dire que les deux vont de
pair. Mais la question de leur biérarchisa-
tion est évidemment centrale ici. Il est
dailleurs intéressant de noter que le pape
Frangois a soubaité que I'Eglise d’Alle-
magne prenne en compte la « priorité de
I'évangélisation ». Mais la Présidence du
Chemin synodal a décidé de ne pas consa-
crer de forum synodal supplémentaire a ce
théme. Le pape Francois a lancé pour
I'Eglise universelle un processus synodal
lié & trois mots-clés : communion, partici-
pation et mission. Vous étes vous-méme
membre du Conseil synodal qui conseille le
pape dans ce processus. Quelles sont, selon
vous, ses intentions principales ?

Pour Frangois, il est manifestement
trés, trés important que ce soient des
processus. Il ne souhaite pas réunir des
assemblées temporaires qui étudie-
raient des propositions de textes
sophistiqués puis les cocheraient, mais
plutét initier des processus. Lesquels ?
Il parle beaucoup de s’écouter les uns
les autres, d'écouter I'Esprit Saint, mais
il parle aussi beaucoup du cléricalisme
— un point qui fait un peu mal A beau-
coup de prétres. Ne pourrait-il pas sou-
ligner un peu plus les aspects positifs du
ministére sacerdotal, au lieu d'insister
autant sur ses aspects négatifs ? Lors de

6 Le projet de recherche Mannheim-Heidelberg-Giefien (MHG) a été lancé en 2013

par I'épiscopat allemand.



« Seigneur, montre-nous tes voies »

la recollectio de la messe chrismale, c'est-
a-dire la rencontre avec les prétres de
l'archidiocése de Vienne, j'ai abordé
cette question et jai invité & méditer
un peu le chapitre 22 de Evangile de
Luc. On y comprend clairement ce que
Francois entend par cléricalisme. Luc a
placé au milieu du récit de la Céne, la
nuit avant l'emprisonnement de Jésus,
la nuit avant sa Passion, la querelle de
préséance entre les apotres. Clest ce qui
le distingue des autres synoptiques
dans lesquels la dispute a lieu avant,
sur le chemin de Jérusalem. Sans
doute de telles querelles se sont-elles
produites assez souvent entre les apd-
tres. Lequel d’entre eux est le plus
grand ? Et jai dit aux prétres: nous le
voyons ici, le cléricalisme est une atti-
tude qui était manifestement déja pré-
sente au sein des apdtres et qui
réapparaitra toujours dans I'Eglise.
Pourquoi? Parce que l'on peut aussi
abuser de son rdle de chef. Mais
I'abus de direction nest pas un argu-
ment contre la direction. Que des pré-
tres et des évéques aient couvert des
faits n'est pas un argument contre la
constitution épiscopale de I'Eglise.

Ce n'est pas non plus en plagant, dans
une sorte de conciliarisme, des conseils
de laics aux cotés des évéques que l'on
améliorera la situation, mais c'est ce que
Jésus a dit cette nuit-1a A ses disciples
qui permettra de résoudre le probléme :
«Je suis au milieu de vous comme celui
qui sert ». Aprés cette querelle de pré-
séance entre les disciples, qui est vrai-
ment trés embarrassante, de méme que
les maniéres des clercs peuvent aussi
étre trés embarrassantes, Jésus leur
dit: «qu’il n'en soit pas de méme
pour vous, mais que le plus grand

parmi vous soit comme le plus petit,
et que celui qui gouverne soit comme
celui qui sert » (Luc 22, 26). Puis il dit :
«“Vous étes, vous, ceux qui ont tenu
bon avec moi dans mes épreuves. Et
moi, je dispose pour vous du royaume
comme mon Pére en a disposé pour
moi” (Luc 22, 28 sq.). Cela signifie
que Jésus ne sépare pas lautorité du
risque d’'en abuser. Ce serait 13 un
reméde contre l'abus de pouvoir. Le
reméde contre le cléricalisme, pardon
de le dire aussi simplement et claire-
ment, c'est de suivre Jésus ! On ne parle
pas assez de se convertir et de marcher a
la suite de Jésus dans les débats du
Chemin synodal. Or le ministére de
I'Eglise, depuis son origine apostolique
instituée par le Christ, doit prendre
pour mesure et critére la figure de ser-
vice de Jésus. Cest pourquoi il s'appelle
ministerium — service. Les abus commis
par des prétres sont certainement la
forme la plus grave d'abus. Mais pren-
dre cela comme argument pour modi-
fier ou corriger ce qu'a fondé Jésus me
semble étre une erreur. Jésus a donné
lautorité (exousia) aux apdtres et i
leurs successeurs. Et la mesure dans
laquelle ce pouvoir doit étre appliqué
n'est pas donnée par un organe de
contrdle auquel les évéques se sou-
mettraient en s'auto-limitant volon-
tairement, ou par une correction
démocratique, quelle qu'elle soit, mais
par la parole du Seigneur et la voix du
peuple de Dieu qui rappelle aux pas-
teurs ce que cest qu'étre un pasteur.

Jan-Heiner Tiick: Le pape Frangois a
en effet forgé l'image éloquente de la pyra-
mide inversée pour dire aux bergers qu’ils
doivent étre a I'écoute du troupeau.
L’évéque est d’abord un baptisé parmi

« 105



106

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

les baptisés et doit entendre ce qui préoc-
cupe les fidéles. Pour le processus synodal
de I'Eglise universelle, cela signifie qu’il
faut d’abord consulter tout le monde au
niveau des Eglises locales. Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari debet. A un
deuxiéme niveau ensuite, les évéques d’une
méme région se consultent. En dernier
liew, le Synode mondial des évéques
décide en concertation avec le successeur
de Pierre qui détient le ministére de lunité.
Au contraire, le Chemin synodal alle-
mand tient d ce que les laics ne soient
pas simplement consultés et inclus dans
les débats, mais qu’ils prennent aussi
part aux décisions. Une plus grande par-
ticipation des laics et une séparation des
pouvoirs dans I'Eglise seraient une réponse
au probleme de lopacité ...

Une premiére remarque a ce propos.
La séparation des pouvoirs présuppose
quil existe un véritable pouvoir de
direction. Mais si le gouvernement dis-
pose de la compétence politique en
matiére de directives et de décisions,
il est cependant lié A la Constitution.
L'évéque est lui aussi lié 2 la constitu-
tion de I'Eglise, ce qui signifie qu'il n’'est
pas libre d'enseigner ce qu'il veut, et
qu'il n’est pas non plus libre de décider
ce quil veut. I a des directives trés
claires, celles du droit canonique — et
les directives que nous avons de Jésus-
Christ sont plus fondamentales encore,
L'évéque n'est pas un souverain libre, ce
n'est pas un despote. Et s'il agit en
despote, des mécanismes de controle
adaptés sont 13 pour y remédier. On
peut faire un recours contre un
évéque. Il y a dans le droit canon des

dispositions qui limitent trés claire-
ment l'autorité de I'évéque, dans le
domaine économique par exemple. Et
si I'on considére les scandales économi-
ques au sein de I'Eglise, la cause en était
presque toujours le non-respect du

cadre juridique de I'Eglise.

Jan-Heiner Tiick : Un évéque est-il seu-
lement habilité a céder le pouvoir de direc-
tion qui lui a été conféré lors de son
ordination & des organes laics dans le
sens d’'un « auto-engagement volontaire » ?
Un fonctionnaire qui déléguerait de son
propre chef sa compétence & d’autres
devrait probablement faire face & des
conséquences disciplinaires. Le cardinal
Kasper a mis en garde les évéques alle-
mands contre une « abdication collective
de soi-méme »...

Je me souviens de discussions sur la
fonction épiscopale ot certains voyaient
dans l'évéque une sorte de directeur
spirituel du diocése. Selon cette
conception, I'évéque préche, donne
une orientation et des impulsions spi-
rituelles A son diocése, mais la direction
effective doit étre confiée A des person-
nes et des organes compétents. Mais
trés vite, une question se pose: d'olt
ces personnes compétentes ou ces orga-
nes tirent-ils leur légitimité ? Depuis les
tout premiers temps de I'Eglise, le
ministére apostolique est le ministére
de direction fondé par le Christ. Et
cest de lui qu'il recoit son modus ope-
randi. Quelle légitimité a par exemple le
Comité central des catholiques alle-
mands (Zdk”) ? Représente-t-il fidéle-

ment le peuple de Dieu?

7 Le ZdK est la structure officielle qui représente les laics au sein de 'Eglise catholique

en Allemagne.



« Seigneur, montre-nous tes voies »

Jan-Heiner Tiick : On pourrait résoudre
la question de la légitimité théologique de la
voie synodale par lidée de I'« auto-engage-
ment volontaire ». Si les évéques disaient :
nous donnons au Conseil synodal le pou-
voir de prendre des dispositions, ses mem-
bres pourraient alors combler le vide de
Pauto-retrait épiscopal. Mais la question
reste entiére de savoir qui devient ou non
membre du Conseil synodal, sur la base de
quelle qualification et selon quels critéres.
Par ailleurs, il est envisagé qu’'au niveau
diocésain, I'évéque préside le Conseil syno-
dal en compagnie d’une deuxiéme per-
sonne. Si évéque ne veut pas suivre les
décisions prises & la majorité par le
Conseil, il a un droit de veto. Mais une
instance d’arbitrage est alors convoquée
pour trancher entre I'évéque et le Conseil
synodal. Et 1a, la méme question se pose &
nouveau : qui donne en fin de compte sa
légitimité & une telle instance d’arbitrage ?

Je voudrais ajouter ici une idée que
souligne 2 juste titre le document de la
Commission théologique internatio-
nale® Outre la synodalité synchro-
nique, il y a aussi la synodalité
diachronique. L'Eglise est un organisme
qui vit dans le temps, et elle est 2 la fois
Eglise céleste et Eglise terrestre. Elle est
I'Eglise de ceux qui ont cru avant nous
et de ceux qui croiront aprés nous. Et
nous ne pouvons pas faire comme si la
foi, la sainteté et bien siir aussi le péché
des membres de I’Eglise n'avaient pas
d’histoire, n'existaient pas en diachro-
nie. L'idée sans cesse répétée et agitée
par les médias selon laquelle si I'Eglise
ne se modernise pas, si elle ne s'ouvre
pas, elle périra, crée une atmospheére
malsaine de naufrage. Je voudrais sim-

plement opposer 4 cela une parole qui
est familiére a la plupart d'entre nous,
car elle figure dans la troisiéme priére
eucharistique de la Messe. Dans la
priére introductive adressée i Dieu le
Pére, on dit: « et Tu ne cesses de ras-
sembler Ton peuple ». D'une certaine
maniére, j'ai 'impression, méme en
lisant ces documents parfois trés élabo-
rés sur le plan théologique, qu'un élé-
ment fondamental de toute la vie de
I'Eglise n'est tout simplement pas thé-
matisé: le Seigneur rassemble son
peuple. Pourquoi suis-je venu 2 la foi
dans une famille ol la foi n'allait pas de
soi? Parce que le Seigneur a agi dans
ma vie. Et ceux qui empruntent
aujourd’hui le chemin de I'Eglise dans
un monde si séculier ne le font pas
parce que les structures de I'Eglise
leur sont particuliérement sympathi-
ques ou parce que I'Eglise est particu-
lierement moderne. Mais cela a quelque
chose 4 voir avec Dieu, cela a quelque
chose 4 voir avec l'appel du Christ. Et
l'on comprendrait bien mal le fameux
aggiornamento du pape Jean XXIII si
l'on pensait que la survie de 'Eglise ne
dépendait que de sa modernisation.
Que veut donc dire moderniser ? Que
signifie étre adapté 2 son temps ?

Jan-Heiner Tiick : L'alarmisme dans le
débat sur la réforme est en effet trés
répandu — et l'on oublie volontiers, dans
le zéle de l'auto-modernisation de rattra-
page du catholicisme, que les Eglises de la
Réforme, lesquelles sont allées plus loin que
leurs programmes de réforme, ne s’érodent
pas moins que ['Eglise catholique, ce qui
nous invite & envisager dautres para-
metres de crise liés aux processus de trans-

8 La synodalité dans la vie et dans la mission de Z’Eglise, 2018.



108

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

formation de la société actuelle. Mais com-
ment Eglise catholique doit-elle gérer ces
conflits liés & la modernité ?

Je voudrais rappeler ici une parole de
Karl Rahner qui m'a marqué a vie. Elle
pourrait étre utile aujourd’hui aussi, 4
une époque ol I'Eglise est en grande
mutation, ol nous devons apprendre
que nous sommes devenus une mino-
rité A bien des égards, et ol nous espé-
rons, comme l'a dit Jonathan Sacks, le
remarquable Grand Rabbin de Lon-
dres, étre une creative minority. Mais
cela suppose une attitude de disponibi-
lité intérieure 4 ce que Dieu nous
montre. Rahner nous a dit 4 I'époque,
A nous jeunes théologiens: si vous ne
savez pas quoi faire d'un enseignement
de I'Eglise, s'il vous plait, ne dites pas
d’emblée « quelle bétise ! » ou « comme
Cest dépassé ! », mais gardez une place
dans votre cceur. Je le redis maintenant
avec mes mots, gardez une place dans
votre cceur pour que ce qui vous parait
absurde maintenant puisse se révéler un
jour riche de sens.

Je voudrais appliquer concrétement ce
conseil 4 la question de I'ordination des
femmes, car I'Eglise est ici trés claire-
ment en conflit avec la modernité. Je
comprends bien qu'il sagit 13 d'un sujet
de taille. Je me rends dans beaucoup
d’écoles et je n'en ai pas visité une
seule o le sujet n'ait pas été abordé.
J'ai de nombreuses discussions lors des
Conseils paroissiaux, et ce théme
revient toujours. Pourquoi exclure
ainsi les femmes du ministére? Et
d'un autre cdté, il y a une tradition
vieille de deux mille ans. Les déclara-
tions du magistére sont sans équivoque.

Les papes, jusqua Frangois inclus, se
sont exprimés clairement sur ce sujet.
Il ne m'appartient pas, il n'appartient a
personne d’anticiper sur le Saint-
Esprit. Mais gardons de la place dans
notre coeur, voila l'attitude fondamen-
tale que je souhaite également pour le
Chemin synodal. Avec cette pensée:
peut-étre y a-t-il ici un contenu de
sens qui ne m'est pas accessible
aujourd’hui, ni 4 la majorité de la
société, mais que I'Eglise est peut-étre
chargée de préserver, aussi par fidélité &
une synodalité diachronique. Peut-étre
y a-t-il 13 un niveau de la théologie
symbolique, une dimension de la diffé-
rence des sexes que nous ne pouvons
pas percevoir pour le moment, mais qui
se révélera un jour. Je sais qu'on conti-
nuera i en discuter iprement, et je
connais des femmes remarquables qui
se sentent appelées A la prétrise. Et
pourtant, je demande qu'il reste une
place de libre dans les cceurs.

Pour finir, je voudrais poser une ques-
tion critique : comment se fait-il que,
dans le cadre du Chemin synodal en
Allemagne, on demande d'une part
ouvrir le ministére ordonné et que,
d’autre part, tant de personnes se
demandent si le ministére ordonné est
bien nécessaire pour I'avenir de I'Eglise 2
Je souhaite ici qu'on fasse un peu plus
attention aux candidats qui se prépa-
rent au sacerdoce et A la grande majo-
rité des prétres qui ont mis leur vie au
service de I'Evangile — et enfin qu'on
soit un peu plus prudents vis-a-vis de ce
qu'ont percu ceux qui nous ont précé-
dés, et dont nous n'avons peut-étre pas
pour linstant le sensorium nécessaire
pour le comprendre.



(Traduit de Tallemand par Anne-Héléne Joulia. Titre original: « Herr, zeige uns
deine Wege »)

Christoph Schénborn (né en 1945)), religieux dominicain, a étudié en
Allemagne, a Vienne et a Paris. Professeur a Fribourg (Suisse) de 1975 4
1991, il contribue & la Commission théologique internationale et & la
rédaction du Catéchisme de UEglise catholique. Evéque auxiliaire de
Vienne en 1991, il devient archevéque en 1995 et est créé cardinal en
1998. 1l appartient au comité de rédaction de Communio-D. Derniéres
publications en francais : Au cceur du message chrétien : Commentaire
du catéchisme de 'Eglise catholique, Paris, Parole et Silence, 2014,
351 p.; Urgences pastorales : Pour une pédagogie de la réforme de
I'Eglise, Montrouge, Bayard, 2017, 538 p.; Bonne nouvelle de Jésus-
Christ, Paris, Parole et silence, 2019, 593 p.

Prochain numéro
novembre-decembre 2022




Seeur Marie
de

I'Assomption

110 «

Le caractere véritable du mariage de Marie
et Joseph selon saint Thomas

‘Aquin

«l a preféré la Sagesse et c'est elle qu'on lui ameéne pour l'épouser. |..]

Marie est en sa possession et il I'entoure de tous cotés.

Ce n'est pas en un seul jour qu'il a appris a ne plus étre seul.

Une femme a conquis chaque partie de ce coeur maintenant prudent et patemel
De nouveau il est dans le Paradis avec Eve! [.]

Ce n'est plus la foi toute nue dans la nuit, c'est 'amour qui explique et qui opere.
Joseph est avec Marie et Marie est avec le Pere 1y

a Troisi¢me partie de la Somme

de théologie, consacrée au « Sau-
veur de tous lui-méme » et aux « bien-
faits qu'il a offerts au genre humain? »,
s'ouvre par I'étude du Verbe incarné
dans le mystére de I'unicité de sa Per-
sonne et de la dualité de ses natures,
avant de contempler pas 4 pas les diffé-
rentes étapes de sa vie, selon une
démarche originale : « Si I'intérét “dog-
matique” envers les mystéres est trés
présent chez les Péres, il ne semble
pas qu'aucun les ait traités en une
étude continue et systématique, si ce
n'est dans des commentaires d’évangiles
dont l'approche et la visée sont d'une
autre nature. Thomas est le premier 4
avoir étudié les mystéres du Christ de
maniére méthodique et suivie, en les

distinguant de la christologie ontolo-
gique, mais en les traitant d'un point
de vue résolument dogmatique. Trés
peu le suivront sur ce chemin. Ce travail
s'opére dans les quaestiones 27-59 de la
tertia pars de la Somme de théologie, un
traité souvent intitulé “Les mystéres de
la vie de Jésus”, mais que 'Aquinate ne
désigne jamais ainsi, préférant l'expres-
sion acta et passa : ce que le Christ a “fait
et souffert” pour notre salut 3. Ce texte
a été assez peu commenté et peu appré-
cié, méme parmi les disciples les plus
fidéles du Docteur angélique . » Clest
dans ce cadre que celui-ci aborde la
question du mariage de la Vierge
Marie et de Joseph. En effet, les pre-
miéres questions qui portent sur l'en-
trée du Fils de Dieu dans le monde®

1 Paul CLAUDEL, « Saint Joseph », Feuilles de Saints, dans CEuvre poéti?ue, introduction

par S. Fumet, textes établis et annotés par J. Petit, Bibliothéque de

Gallimard, 1967.

a Pléiade, Paris,

2 Somme de théologie (désormais ST), I1la, pr.

3 Voir ibid.: « A propos du premier point [ce qui concerne le Sauveur], une double
considération se rencontre: [a premiére porte sur le mystére méme de I'Incarnation,
selon quuel Dieu s'est fait homme pour notre salut ; la seconde sur ce qui a été opéré et
souffert par notre Sauveur lui-méme, c'est-a-dire Dieu incarné. »

4 Etienne VETO, Du Christ a la Trinité. Penser les Mysteres du Christ apres Thomas
d’Aquin et Balthasar, Paris, éd. du Cerf, 2012, p. 21.

5 Voir ST, Illa, q. 27 4 37.



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

examinent d’abord sa conception®

et,
dans ce but, commencent par traiter
de sa mére en parlant de sa sanctification
(question 27) 7, de sa virginité (question
28), de ses épousailles (question 29) et

de son annonciation (question 30).

Thomas commence par se demander
en quoi il convenait que le Christ naisse
d'une vierge mariée et, en sappuyant
sur un florilége de citations patristi-
ques, il y voit de multiples avantages
se regroupant autour de trois axes : « Il
convenait que le Christ naisse d'une
vierge mariée tant pour lui-méme que
pour sa mére et aussi pour nous » (ST,
Illa, q. 29, a. 1, ¢). En ce qui le
concerne, cela permettait qu'il ne soit
pas rejeté par les infidéles comme
enfant illégitime, qu'il puisse avoir
une généalogie, celle-ci s'établissant
normalement d’aprés l'ascendance
paternelle, qu'il échappe aux attaques
du démon qui se serait méfié davantage
encore de lui si sa conception avait été si
ouvertement miraculeuse, et qu'il
puisse bénéficier des soins de Joseph :
« Cest pourquoi il fut aussi appelé son
pére, comme étant celui qui le nourrit »
(ibid.), le terme ayant en latin la signi-
fication plus large d'élever. Saint Joseph
assure ainsi un véritable réle paternel &
I'égard de Jésus. Cela convenait égale-
ment & Marie elle-méme en la proté-

6 Voir ST, Illa, q. 27 a 34.

geant A la fois de la lapidation et de
l'infamie, les peines qui étaient alors
attachées A toute forme d’adultére ; de
plus, cela lui permettait aussi d'étre
aidée par Joseph, celui-ci exercant
auprés d'elle un véritable service.
Enfin, cela apporte plusieurs bienfaits
aux hommes, les deux premiers étant
de confirmer la foi par le témoignage
apporté par Joseph de la conception
virginale de Jésus et la crédibilité plus
grande de celui de Marie, celle-ci ayant
pu autrement étre soupgonnée, selon
l'explication de saint Ambroise 8, de
mentir pour cacher sa faute. Les deux
derniers ont une portée ecclésiologique.
En effet, en étant vierge et épouse 2 la
fois, Marie signifie d'une part I'Eglise
universelle, elle qui «alors qu'elle est
Vierge est cependant mariée A un
époux, le Christ » ; dautre part, elle
honore en sa personne les deux états de
vie que sont la virginité consacrée 2
Dieu et le mariage, et peut ainsi étre
un modele pour toutes les femmes, tout
en donnant par avance un démenti 3
ceux qui, dans la suite de lhistoire,
remettront en cause I'un ou l'autre.

L’article suivant pose alors la question
de savoir si, « entre Marie et Joseph, il
y eut un vrai mariage » (ST, Ia, q.29,
a. 2). Ce n'était pas une nouveauté, le
sujet étant débattu depuis saint Jérome

7 Cette question, qui était objet de libres discussions au XIII¢ siecle, doit étre lue 4 la
lumiére de la définition dogmatique de [Tmmaculée Conception; voir PIE IX, Bulle
Ineffabilis Deus, 8 décembre 1854, Denzinger, n°2800-2804.

8 Voir saint AMBROISE, Exposition sur Luc, 11, 1, v. 26, 27 : « Mariée, elle n'a eu aucun
sujet de mentir, puisque la fécondité est pour les femmes le fruit du mariage et le
bienfait des noces. » (Traduction de Jean-Pierre TORRELL dans Encyclopédie, Jésus le
Christ chez saint Thomas d’ Aquin, texte de la Tertia Pars (ST III*) traduit et commenté,
accompagné de données historiques et doctrinales et de cinquante textes choisis, Paris,

éd. du Cerf, 2008, p. 438).

9 Voir saint AUGUSTIN, De la sainte virginité, chap, 12; cité en ST, 11a, q. 29, a. 1, .

o111



Signets

112

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

qui répondait par la négative en rédui-
sant Joseph au réle de gardien 10 tandis
que saint Augustin en défendait l'au-
thenticité '*. Pour comprendre la
portée de la réponse thomasienne, il
faut la situer par rapport A sa concep-
tion du mariage en général. La Somme

de théologie étant restée inachevée, c'est
g

dans I'Ecrit sur les Sentences qui remonte

q

au début de sa carriére universitaire

que l'on trouve les principaux ensei-

gnements de ' Aquinate sur le mariage,

ainsi qu'au livre IV de la Somme contre

les gentils.

I- Le mariage selon saint Thomas d'Aquin

Clest d'abord une institution naturelle
au sens ot 'on entend par “naturel” non
ce qui découle nécessairement des prin-
cipes de la nature, mais «ce & quoi 4
la nature incline et qui est achevé par
l'intermédiaire du libre arbitre » (In IV
Sent., d. 26, q. 1, a. 1, c). En effet, la
raison naturelle pousse au mariage
d’'abord en vue de sa fin principale qui
est le bien de l'enfant car chez les
hommes «la nature ne vise pas seule-
ment sa génération, mais son dévelop-
pement et son progrés jusqua l'état
parfait de 'lhomme en tant quhomme,
cest-a-dire I'état vertueux». Il faut
donc que 'enfant soit éduqué et instruit
par des parents déterminés qui pren-
nent soin de lui, ce qui suppose un lien
lui aussi déterminé entre un homme et
une femme, en quoi consiste le mariage.

Au service de ce but commun, la nature
incline aussi au mariage en vue de la fin
dite seconde (“secundaria” en latin, ce
qui ne signifie pas secondaire, sans
importance, mais seconde par rapport
4 la fin principale et dans la mesure ol
elle lui est ordonnée) qui est l'aide
mutuelle que les époux s'apportent
dans tous les détails de la vie quoti-
dienne, les deux étant complémen-
taires en raison de la complémentarité
sexuelle qui n'est pas seulement d’ordre
biologique mais aussi psychologique et
moral. Thomas reprend ici I'idée aris-
totélicienne de '’homme comme natu-
rellement social et politique, ayant
besoin de vivre dans une communauté
pour étre pleinement lui-méme. La
communauté familiale fondée sur le
mariage est ainsi la premiére forme de

10 Voir saint JEROME, Contre Helvidius sur la virginité perpétuelle de Marie, 4 : « Main-
tenant, si Cc[luelqu’un se demande pourquoi la Vierﬁe} a congu quand elle était épouse, et

non quan

elle écait libre, sans mari, comme parle

Ecriture, il doit savoir que c'est pour

une triple raison; d'abord, pour C{ue la généalogie de Joseph, dont Marie était la
|

parente, démontrit l'origine de ce

e-ci; puis, pour qu'elle ne ft pas lapidée par le

}F)euple comme couﬁaable d'adultere, selon la loi de Moise ; enfin, pour que, lors de sa

uite en Egypte, e
THOMAS r%y /E

e elit le secours d'un gardien plutdt que d'un mari. »; cité par

QUIN en ST, I1la, q. 29, a. 2, arg. 1 : « Il semble qu'entre Marie et Joseph

iln'y eut pas de vrai mariage. Jérome dit en effet dans le Contre Helvidius que Joseph fut
le gardien de Marie plus que son mari. Mais s'il y avait eu un véritable mariage, Joseph
aurait été vraiment son mari. Il semble donc qu'il n'y eut pas de vrai mariage entre
Marie et Joseph. »

11 Cité par THOMAS D'’AQUIN en ST, I11a, q. 29, a. 2, sed contra. Pour un bref parcours
historique a ce sujet, qui résume la thése de aoctorat d'Henri FREVIN (Le mariage de la
Sainte Vierge dans ['histoire de la théologie, Faculté de théologie de Lille, 1951), voir
Henri CAFFAREL, “Prends chez toi Marte, ton épouse”, Paris, éarole et Silence, 20062,
p- 179 et svtes.



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

socialité, qu'il cong¢oit comme une
forme d'amitié spécifique.

La naturalité du mariage fonde la
bonté fonciére de l'acte matrimonial
qui a été voulu par le Créateur:
«Etant supposé que la nature corpo-
relle est instituée par un Dieu bon, il est
impossible de dire que les réalités qui
concernent la conservation de la nature
corporelle, et auxquelles la nature
incline soient universellement mauvai-
ses; et Cest pourquoi, puisqu’il y a une
inclination de la nature 4 la procréation
d’'une descendance, par laquelle la
nature de l'espéce est conservée, il est
impossible de dire que l'acte par lequel
est engendré I'enfant soit universelle-
ment illicite, de sorte quen lui le
milieu de la vertu ne puisse étre
trouvé » (ibid., a. 3, c). Soutenir que
l'acte conjugal serait en soi immoral
revient a la position manichéenne
selon laquelle les réalités corporelles
sont mauvaises; pour Thomas, il
s'agit 13 d'une «insanité» et de la
« pire des hérésies ». Accompli par les
époux en état de grice il est méritoire

(ibid., a. 4, c).

Le mariage est ensuite un sacrement
de la loi nouvelle qui se définit comme
«la conjonction d'un homme et d'une
femme visant I'engendrement des
enfants et leur éducation pour le culte

de Dieu» (Somme contre les Gentils
= SG, livre IV, chap. 78). Comme
tout sacrement, il est un signe commu-
niquant la grice: « De méme que dans
les autres sacrements quelque chose de
spirituel est figuré par ce qui se déroule
extérieurement, ainsi aussi dans ce
sacrement, par I'union de I'homme et
de la femme, I'union du Christ et de
I'Eglise est figurée, selon ce passage de
lapétre dans I'Epitre aux Ephésiens 5,
32: “Ce sacrement est grand, je le dis
du Christ et de I'Eglise”» (ibid.). La
grice propre au mariage est de rendre
les époux participants de 'union spon-
sale qu'ils signifient, en les purifiant des
mouvements charnels désordonnés qui
sont des conséquences du péché origi-
nel: «Parce que les sacrements réali-
sent ce qu'ils figurent, il faut croire que
la grice est donnée aux époux par ce
sacrement, par laquelle ils se rapportent
A 'union du Christ et de I’Eglise, ce qui
leur est trés nécessaire afin de n'étre pas
séparés du Christ et de I'Eglise par les
réalités d'ordre charnel et terrestre »

(ibid.).

De la découlent les deux propriétés
fondamentales du mariage'® dont la
premiére est l'unicité des conjoints:
«Le sacrement de mariage signifie
l'union du Christ 3 I'Eglise qui est
celle d'un seul 4 une seule ; et c'est pour-
quoi il est requis A la signification par-

12 Voir Catéchisme de Z’Eglise catholique, n°1644 : « L'amour des époux exige, par sa
nature méme, l'unité et 'indissolubilité de leur communauté de personnes qui en lobe
toute leur vie : “Ainsi ils ne sont plus deux, mais une seule chair” (Matthieu 19, 6). “Ils
sont appelés  grandir sans cesse dans leur communion a travers la fidélité quotidienne
3 la promesse du don mutuel total que comporte le mariage.” Cette communion
humaine est confirmée, puriﬁée et parachevée par la communion en{lésus—Christ
donnée par le sacrement de mariage. Elle sapprofondit par la vie de la foi commune
et par I Eucharistie recue en commun. » ; n°1647 : « Le motif le plus profond se trouve
dans la fidélité de Dieu 4 son alliance, du Christ 4 son Eglise. Par le sacrement de
Mariage, les époux sont habilités 3 représenter cette fidélité et A en témoigner. Par le
sacrement, l'indissolubilité du mariage recoit un sens nouveau et plus profond. »

e 113



114 »

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

faite de ce sacrement que 'homme soit
seulement 'homme dune seule, et la
femme seulement la femme d’un
seul» (In IV Sent., d. 27, q. 3, a. 1,
qIa 1, ¢). La seconde est son indissolu-
bilité que Thomas fonde aussi sur sa
dimension sacramentelle: « Puisque
par l'union de I'homme et de la
femme est désignée I'union du Christ
et de I'Eglise, il est nécessaire que la
figure réponde au signifié. Or 'union
du Christ et de I'Eglise est celle d'un
seul 3 une seule, devant étre tenue a
perpétuité; il y a en effet une seule
Eglise, selon ce passage du Cantique
des Cantiques 6, 8: “Unique est ma
colombe, ma parfaite”. Et jamais le
Christ ne sera séparé de son Eglise; il
dit en effet lui-méme au dernier chapi-
tre de Matthieu (28, 20) : “Voici que je
suis avec vous jusqu'a la fin du temps”.
[...] Il est donc nécessaire que le
mariage, en tant quiil est sacrement
de I’Eglise, soit d'un seul devant étre
uni A une seule de maniére indivisible.
Et cela releve de la fidélité par laquelle
I'homme et la femme s'obligent mutuel-

lement » (SG, IV, chap. 78).

En quoi consiste le mariage et qu'est-
ce qui le constitue ? Il est d'abord une
forme spécifique d'union, en vertu de
I'unification qu'il implique; celle-ci
vient de la fin commune poursuivie,
comme dans le cas des associations
de type militaire ou commercial:
« Puisque par le mariage certains sont
ordonnés A une ceuvre de génération et
d’éducation commune des enfants, ainsi
qu'a une vie domestique commune, il
est clair que dans le mariage il y a une
certaine union, selon laquelle on est dit
mari et femme ; et une telle union, du
fait qu'elle est ordonnée i quelque

chose d’'un, est le mariage; mais
l'union des corps ou des dmes découle
du mariage » (In IV Sent., d. 27, q. 1, a.
1, ¢ 1, ¢). 1l faut donc distinguer
I'union elle-méme du mariage établie
entre 'homme et la femme, et ses
conséquences que sont l'union corpo-
relle dans l'acte conjugal et 'union spi-
rituelle des époux qui, comme dans
toute amitié véritable, ne forment
qu'un seul esprit: « Cest le propre de
I'amitié de révéler ses secrets 3 son ami.
En effet, puisque I'amitié unit les puis-
sances affectives et fait des deux comme
un seul coeur, ce que quelqu'un révele 4
son ami ne semble pas sortir de son

propre cceur » (SG, IV, chap. 21).

Il'y a ainsi trois éléments 4 considérer
dans le mariage, expliquant chacun 'un
des noms qui le désigne: « Premiére-
ment son essence qui est l'union; et
d’apres cela, il est appelé union conju-

gale.

Deuxiémement, sa cause qui sont les
épousailles ; et d'aprés cela on patle de
noces qui vient de nubere, voiler, parce
que dans la solennité méme des épou-
sailles par laquelle le mariage est
accompli, les tétes des époux sont voi-
lées. Troisiémement, son effet qui sont
les enfants; et ainsi, il est dit mariage
(matrimonium), du fait que la femme ne
doit pas se marier pour autre chose que
pour étre meére (mater) » (In IV Sent.,
d.27,q 1,a1, qla 2, ¢).

La cause efficiente du mariage, c'est-
a-dire ce qui le constitue, est le consen-
tement mutuel des époux. Dans tous
les sacrements, en effet, I'opération spi-
rituelle qui vient de Dieu se fait par
l'intermédiaire d'une opération maté-



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

rielle, comme dans le cas du baptéme
ot la purification intérieure se fait au
moyen de la purification extérieure.
Dans le mariage, par conséquent,
« puisqu'il y a une certaine union spiri-
tuelle en tant que le mariage est un
sacrement, et une union matérielle,
selon qu'il est un office de nature et
de la vie civile, il est nécessaire que,
moyennant ce qui est matériel se fasse
ce qui est spirituel par la vertu divine;
d'ou le fait que, puisque les unions des
contrats matériels se font par consente-
ment mutuel, il est nécessaire que
I'union matrimoniale se fasse aussi de
cette maniére (In IV Sent., d. 27,q. 1, a.
2, qla 1, c) 13, Le mariage ne consiste
donc pas dans le consentement lui-
méme, mais dans «l'union de ceux
qui sont ordonnés l'un A lautre que
réalise le consentement» (voir In IV
Sent., d. 27, q. 1, a. 2, qla 1, ad 2).
Celui-ci signifie sacramentellement la
volonté du Christ de s'unir a I'Eglise,
tandis que l'union des époux qui en
résulte signifie celle du Christ et de
I'Eglise.

Thomas d’Aquin précise quel est
I'objet du consentement qui fait le
mariage: ce n'est pas directement ni
explicitement l'union charnelle, mais
I'union méme des conjoints en quoi
consiste 'essence du mariage: « Le
consentement qui fait le mariage est
le consentement au mariage, parce

que l'effet propre de la volonté est
cela méme qui est voulu; cest pour-
quoi, le consentement qui cause le
mariage est vis-3-vis de l'union char-
nelle comme l'union charnelle se situe
vis-3-vis du mariage. Or le mariage [...],
n'est pas essentiellement l'union char-
nelle elle-méme, mais il est une certaine
association de '’homme et de la femme
ordonnée i l'union charnelle et aux
autres choses qui se rapportent en
conséquence A 'homme et 4 la femme,
en tant que leur est donné un pouvoir
l'un vis-3-vis de l'autre par rapport a
I'union charnelle; et cette association
est dite union conjugale, D'ou il appa-
rait qu'ils ont bien parlé ceux qui ont dit
que consentir au mariage, c'est consen-
tir implicitement 4 I'union conjugale et
non explicitement. En effet, cela ne doit
pas étre compris autrement que le fait
que leffet est implicitement contenu
dans sa cause, parce que le pouvoir de
I'union charnelle auquel il est consenti
est la cause de 'union charnelle, comme
le pouvoir d'user d'une chose est la
cause de son usage» (In IV Sent., d.
28,q.1, a.4, ¢). Le mariage donne donc
aux deux personnes ainsi unies un pou-
voir mutuel I'un vis-a-vis de l'autre, par
lequel les époux ne s'appartiennent plus
mais se donnent 'un A l'autre dans une
communauté de vie indissoluble 14,

La finalité de cette union est ce que

Thomas d’Aquin appelle la cause par

13 Sur ce Point, voir H. CAFFAREL, “Prends chez toi Marie, ton épouse”, op. cit. : « Ce
n'est pas 'amour, mais le consentement (...) qui au dire des théologiens fait le mariage.
Oui, mais qu'est-il ce consentement, sinon le don mutuel, total, exclusif, que deux écres
se font de leur personne parce qu'ils s'aiment, et pour accomplir une ceuvre d'amour. Si
I'amour est absent, 'union de 'Thomme et de la femme est comme vidée de sa substance,

n'est plus quun corps sans dme. » (p. 130).

14 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 2, c. : « Le mariage lui-méme inclut deux éléments, 2
savoir les personnes qui sont unies et le pouvoir mutuel 'un vis-a-vis de l'autre en lequel

le mariage consiste. »

e 115



Signets

116 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

soi (per se) du mariage: « La cause par
soi du mariage est celle & laquelle le
mariage est de lui-méme ordonné; et
celle-ci est toujours bonne, A savoir la
procréation de I'enfant et le fait d'éviter
la fornication » (In IV Sent., d. 30, q. 1,
a. 3, ¢). Il faut entendre par cette der-
niére expression tout acte sexuel désor-
donné parce que ne respectant pas la
dignité des personnes humaines et la
finalité de la sexualité. Il distingue la
cause par soi de la cause par accident
qui est ce que les époux peuvent avoir
en vue dans le mariage et qui est juste si
cela correspond 4 la nature du mariage
ou malhonnéte si cela détourne le
mariage de sa finalité véritable.

Mais la cause par soi du mariage com-
porte plusieurs éléments qui sont
ordonnés entre eux, d'out le fait qu'il
s'agit d'une seule cause finale se dédou-
blant en fin principale et fins secon-
des15, non pas au sens ol elles
seraient dénuées d'importance, mais
au sens ot elles sont elles-mémes fina-
lisées par la fin principale qui est leur
raison d’étre ultime. Ces fins inhérentes
au mariage le rendent bon par lui-
méme: « Ces biens qui rendent le

mariage honorable sont de l'essence
du mariage; et cest pourquoi il n'a
pas besoin d'eux comme étant des
choses extérieures devant le rendre
honorable, mais comme ce qui cause
en lui 'honnéteté qui lui convient en
tant que telle» (In IV Sent., d. 31, q.
1, a. 1, ad 2). Thomas d’Aquin appelle
biens du mariage ce que les actes du
mariage produisent et A quoi ils sont
ordonnés. A la suite de Pierre Lombard
reprenant saint Augustian, il en
dénombre trois, les deux premiers rele-
vant du mariage en tant qu'institution
naturelle, et le dernier du mariage en
tant que sacrement: « En tant qu'il est
un office de nature, il est ordonné i
deux choses, comme l'est aussi n'im-
porte quel autre acte de vertu, dont
'une est requise du c6té de l'agent lui-
méme, cest I'intention de la fin due, et
ainsi est mis comme bien du mariage
l'enfant; l'autre est requise du coté de
l'acte lui-méme qui est bon dans son
genre du fait qu'il tombe sur la matiére
due, et ainsi il y a la fidélité par laquelle
un homme s'approche de sa femme et
non d'une autre. Mais de plus, il a une
bonté en tant qu'il est un sacrement et
cela est signifié par le nom méme du

15 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 3, ad 1: « Ce qui a une seule fin par soi etdprincipale
Eeut avoir plusieurs fins secondes par soi et une infinité de causes par accident. » Les
ns par sol, principale et secondes, sont celles qui sont intrinséques au mariac%e lui-

méme, cest-a-dire inhérentes 3 sa nature et donc indissociables de celui-ci, tandis que
les causes par accident dépendent de l'intention des époux, ce qu’ils ont en vue en se
mariant,

16 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 31, chap. 1: « Aprés ces choses, il
faut parler des biens du mariage : quels sont-ils ? Et comment mettent-ils hors de cause
l'accouplement ? Augustin, sur la Genése. Les biens du mariage sont principalement
trois; d'ott Augustin: “Le bien conjugal est en trois parties, a savoir : la fidélité, la
progéniture, le sacrement. On l'observe dans la fidélité, si bien que, a la suite du lien
conjugal, on ne fasse plus alliance avec un autre ou une autre; dans la progéniture, si
bien qu'elle soit recue avec amour, quelle soit éduquée religieusement; dans le
sacrement, si bien que le mariage ne connaisse pas de séparation, et que celui qui
est renvoyé ou celle qui est renvoyée ne s'unisse plus conjugalement 4 un autre, méme
en vue d'une progéniture. » (Traduction de M. Ozilou, Les Quatre Livres des Sentences.
Quatrieme Livre, Paris, éd. du Cerf, 2015, p- 353).



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

sacrement » (In IV Sent., d. 31,q.1,a. 2,
c). Et il précise dans la réponse & une
objection qu'il ne faut pas interpréter de
maniére étroite le bien qu'est I'enfant;
celui-ci inclut tout ce qui le concerne et
qui lui est ultimement ordonné : « Dans
l'enfant, on n'entend pas seulement la
procréation de I'enfant, mais aussi son
éducation 2 laquelle, comme A une fin
est ordonnée toute la mise en commun
des ceuvres qui se fait entre 'Thomme et
la femme, en tant qu'ils sont unis par le
mariage [...]. Et ainsi, dans I'enfant
comme dans la fin principale l'autre
<la participation 2 la vie commune
dont il était question dans I'objection>
est inclus comme une fin seconde » (In

IV Sent, d. 31, q. 1, a. 2, ad 1).

Reste alors la question touchant a la
hiérarchie de ces biens: lequel est le
plus important, le plus principal pour
prendre les termes de notre auteur?
(Voir In IV Sent., d. 31, q. 1, a. 3, ¢).
Celui-ci commence par établir ce qu'on
entend par la : « Une chose est dite étre
plus principale qu'une autre dans une
réalité quelconque de deux maniéres:
ou parce qu'elle est plus essentielle,
ou parce qu'elle est plus digne.» La
réponse s'articule alors en trois mo-
ments. La réalité la plus digne est le
sacrement qui 'emporte sur les autres
comme la grice I'emporte en dignité sur
la nature: «Si cest parce qulelle est
plus digne, alors de toutes les maniéres
le sacrement est ce quil y a de plus
principal parmi les trois biens du
mariage, parce qu'il se rapporte au
mariage en tant qu'il est un sacrement
de la grice, alors que les deux autres se
rapportent A lui en tant qu'il est un
certain office de nature; or la grice
est plus digne que la perfection de la

nature. » Mais si 'on cherche ce qui est
le plus essentiel, il faut distinguer les
biens pris en eux-mémes et les biens
considérés dans leurs principes. Dans
le premier cas, cest encore le sacrement
avec l'indissolubilité qu'il implique qui
est le bien le plus essentiel : « La fidélité
et 'enfant peuvent étre considérés
doublement. Premiérement, en eux-
mémes, et alors ils se rapportent 2
l'usage du mariage par lequel et 'enfant
est procréé et le pacte conjugal observé ;
mais l'indivisibilité que le sacrement
implique se rapporte au mariage lui-
méme en tant que tel, parce que, du
fait méme que par le pacte conjugal les
époux se livrent réciproquement leur
pouvoir sur eux-mémes, il s'ensuit
qu’ils ne peuvent se séparer; et de 1a
vient que le mariage ne se trouve jamais
sans inséparabilité, alors qu'il se trouve
sans fidélité et sans enfant, parce que
l'étre d'une chose ne dépend pas de son
usage ; et d'apres cela, le sacrement est
plus essentiel au mariage que la fidélité
et I'enfant. » Mais dans le deuxiéme cas,
la hiérarchie s'inverse et cest l'enfant
qui devient ce qu'il y a de plus essentiel :
« Deuxiemement, la fidélité et I'enfant
peuvent étre considérés selon qu'ils
sont dans leurs principes, de sorte que
pour l'enfant on prenne l'intention de
l'enfant, et pour la fidélité le devoir de
conserver la fidélité, sans lesquels aussi
le mariage ne peut étre parce que ces
choses sont causées dans le mariage en
raison du pacte conjugal lui-méme, de
sorte que si quelque chose de contraire
de ce genre était exprimé dans le
consentement qui fait le mariage, ce
ne serait pas un vrai mariage; et en
prenant ainsi la fidélité et 'enfant, l'en-
fant est ce quil y a de plus essentiel
dans le mariage, et en second la fidélité

o 117



118 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

et en troisiéme le sacrement, de méme
que l'étre de nature est plus essentiel &
'homme que 'étre de orice, bien que
q q
I'étre de grice soit le plus digne. »
gr P gl

A la lumiére de cette doctrine du
mariage, comment Thomas d’Aquin
justifie-t-il la validité du mariage de la
Sainte Vierge et de saint Joseph ?

II- Le mariage de Marie et de Joseph

Dans la Somme de théologie, trois
objections sont avancées pour dénier
l'authenticité d'un tel mariage. La pre-
miére s'appuie sur lautorité de saint
Jérome déja évoquée pour ne reconnai-
tre A Joseph que le statut de gardien de
la Vierge. C'est encore lui qui est
invoqué dans la deuxiéme a propos de
la mention faite de Joseph dans la
généalogie qui ouvre l'évangile de
saint Matthieu: « Sur ce passage de
Matthieu I, 16, “Jacob engendra
Joseph I'époux de Marie”, Jérome dit:
“Quand tu as entendu époux, je te
considére comme ne pensant pas aux
noces, mais rappelle-toi la coutume des
Ecritures qui appellent fiancés les
hommes et fiancées les femmes.” Mais
un vrai mariage n'advient pas i partir
des fiangailles, mais 4 partir des noces.
Doncil n'y eut pas de vrai mariage entre
la bienheureuse Vierge et Joseph » (ST,
IIa, q. 29, a. 2, arg. 2). Enfin la troi-
siéme s'appuie sur un commentaire par
saint Rémi d'un autre verset du méme
évangile: « En Matthieu I, 19, il est
dit:“Comme Joseph, son époux, était
juste et qu'il ne voulait pas 'emmener”,
cest-a-dire dans sa maison pour une
cohabitation assidue, il voulut la ren-
voyer de maniére cachée, cest-a-dire
changer le temps des noces, comme
I'explique Rémi. Il semble donc que,
les noces n'étant pas encore célébrées,
il ne s'agissait pas encore d'un vrai
mariage, d’autant plus que, une fois le
mariage contracté, il n'est pas permis 4

quelqu'un de renvoyer son épouse »

(ST, 1Ia, q. 29, a. 2, arg. 3).

Aux yeux de Thomas, il sagit pour-
tant d'un vrai mariage, c'est-i-dire un
mariage qui a atteint sa perfection.
Pour le montrer, il commence par dis-
tinguer une double perfection dans
toute réalité, la premiére consistant
dans la forme de celle-ci, c'est-a-dire
dans ce qui lui donne son essence, la
seconde dans son opération qui lui
permet d'atteindre sa fin: «Or la
forme du mariage consiste dans une
union indivisible des 4mes, par laquelle
I'un des époux est tenu de garder sa
fidélité A l'autre de maniére indivisible.
Etla fin du mariage ce sont les enfants &
engendrer et 4 éduquer; on parvient &
la premiére de ces fins par I'union
conjugale, 4 la seconde par les autres
ceuvres de 'homme et de la femme, par
lesquelles ils s'obéissent mutuellement
pour entretenir les enfants » (ST, IIla,
q- 29, a. 2, ¢). L'essence du mariage
constituant sa perfection premiére est
donc I'union méme des époux qui est le
résultat de leur consentement. Cette
union indivisible d’ordre spirituel
existe dés que celui-ci a été donné, et
elle ne doit pas étre confondue avec
l'acte d'union charnelle qui en est la
conséquence habituelle et normale
mais ne la constitue pas, car le consen-
tement implique le don au conjoint du
pouvoir que chacun a sur son propre
corps, mais pas nécessairement l'usage



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

de ce pouvoir si les deux décident d'un
commun accord de ne pas en user®’.
Dés lors, il peut y avoir un vrai mariage
entre Marie et Joseph sur le plan de la
perfection premiére, car ils ont consenti
A leur union indivisible et aucun des
deux n'a refusé l'union charnelle de
maniére absolue'®: « Quant i la pre-
miére perfection, le mariage de la
Vierge mére de Dieu et de Joseph fut
absolument un vrai mariage, parce que
chacun des deux a consenti a l'union
conjugale, non pas de maniére explicite
A l'union charnelle si ce nest sous
condition, cest-a-dire si cela plaisait &
Dieu. C'est pourquoi aussi l'ange
appelle Marie I'épouse de Joseph, en
disant 3 Joseph en Matthieu 1, 20:
“Ne crains pas de prendre Marie ton

épouse” » (ibid.).

En ce qui concerne la seconde perfec-
tion, celle qui tient A l'opération, il n'y
eut certes pas l'acte de procréation de la
part des deux époux, mais il y eut tous
ceux qui sont ordonnés 4 I'éducation de

l'enfant; leur mariage eut donc bien la
perfection seconde liée a I'opération,
méme s'il n'en connut pas tous les
aspects possibles : « Quant 4 la seconde
perfection qui s'obtient par l'acte du
mariage, si on la rapporte i I'union
charnelle par laquelle I'enfant est
engendré, ce mariage ne fut pas
consommé. Cest pourquoi Ambroise
dit A propos de Luc I, 26-27 : “Le fait
que I'Ecriture appelle Marie épouse ne
doit pas t'ébranler. En effet, est
nommée célébration des noces non
pas la suppression de la virginité, mais
l'attestation de l'union'®.” Cependant
ce mariage eut aussi la seconde perfec-
tion quant a l'éducation de l'enfant.
Cest pourquoi Augustin dit, dans le
livee Du mariage et de la concupiscence :
“Tout le bien des noces est accompli
chez ces parents du Christ, I'enfant, la
fidélité et le sacrement. Nous connais-
sons l'enfant, le Seigneur Jésus lui-
méme; la fidélité parce qu'il n'y eut
aucun adultére; le sacrement parce
quil n'y eut aucun divorce. Ici, seule

17 On trouvait déja cette idée chez Albert. Voir saint ALBERT LE GRAND, In IV Sent.,
d. 30, 2. 9, ad 5: « Aucune union n'est essentielle A la raison du mariage, si ce n'est
l'union maritale fondée sur le consentement des dmes. Et celle qui est 'union charnelle
en découle : et c'est pourquoi la premiére ne lui est pas ordonnée comme 2 'essentiel,
mais comme 2 l'effet qui peut en découler si les conjoints le veulent. »
18 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 30, chap. 2 : « On peut 4 juste raison
penser que, non seulement Marie, mais encore ]osepﬁ s'était disposé A part soi
d'observer la chasteté, sauf si Dieu le jugeait autrement ; et ceux-ci avaient ainsi consenti
3 la société conjugale, si bien que, I Esprit le révélant, chacun avait compris au sujet de
lautre qu'il voulait observer la virginité, sauf si Dieu l'inspirait autrement. 6r ils
n'avaient pas exprimé leur volonté par des mots ; mais c'est ensuite qu'ils ['ont exprimée,
et quils sont demeurés dans la virginité. Marie a donc consenti 3 la société maritale,
mais non i l'union charnelle, sauf si Dieu le lui prescrivait spécialement. Clest aussi a
son conseil quelle consentit 4 'union maritale : car elle voulait observer la virginité et,
pour cette raison, elle naurait jamais consenti a la société conjugale que si elle en avait
eu le conseil de Dieu de fagon intime. » (op. cit., p. 349).
19 Voir saint AMBROISE, Traité sur I’Evangile de saint Luc. I, Livres I-VI, II, 5: « Ne
soyez pas ému si 'Ecriture 'appelle souvent épouse : elle n'exprime pas la Eerte de sa
virginité, mais témoigne des épousailles et de la célébration des noces ; aussi bien nul ne
répudie celle qu'il n'a pas prise pour épouse : donc vouloir la répudier, c'est reconnaitre
u’il I'avait épousée. » (CéDSL 14, p. 33 ; introduction, traduction et notes de G. Tissot,
gC 45, Paris, éd. du Cerf, 1971, p- 74).

Sceur Marie
d’L‘
I'Assomption

¢ 119



120 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

l'union conjugale neut pas lieu?®” »

(ST, IIla, q. 29, a. 2, c).

Il'y a ici un approfondissement de la
pensée thomasienne. Dans le commen-
taire du texte du Lombard, en effet, il
ne reconnaissait 3 ce mariage que la
premiére perfection et pas la seconde,
en réduisant celle-ci & I'union conju-
gale: «Il y a une double perfection
du mariage. La premiére quant 3 son
étre méme qui se fait par un consente-
ment exprimé en paroles au présent ; et
ce mariage fut parfait d'une telle per-
fection. La seconde est la perfection
quant i l'opération; et ainsi il ne fut
pas parfait parce que l'acte propre du
mariage est I'union charnelle» (In IV
Sent., d. 30, q. 2, a. 2, ¢). Désormais, il a
élargi la perfection seconde du mariage
a l'ensemble des actes par lesquels les
époux se consacrent au bien de 'enfant.
Dés lors, si Marie et Joseph n'ont pas
congu Jésus ensemble, quoique Marie,
elle, y ait participé a part entiére, ils
I'ont bien nourri et éduqué. Leur
mariage a donc atteint sa perfection
seconde, réelle quoique partielle 3 un
point de vue.

Si Thomas d’Aquin n’est pas le pre-
mier A défendre la validité du mariage
de Marie et de Joseph, mais s'inscrit
dans une longue tradition d’auteurs
remontant a saint Augustin, il est

celui qui, & son époque, en donne la
justification la plus approfondie. En
faisant de I'union indivisible des 4mes
I'essence du mariage causé par le
consentement des époux A cette
union, ordonné de par sa nature 2 la
génération et 3 I'éducation de l'enfant, il
donne toute sa place A 'acte conjugal
comme découlant de cette union des
cceurs, mais il n'en fait pas l'essence
du mariage. D'ou1 le fait que, selon le
droit canonique, le mariage est conclu
et valide dés le consentement donné,
méme s'il n'est consommé que par
I'union conjugale. La consommation
ne cause pas la validité du mariage,
mais son indissolubilité, tandis que le
Pape seul peut dispenser d'un mariage
valide mais non consommé L,

Des lors, et tout en étant conscient de
son caractére exceptionnel, il peut affir-
mer la vérité et la perfection du mariage
de Marie et de Joseph. Nier celles-ci,
comme le faisait saint Jérdme, c'est
d'abord ne pas tenir compte suffisam-
ment des données scripturaires qui
présentent Joseph comme époux de
Marie et pére de Jésus, pére de Jésus
non pas parce quil l'aurait lui-méme
engendré, mais parce qu'il est I'époux
véritable de Marie, d'ott I'importance
de la généalogie qui ouvre I'évangile
de Matthieu et aboutit & «Joseph,
I'époux de Marie, de laquelle fut engen-

20 Voir saint AUGUSTIN, Du mariage et de la concupiscence, 1, 11, 13 : « Donc tous les
biens qui constituent la nature du mariage se rencontrent dans le mariage des parents
du Sauveur: l'enfant, la fidélité, le lien sacramentel. L'enfant, c'est Notre-Seigneur
Jésus-Christ; la fidélité, car il n'y eut aucun adultére ; le lien sacramentel, car jamais il
n'y eut de divorce. »

21 Voir Code de droit canonique, can. 1134 : « Du mariage valide nait entre les conjoints
un lien de par sa nature perpétuel et exclusif. »; can. 1141 : « Le mariage conclu et
consommé ne peut étre c{li)ssous par aucune puissance humaine ni par aucune cause,
sauf par la mort. » ; can. 1141 : « Le mariage non consommé entre des baptisés [...] peut
érre dissous par le Pontife Romain pour une juste cause, 2 la demande des deux parties
ou d'une seule, méme contre le gré de l'autre. »



Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph

dré Jésus, que l'on appelle le Christ »
(Matthieu 1, 16), montrant ainsi com-
ment Jésus est bien juridiquement « fils
de David, fils d’Abraham » (Matthieu
1, 1)22, Sj, pour Thomas, c'est donc
d’abord l'Evangile qui demande d'ad-
mettre le caractére authentique du
mariage de Marie et de Joseph, cela
permet aussi de fonder le mariage chré-
tien comme la virginité consacrée dans
la personne de Marie et de faire de
celle-ci une parfaite icone de I’Eglise,
selon les deux derniéres raisons qu'il
avance pour justifier la convenance du
mariage de la Vierge Marie : « Quatrié-
mement, parce que, par 13, est signifiée
I'Eglise tout entiére qui, “alors qu'elle
est vierge, est cependant mariée a un
homme unique, le Christ”, comme le
dit Augustin dans le livre Sur la sainte
virginité, On peut trouver aussi une
cinquiéme raison car, puisque la mére
du Seigneur fut épouse et vierge, sont
honorés dans sa personne et la virginité
et le mariage, A I'encontre des héréti-
ques dénigrant l'une ou l'autre » (ST,
IIIa, q. 29, a. 1, ¢).

Mais ce nest pas seulement par rap-
port 3 Marie et & son caractére arché-
typique qu’il est nécessaire de
reconnaitre la vérité de son mariage
avec Joseph. Pour saint Jean-Paul II,
en effet, il n'est pas possible sans cela
de reconnaitre le réle de ce dernier
aupres de Jésus dans le plan salvifique

de Dieu: « Comme il résulte des textes
évangéliques, le mariage de Marie est le
fondement juridique de la paternité de
Joseph. C'est pour assurer une présence
paternelle auprés de Jésus que Dieu
choisit Joseph comme époux de
Marie. Il s'ensuit que la paternité de
Joseph — relation qui le place le plus
prés possible du Christ, fin de toute
élection et de toute prédestination
(voir Romains 8, 28-29) — passe par
le mariage avec Marie, cest-2-dire par
la famille. [...] Pour I'Eglise aussi, s'il est
important de proclamer la conception
virginale de Jésus, il est non moins
important de défendre le mariage de
Marie avec Joseph car juridiquement,
cest de lui que dépend la paternité de
Joseph. On comprend alors pourquoi
les générations ont été énumérées selon
la généalogie de Joseph. [...] Le fils de
Marie est aussi fils de Joseph en vertu
du lien matrimonial qui les unit: “En
raison de ce mariage fidéle, ils mérité-
rent tous les deux d'étre appelés les
parents du Christ, non seulement elle,
d’étre appelée sa mére, mais lui aussi,
d’étre appelé son pére, de méme qu'é-
poux de sa meére, car il était 'un et
lautre par l'esprit et non par la chair”
[..] Saint Joseph a été appelé par Dieu a
servir directement la personne et la
mission de Jésus en exercant sa pater-
nité: cest bien de cette maniére quil
coopére dans la plénitude du temps au
grand mystére de la Rédemption et

22 Voir Tarcisio STRAMARE, San Giuseppe nel mistero di Dio, Casale Monferrato,
Piemme, 1992: «Pour Augustin la question du mariage de saint ]oseph n'est pas
secondaire, parce que de sa validité dépendent la légitimité de sa paternité et, de
maniére conséquente, la descendance davidique de Jésus. Mariage, Paternité et descen-
dance davidique sont des éléments faisant partie intégrante de la “vérité” de la Sainte
Ecriture en ce qui regarde l'incarnation : ils sont tellement corrélatifs les uns des autres
que la négation de l'un se répercute nécessairement sur les deux autres. » (p. 137-138;

la traduction est de nous).

0121



Signets

122«

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

quil est véritablement “ministre du

t2%”. Sa paternité s'est exprimée

salu
concrétement dans le fait “d'avoir fait
de sa vie un service, un sacrifice au
mystére de I'Incarnation et 4 la mission
rédemptrice qui lui est liée ; d'avoir usé
de l'autorité légale qui lui revenait sur
la sainte Famille, pour lui faire le don
total de lui-méme, de sa vie, de son
travail ; d’avoir converti sa vocation
humaine 3 I'amour familial en une
oblation surnaturelle de lui-méme, de
son cceur et de toutes ses forces 2
I'amour mis au service du Messie qui
24725 Etil en

tire les conséquences pour la vie fami-

naquit dans sa maison

liale contemporaine: « Que d’ensei-
gnements en découlent aujourd’hui

pour la famille! Puisque, “en défini-
tive, l'essence de la famille et ses
devoirs sont définis par 'amour” et
que “la famille recoit la mission de
garder, de révéler et de communiquer
I'amour, reflet vivant et participation
réelle de l'amour de Dieu pour 'huma-
nité et de I'amour du Christ Seigneur
pour I'Eglise son Epouse 26" Jest dans
la sainte Famille, cette "Eglise en

miniature2””

par excellence, que
toutes les familles chrétiennes doivent
trouver leur reflet. En elle, en effet,
“par un mystérieux dessein de Dieu,
le Fils de Dieu a vécu caché durant de
longues années. Elle est donc le proto-
type et 'exemple de toutes les familles

chrétiennes 28”29 »

Sr. Marie de I'Assomption OP (Emilie d’Arvieu), née en 1974, dominicaine
du Saint-Esprit, docteur en philosophie de 'Université PSL (Paris
Sciences Lettres, Ecole Pratique des Hautes Etudes), est professeur de
philosophie et membre du Comité de rédaction de la Revue thomiste. Elle
a récemment publié Nature et grice chez saint Thomas d’Aquin.
L’homme capable de Dieu, Parole et Silence, 2021 et De la grice a
la béatitude. Nature et grice chez saint Thomas d’Aquin II.
Nouvelles perspectives, Paris, Parole et Silence, 2022.

23 Saint JEAN CHRYSOSTOME, In Matth. Hom. V, 3; PG 57, 57ss.

24 Saint PAUL VI, Allocution du 19 mars 1966.

25 Saint JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Redegnﬁa_toris custos sur la figure et la
ise,

mission de saint Joseph dans la vie du Christ et de I'Eg

15 aotit 1989, n°7 et 8.

26 SainthAN—PAUL 11, Exhortation apostolique Familiaris consortio sur les tiches de la

famille ¢

rétienne dans le monde d'aujourd’hui, 22 novembre 1981, n°17.

27 CONCILE CECUMENIQUE VATICAN II, Constitution dogmatique sur I'Eglise, Lumen
gentium, n°11 cité par Familiaris consortio, n°49.

28 Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 85
29 Saint JEAN-PAUL II, Redcmptoris custos, op. cit., n°7.



Collection Communio/ Parole et Silence

}oseph Ratzinger, Croire et célébrer, 2008
oseph Ratzinger, Discerner et agir, 2009
Claude Dagens, Passion d’Eglise, 2009
Fiorenzo Facchini, Les défis de I'évolution, 2009
ean-Luc Marion, Le croire pour le voir, 2010
ean-Marie Lustiger, L'Europe & venir, 2010
Stephen Green, Valeur sire, 2010
Michel Sales, Le corps de I'Eglise suivi de
Pour introduire a la fécture de La Promesse du cardinal Lustiger, 2010
Peter Dembowski, Des chrétiens dans le ghetto de Varsovie, 2011
Jean-Marie Lustiger, témoin de Jean-Paul 11, 2011
Angelo Scola, Le mystére des noces :
Homme et femme / ‘mariage et famille, 2012
Balthasar et Communio :%e crois en un seul Dieu, 2012 (réédition)
Alberto Espezel, Le Christ et sa mission, 2012
ean Duchesne, Incurable romantisme ?, 2013
lio Guerriero, Hans Urs von Balthasar, 2013
Michel Sales et Communio : Le décalogue, 2014
Dagmar Halas, Le silence de la peur.
Traduire la Bible sous le communisme, 2015
L’Alliance irrévocable — ]osepk Ratzinger-Benoit X VT et le judaisme, 2018
Le cardinal Newman. La sainteté de U'intelligence,
textes réunis et présentés par llean—Robert Armogathe, 2019
Vincent Carraud, Ce que sait la foi, 2020

Vient de paraitre

La foi est un savoir: non pas une croyance dont il faudrait évaluer le degré de
probabilité, mais un savoir en toute certitude. Rendre compte de la certitude de la foi
et de quelques-uns des paradoxes qu'elle donne A penser, tel est le projet de ce livre.
Il implique d'abord de comprendre la définition qu'en donne la Lettre aux Hébreux :
« L'acompte des choses espérées, la preuve de celles qu'on ne voit pas. » Entendons :
loin qu’elle ne soit qu'une adhésion subjective ou la conviction que les choses espérées
arriveront, la foi est leur mode de présence. Car 'acompte est bien réel, il est d'ores et
déja possédé, il est 'a-valoir du crédit qu'ouvre la révélation.

Il requiert ensuite d’expliciter cet acompte de la foi en interrogeant, avec la Lettre aux
Romains, la manifestation — qui est connaissance — dans le visible de Dieu en tant
qu'invisible — qui implique reconnaissance.

La premiére partie de cet ouvrage examine alors plusieurs modalités de cette
reconnaissance, comme la vision problématique de Dieu selon saint Augustin ou
le mystere de 'Eglise selon Henri de Lubac, et essaie de renouveler le programme
apologétique de Tertullien, comme le devoir d'athéisme envers les dieux du monde,
fixé par Justin, philosophe et martyr.

Laseconde partie du livre s'efforce de montrer que ce savoir, qui pense ses objets en se
dispensant du concept d’étant, libére la foi de I'emprise de la métaphysique. On
interroge alors la manifestation de Dieu comme amour selon Joseph Ratzinger ; la
définition du Christ comme existence, selon Marius Victorinus quiinvente le mot ; la
conception de I'amour humain comme poids selon saint Augustin ; 'expression dela
révélation comme beauté selon Hans Urs von Balthasar. Ainsi s'esquisse la tAche de
prendre philosophiquement au sérieux la certitude objectale livrée par la foi.



Titres parus, classés par Thémes et par ordre chronologique
Les « dossiers » sont rassemblés en fin de liste

Le Credo

1+La confession de la foi as7si

9-« Jésus, né du Pére avant

tous les siécles » (197711)

15-« Né de la Vierge Marie » 1978/)
21«1l a pris chair et sest

fait homme » 19791)

27-« La Passion » 1980/1)

33-« Descendu aux enfers » 1981/
30-« Il est ressuscité » (1982/1)

47-« Il est monté aux cieux » (1983/3)
s1-« Il est assis a la droite du Pére »
(1984/1)

s7-Le jugement dernier 19ss/1)
63-L’Esprit Saint (1986/1)

69-L Eglise (198771

212-Croire 'Eglise (2010/6)
217-L’Eglise Apostolique 011/5)
224-La catholique E%ise (2012/6)
230-La_sainteté de l%glise (2013/6)
236-L’Eglise Une (2014/6)

75-La communion des saints 1988/1)
81-La rémission des péchés 198on)
87-La résurrection de la chair asson)
93-La vie éternelle 1oo1/1)
269-270-Dieu unique (2020/3-4)

Parole de Dieu

66-Lire Ecriture 1986/4)

130-Le Christ (1997/2-3)

135-L’Esprit saint (1998/1-2)
140-Dieu le Pére (1998/6-1999/1)
145-Croire en la Trinité 1999/5-6)
153-La parole de Dieu 20011
158-Au-dela du
fondamentalisme 1200v6)

221-Le Canon des Ecritures (2012/3)
245-Linspiration des Ecritures(2016/3)
2s3-La Tradition (017/5)

201-L'entrée du Christ

a Jérusalem (20091)

205-Le Christ juge

et sauveur (2009/5)

207-Le Mystére Pascal 2o10/1-2)
213-Ascension-Pentecote (2011/1-2)
219-La seconde venue

du Christ c012/1-2)

280-Le Christ, icone du Dieu
invisible (2022/2)

Les Sacrements

1-Guérir et sauver 19773)
13-Leucharistie 1977/5)

14-La priére et la présence
(Eucharistie II) (1o776)

19-La pénitence (1978/5)

22-Laics ou baptisés (197972)
25-Le mariage (1979/5)

38-Les prétres 1981/6)

43-La confirmation (oe2/s)
49-La réconciliation (1983/5)
ss-Le sacrement des malades (1984/5)
so-Le sacrifice eucharistique (19853
128-Baptéme et ordre (1996/6)
149-L'Eucharistie, mystére
d’Alliance 000/3)

172-La confession, sacrement
difficile ? 200472)

210-Le catéchuménat

des adultes 010/4)

233-Jedne et Eucharistie 2014/3)

Le Décalogue

99-Un seul Dieu (19921)

105-Le nom de Dieu (1993/1)

11-Le respect du sabbat 1994/1)
117-Pére et mére honoreras 1995/1)
123-T'u ne tueras pas (199/1)
129-T'u ne commettras

279-Le Cantique de U'amour 20221) pas d’adultere 19971

Notre Pere

238-Notre Pére 1:

qui es aux cieux (2015/2-3)
244-Notre Pére II (2016/2)
250-Notre Pére 111 :
notre Pain (2017/2)
256-Notre Pére IV :
Pardonne-nous (2018/2)
261-Notre Pére V :

en tentation (2019/1)
268-Notre Pére V1:
Délivre-nous (2020/2)
273-Dieu Pére (20211)

Jésus

160-Les mysteéres de Jésus 2002/2)
166-Le mystere de

U'Tncarnation (2003/2)

171-La vie cachée (2004/1)

177-Le baptéme de Jésus 2005/
183-Les noces de Cana (2006/1)
189-La venue du Royaume (20071
195-La Transfiguration 2008/

137 Tu ne voleras pas (1998/3)
143-Tu ne porteras pas

de faux temoignage (1999/3)
148-La convoitise (2000/2)

Les Béatitudes

67-La pauvreté 1986/5)
70-Bienheureux persécutés ? 1987.2)
79-Les caeurs purs (1988/5)

96-Les a%igés (1991/4)

107-Lécologte :

Heureux les doux (1993/3)
110-Heureux les

miséricordieux (1993/6)

Les Vertus

sa-Lespérance (1984/4)

76-La ﬁ)i (1988/2)

16-La charité 1994/6)

121-La vie de foi (1995/5)

127-Vivre dans Uespérance 199/5)
134-La Prudence 199756)

139-La force (1998/5)

151-Justice et tempérance (2000/5)

101-La fidélité coo7s)

196-La bonté (2008/2)

L'Eglise B

5-1‘}/1)partenir a l’Eglise (1976/3)
10-Les communautes

dans UEglise 19772)

17-La loi dans l'Eglise (1978/3)
s1-L'autorité de 'évéque 19goss)
61-Lavenir du monde (1985/5-6)
92-Former des prétres 1990/6)
94-L’Eglise, une secte ? 1991/2)
95-La p%;:auté (1991/3)

104-Les Eglises orientales (1992/6)
138-La paroisse (1998/4)

144-Le ministére de Pierre (1999/4)
150-Musique et liturgie (2000/4)
154-Le diacre (2001/2)

161-Mémoire et réconciliation (2002/3)
175-La vie consacrée (2004/5-6)
193-Le Christ et les religions 2007/5-6)
199-Henri de Lubac-

L’Eglise dans I'Histoire 2008/5)
222-Rendre témoignage 2012/4)
2s1-L'apologétique (2014/1-2)
234-Architecture et liturgie (2014/4)
255- Les magisteres (2018/1)
267-L'identité sacerdotale 20201)
281-282-L'Eglise synodale 2022/3-4)

L'existence devant Dieu
2-Mourir 1975/2)

4-La fidélité uozer2)

8—L’expérience religieuse (1976/8)
1-Guerir et sauver 1977/3)

20-La liturgie 1978/6)

s5-Miettes théologiques 1981/3)
36-Les conseils évangéliques 1981/4)
37-Qu’est-ce que la ﬁvéo gie ?(1981/5)
s1-Le dimanche 1982/3)

45-Le catéchisme 1983/1)
s3-Lenfance (1985/2)

60-La priére chrétienne (1985/4)
66-Lire U'Ecriture (1986/4)

108-Lacte litur: iquie (1993/4)

13-La spiritualite 1994/3)

121-La vie de foi 1995/5)

132-Le pélerina € (1997/4)

155-Créés pour lui 001/3)

156-La transmission de la foi 2001/4)
157-Miettes théologiques II 2o01/s)
163-La sainteté aujourd hui(2002/5-6)
174-La joie (2004/4)

180-Face au monde (2005/2)

202-La priére (2009/2)

206-La Paternité 2009/6)
223-Mourir (2012/5)

226-Rites et Ritualités 2013/2)
237-La famille @o1si)
241-L'examen de conscience (2015/5)
243-La Miséricorde (2016/1)
2sa-Edugquer a la liberté 2o17)
262-263-La grace du

catéchisme (2019/2-3)



264-Vieillir 2019/4)

272-Sauver la nature ? 2020/6)
277-La sagesse des larmes (2021/5)
278-Théologie du peuple

et pastorale populaire (2021/6)

Les Religions non chrétiennes
30-Les religions de
remplacement (1980/4)

78-Les religions orientales (1983/4)
97-L'islam (1991/5-6)

119-Le judaisme 1995/3)

124-Les religions et le salut (1996/2)
211-Le Mysteére dTsraél otoss)

Philosophie

3-La création (1976/3)

12-Au fond de la morale 197714
18-La cause de Dieu (1978/4)
23-Satan, « mystere

d'iniquité » 157973)

29-Apreés la mort (1980/3)

32-Le corps (1980/6)

40-Le plaisir (198272)

42-La femme (1982/4)

44-La sainteté de Uart 19s2/6)
71-L’dme (1987/3)

72-La vérité 1987/4)

80-La souffrance 19ss/6)
86—L’imagmation (1989/6)

100- Sauver la raison (1992/2-3)

106 Homme et femme

il les créa 1993/2)

142-La tentation de la gnose (1999/2)
152-Fides et ratio (2000/6)

155-Créés pour lui 2oous)

162-La Providence (2002/4)

169-Un Dieu souﬁ‘mnt (2003/5-6)
178-Hans Urs von Balthasar 2005/2)
181-Dieu est amour (2005/5-6)

187-La différence sexuelle (2006/5-6)
215-Barth et Balthasar 2011/3)
225-L’idée d’Université 2o13)
229-L” Amitié (2013/5)

249-Le temps d'en finir 20171)

259- Manger (2018/5)

260-Imaginer les fins derniéres 2018/6)
271-Christianisme et tragédie 2020/5)

Politique

6-Les chrétiens et le politique 1976/4)
28-La violence et Uesprit (1980/2)
46-Le pluralisme 19g3/2)

50-Quelle crise ? (1983/6)

s3-Le pouvoir (1984/3)

64-Les immigrés (1986/3)

65-Le royaume (1986/3)

89-L’Europe (1990/3-4)

112-Les nations 1994/2)
us-Médias, démocratie, Eglise994/5)
120-Dieu et César (1995/4)
179-L’Europe et le

christianisme (2005/3)

198-Liberté et responsabilité 2008/4)
218-La démocratie 2o11/6)

257-258-La Paix (2018/3-4)

266-Les frontiéres (2019/6)

276-Le christianisme sans la foi
(2021/4)

Histoire

26-L’Eglise : une histoire 1979/6)
83-La Révolution (1989/3-4)

88-La modernité — et aprés ?1900/2)
102-Le Nouveau Monde (1992/4)
125-Baptéme de Clovis 1996/3)

227 L’Eglise et la Grande

Guerre (2013/3-4)

247-La religion des tranchées o1s/5-6)
251-Violence et religions (2017/3-4)
am-275-L'église cathédrale (2021/2-3)

Sciences

7-Exégese et théologie 1976/7)
48-Sctences, culture et foi (1983/4)
s6-Biologie et morale (1984/6)
77-Cosmos et création (1988/3)
8s-Les miracles (1989/5)
107—L'écologie (1993/3)

167-La bioéthique (20033
265-Lexégése canonique (2019/5)

Biographies

s2-Hans Urs von Balthasar 1989/2)
103-Henri de Lubac 1992/5)
186-Louis Bouyer (2006/4)
197-Jean-Marie Lustiger 200s/3)
Société

16-La justice (1978/2)

24-L’éducation chrétienne 1979/4)
34-Aux sociétés

ce gue dit UEglise uos1/2)

so-Le travail (1984/2)

e8-La famille 1986/6)

73-Sainteté dans la civilisation 1987/5)
74-Foi et communication (1987/6)
o1-Léglise dans la ville usooss)

108-Homme et femme
il les créa (suite) 1993/4)
109-Débat autour de Uéthique
consensuelle : le Comité consultatif
national d’éthique 1993/5)
110-Conscience et consensus
Autour de MacIntire 1993/6)
u-Hommage & Mgr Charles 1904
12-Veritatis splendor,
une encyclique de combat 199412)
us-Actualité : le Pape en Belgique
et au Liban (1994/3)
114-Eloge du cardinal de Lubacusos)
116-Marie-Joseph Le Guillou 1994/6)
1u7-La foi de VanGogh 199s/1)
123-L’Eglise et la morale 1996/1)
124—L’E§lise face au nazisme (199/2)
125-Expérience religieuse et création
artistique (1996/3)
127-Michel Henry,
pour une philosophie
du Christianisme (1996/5)
129-Oti en est la théologie ? 19971)
130-L’année du Christ (1997/2-3)
137-La responsabilité 1998/3)
139-Elise Corsini: Les JM]J,
au-dela du spectacle (1998/5)
143-La douleur (1999/3)
147-Le millénarisme (200011)
148-Edith Stein (2000/2)
195-Mémorial Eucharistique 2008/1
210-Robert Spaemann (20104)
238-Les 40 ans de Communio (2015/2)
240-Les 40 ans
de Communio (II) (2015/4)
244-L'avenir du patrimoine
ecclésiastique (2016/2)
251-De quélques convertis

u XX siecle :

100-Conscience ou consensus ? 1903/ Jean Hugo et Max Jacob o17/3-4

14-La guerre (1994/4)

17-La ,séfmlture (1995/2)
122-L’Eglise et la jeunesse (1995/6)
126-L’argent 1996/4)

133-La maladie 19975)

147-La mondialisation 2000/1)
159-Les exclus (20021

165-Eglise et Etat (2003/1)
173-Habiter (2004/3)

184-Le sport (2006/2)

185-L’école et les religions (2006/3)
190-Malaise dans

la civilisation 2007/2)

200-Foi et féerie (2008/6)
203-L’Action sociale

de UEglise (2009/3-4)

215-Le droit naturel (2011/3)
216-Art et Créativité (2011/4)
240-Les Pauvres (2015-4)

246-La grande ville 2016/4)

Dossiers

105-L'dme et le visage (1993/1)
106-Les vingt ans de
Communio (1993/2)

253-De uel;eltes convertis du
Xx¢ siecle : Manuel Garcia
Morente et Ali Mulla Zadé 2017/5)
257-258-De quelques convertis

du xx° siécle : Sigrid Undset,
Paul Bourget et Gilbert Keith
Chesterton (2018/3-4)

250, Julliard : «Je ferai de toi
une étoile », Lettres a Ysé

de Claudel 018/5)

259-Joseph Ratzinger-Benoit XVI:
«Les dons et Uappel sans

repentir » (2018/5)

269-270-Angelo cardinal Scola :
Quel avenir pour

les chrétiens ? (2020/3-4)
271-Vin§t-cin ans aprés la mort
du cardinal Yves Congay, op
(1904-1995) (2020/5)
274-275-Religion des poetes (I)
(2021/2-3)

277-Hommage au cardinal Scola
(2021/5)

281-282 Religion des poétes (1I)
(2022/3-4)



revue

catnolis ‘ COMMUNILO

internationale

pour l'intelligence de la fot

Publiée tous les deux mois en francais par « Communio », association déclarée a but non lucra-
tif selon la loi de 1901, indépendante de tout mouvement ou institution. Président-directeur
de la publication : Jean-Robert Armogathe. Vice-présidente : Isabelle Ledoux-Rak. Directrice
de la collection : Corinne Marion. Directeur de la rédaction : Serge Landes. Rédacteur en
chef : Christophe Bourgeois. Rédacteurs en chef adjoints: Emilie Schick-Tardivel et
Paul-Victor Desarbres. Secrétariat de rédaction : Frangoise Brague et Corinne Marion.
Lettre d'information et secrétariat du site internet : Cécile Margelidon.

Diffusion numérique : Cyr Médo

Communio est membre institutionnel de 'Académie catholique de France

Comité de rédaction

Jean-Luc Archambault, Jean-Robert Armogathe, Olivier Artus, Nicolas Aumonier,
Mgr Jean-Pierre Batut, Olivier Boulnois, Christophe Bourgeois, Francoise Brague,
Rémi Brague, Régis Burnet (Louvain-la-Neuve), Pierre-Alain Cahné, Patrick Cantin,
Christophe Carraud, Vincent Carraud, Olivier Chaline, Paul Colrat (Beyrouth), Jean Congourdeau,
Marie-Héléne Congourdeau, Michel Costantini, Mgr Claude Dagens, Paul-Victor Desarbres,
Jean Duchesne, Marie-José Duchesne, Denis Dupont-Fauville (Rome), Jean-David Fermanian,
Iréne Fernandez, Paul Guillon, Fr. Thierry-Dominique Humbrecht o.p.,, Pierre Julg,
Serge Landes, Didier Laroque, Isabelle Ledoux-Rak, Ide Levi, Corinne Marion,
Jean-Luc Marion, Paul McPartlan (Washington), Florian Michel, Etienne Michelin,
Mgr Eric de Moulins-Beaufort, Patrick Piguet, Dominique Poirel, Bernard Pottier (Bruxelles),
Louis-André Richard (Québec), Emilie Schick-Tardivel, Rudolf Staub (Maria Laach),
Florent Urfels, Isabelle Zaleski.

Rédaction : Association Communio, 5, passage Saint-Paul, 75004 Partis,
tel 1 01.42.78.28.43, courrier électronique : revue@communio.fr
Abonnements : voir bulletin et conditions d'abonnement.

Vente au numeéro : www.communio.fr



Demande d'abonnement et d'achat au numéro

e par courrier accompagne de votre reglement a :

Communio - 5, passage Saint-Paul — 75004 Paris — Tél. : 01 42 78 28 43

Nom : Prénom :

Adresse :

o Je m'abonne a Communio a partir du prochain titre a paraitre pour
0 un an, o deux ans ou O trois ans.

o Je me réabonne (n° de labonnement & ..., ).

o Je parraine cet abonnement et je souhaite que le bénéficiaire de ce parrainage soit

o informé de mon identité o pas informe de mon identiteé

o Je commande les numeéros suivants : ...

14 € simple, 20 € double (port 4 € en sus)
Date : Signature :

e OU par maill a revue@communio.fr

Tarifs abonnement

Type de tarif lans 2ans 3ans
Tous pays Soutien (recu fiscal sur différence) | 80 € | 160 € | 240 €
France Normal 62 € 110 € | 160 €
France Etudiant 30 € 60€ | 90¢€
Etranger Courrier économique 68 € 122€ [175€
Etranger Courrier prioritaire 80€ |150€ |215¢€
Numérique Tarif normal 40 € 80€ |120¢€
Numérique Tarif étudiant 20 € 40 € 60 €
Amis de Communio | Cotisation, Don, 20€ minimum pour un recu fiscal

Reglement en Euros :

o Par chéque payable en France a lordre de Communio joint a la commande
o Par virement selon les données IBAN suivantes :

IBAN FR76 3006 6108 7300 0104 0600 119 - BIC CMCIFRPP

CiC Paris Saint Paul — 1 rue de Sévigne 75004 Paris

o Par carte bancaire via le site www.communio.fr



En collaboration avec les éditions de Communio en:

ALLEMAND : Internationale Katholische Zeitschrift « Communio »

Responsable : Jan-Heiner Tiick, Universitit Wien-Institut fiir Systematische Theologie,
Lehrstuhl fiir Dogmatik und Dogmengeschichte, Schenkenstr. 8-10, A-1010 Wien.
AMERICAIN : Communio International Catholic Review

Responsable : David L. Schindler, P.O. Box 4557, Washington DC 20017, Etats-Unis.
CROATE : Medunarodni katolicki ¢asopis Communio

Responsable : Tvika Raguz, Kriéanska Sadaénjost, Marulicev trg., 14, HR-10001 Zagreb.
ESPAGNOL : Revista Catélica internacional de pensamiento y cultura

Communio : http://www.apl.name/communio/

ESPAGNOL POUR ARGENTINE : Communio Revista Catélica Internacional
Responsable : Luis Balifia, Av Alvear 1773, AR-1014 Buenos Aires.

FRANCAIS POUR LE RWANDA : Revue Catholique Internationale Communio
Responsable : Pére Andrzej Jakacki SAC, B.P. 1083 Kigali, Rwanda, Afrique Centrale.
HONGROIS : Communio Nemzetkdzi Katolikus Folyéirat

Responsables : Attila Puskds, Papnévelde, u. 7, H -1053 Budapest.

NEERLANDALIS : Internationaal Katholiek Tijdschrift Communio

Responsable : L. Hendriks, Heyendallaan 82, 6464 EP Kerkrade (NL).

POLONAIS : Miedzynarodowy Przeglad Teologiczny Communio

Responsable : Stawomir Pawtowski, Oltarzew, Kﬂinskiego, 20,P1L-05850 Ozarow Mazowiecki,
Pologne.

PORTUGAIS : Communio Rivista Internacional Catélica

Responsable : Peter Stilwell, Universidade Catdlica Portuguesa.Palma de Cima, 1649-023
Lisboa, Portugal.

SLOVENE : Mednarodna Katoliska Revija Communio

Responsable : Anton Strukelj, Depala Vas, 1, SLO-1230 Domzale.

TCHEQUE : Mezinirodni Katolicki Revue Communio

Responsable : Prokop Broz & David Voptada, K Rotundé 100/10, 12800 Praha 2 - Vysehrad,
République Tcheque.

Communio Internationalis a comme président d’honneur Mgr Peter Henrici, évéque auxiliaire
émérite de Coire et comme coordinateur le P. Jean-Robert Armogathe.

Dépdt légal: septembre 2022 — N© de CPPAP: 0126G80668

NO ISBN: 978-2-915111-95-8 — N© ISSN : X-0338-781-X — N°© d'édition: 95196
Directeur de la publication: Jean-Robert Armogathe

Maquette : louis-marie.fr

Composition : leventseleve fr

Impression : Présence Graphique a Monts (37260) — N°© d'impression : XXXX

WwWw.communio.fr



La chair

XLVII, 5 n® 283 septembre-octobre 2022

Nous sommes notre chair pour le meilleur et pour le pire, dans I'amour comme dans
la haine. Elle n’est donc pas toujours triste et faible et elle peut étre le lieu d'une vraie
L Anes  one pas tow) , < P cune
joie et d'une force étonnante. C'est pourquoi notre chair n’est pas un avoir, mais un
pouvoir, celui de vouloir le bien A travers nos faiblesses et non pas en dépit d'elles. La
chair est une tiche de présence aux autres, de révélation de la vérité et d'action dans le
monde. Elle s'accomplit dans la charité.

Editorial Emmanuel Housset : L'endurance de la chair

Théme

Olivier La fragilité de la chair
Boulnois selon saint Paul

Juliette de De la concupiscentia carnis a la chair du Christ —
Dieuleveult Visages de la chair dans les Confessions de saint Augustin

Chirine L'ascension chrétienne de la chair
Raveton chez saint Thomas d'Aquin

Emmanuel Le lieu
Housset de la chair

Emmanuel La chair de la vie
Cattin selon Jean

Signets

«Seigneur, montre-nous tes voies » | La synodalite en question — Christoph
Un entretien mené par Jan-Heiner Tuck Schénborn

Le caractere véritable du mariage de Marie et Joseph Sceur Marie
selon saint Thomas d’Aquin de I’Assomption

Revue bimestrielle
ISSN X-0338-781-X .
ISBN 978-2-915111-95-8 Le numeéro : 14,00 €

Avec le soutien du

| | ||| ""” H %, caimn mc
MATIERES A REFLEXION

782915 " 111958 Centre natona W vre




