
www.communio.fr

revue
catholique 

internationale
communio

La chair
La synodalité en question

Entretien avec le cardinal Schönborn

La chair
XLVII, 5 no 283 septembre-octobre 2022

Nous sommes notre chair pour le meilleur et pour le pire, dans l’amour comme dans
la haine. Elle n’est donc pas toujours triste et faible et elle peut être le lieu d’une vraie
joie et d’une force étonnante. C’est pourquoi notre chair n’est pas un avoir, mais un
pouvoir, celui de vouloir le bien à travers nos faiblesses et non pas en dépit d’elles. La
chair est une tâche de présence aux autres, de révélation de la vérité et d’action dans le
monde. Elle s’accomplit dans la charité.

Éditorial Emmanuel Housset : L’endurance de la chair

Thème

Olivier
Boulnois

La fragilité de la chair
selon saint Paul

Juliette de
Dieuleveult

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ −
Visages de la chair dans les Confessions de saint Augustin

Chirine
Raveton

L'ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d'Aquin

Emmanuel
Housset

Le lieu
de la chair

Emmanuel
Cattin

La chair de la vie
selon Jean

Signets

Christoph
Schönborn

« Seigneur, montre-nous tes voies » ; La synodalité en question −
Un entretien mené par Jan-Heiner Tück

Sœur Marie
de l’Assomption

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph
selon saint Thomas d’Aquin

Rubens, La descente de croix (1612-1614), détail
Cathédrale Notre-Dame, Anvers

ISSN X-0338-781-X
ISBN 978-2-915111-95-8

Revue bimestrielle
Le numéro : 14,00 €

re
vu

e
ca

th
o

liq
u

e 
in

te
rn

at
io

n
al

e
LA

C
H
A
IR

tome

47

2022

5

Communio_283_COUV_U9_22210 - 12.9.2022 - 09:53:06 - page 1



La chair

« L’homme est proprement appelé chair, terme qui a le premier exprimé le nom
de l’homme»

Tertullien, La résurrection des morts,
V. (DDB, p. 49).

« La chair est en tant que chair de part en part emplie d’âme»
E. Husserl Ideen II

ou Recherches phénoménologiques
pour la constitution (PUF, p. 329).

«À mes yeux, l’Immaculée conception, l’Incarnation et la résurrection
sont les véritables lois de la chair et de la physique. La mort, la décomposition,
le néant, représentent des interruptions de ces lois. Je suis toujours étonnée

par l’importance que l’Église accorde au corps. Elle nous enseigne
que ce ne sont pas les âmes qui s’élèveront d’entre les morts

mais les corps qui se dresseront glorifiés »
Flannery O’Connor, L’habitude d’être,

(Paris, Gallimard, 1984, p. 91).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:31:49 - page 1



Rubens, La descente de croix (1612-1614), détail, Cathédrale Notre-Dame,
Anvers.

La bonté du Dieu incarné se rendant visible, vulnérable et mortel. Ces deux
femmes touchent et reçoivent alors le Christ dans sa chair.

de la Fondation des Monastères

www.fondationdesmonasteres.org

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 2



La chair

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 3



SOMMAIRE

Éditorial 8 Emmanuel Housset :
L’endurance de la chair

Thème La chair

17 Olivier Boulnois : La fragilité de la chair
selon saint Paul
La chair, telle que saint Paul la présente, ne désigne ni le corps ni la
sexualité. Elle indique la totalité de l’homme, en tant qu’il est faible, fragile,
enclin à la convoitise, capable de pécher, soumis au monde et tourné vers la
mort. Mais à partir de la résurrection de Jésus-Messie (Christ), elle peut
recevoir l’Esprit et être conduite par lui vers Dieu.

37 Juliette de Dieuleveult : De la concupiscentia carnis
à la chair du Christ − Visages de la chair
dans les Confessions de saint Augustin
Saint Augustin dévoile dans les Confessions différents visages de la chair.
Dans cette œuvre où l’intime s’expose pour entraîner le lecteur vers la
conversion, la chair désigne aussi bien la condition de l’homme revêtue
par le Christ que la vie sexuelle, le péché ou la mort. Il n’est pas douteux
que la chair soit l’occasion d’un combat, notamment à propos du don de
la continence, et le lieu d’une confrontation avec l’esprit, mais c’est au fond
la chair assumée par Dieu et par l’homme qu’Augustin met le mieux
en valeur, en révélant sa bonté intrinsèque et son rôle dans l’économie
du salut.

51 Chirine Raveton : L’ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d’Aquin
Saint Thomas d’Aquin évoque la chair avec beaucoup de réalisme afin de
défendre la réalité de l’Incarnation. Le Fils de Dieu a assumé un corps
charnel, puisque la nature humaine qu’il est venu sauver est indissociable
de la chair. Dieu manifeste une bonté infinie en s’incarnant et en devenant
visible, vulnérable et mortel, pour vaincre la mort par la résurrection de la
chair. Le christianisme élève la chair à une dignité inouïe, au-dessus des
anges, dans la personne de la Vierge Marie et bien davantage dans celle du
Christ qui siège avec sa chair à la droite du Père.

67 Emmanuel Housset : Le lieu de la chair
La chair est non seulement le phénomène le plus décisif, mais elle est le
phénomène le plus difficile, celui qui permet de comprendre ce que c’est
qu’un phénomène. Elle peut ainsi mettre en lumière la dimension active de
la chair comme centre de toute perception et de toute action, mais égale-
ment en quoi toute chair est en relation avec le monde et avec d’autres
chairs. Ainsi l’impossibilité pour une chair d’être pleinement la source de
son sens montre qu’elle n’est elle-même qu’en étant ouverte à autre chose
qu’elle et en cherchant à en témoigner.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 4



83 Emmanuel Cattin : La chair de la vie selon Jean
L’évangile de Jean est le récit d’une venue, la venue de la Vérité dans la
chair. La chair mortelle est le chemin par lequel la Vie est venue. Jean
décrit ce renversement de la chair, qu’il faut dire dialectique, de la chair
mortelle à la chair vivante et vivifiante. La chair visible et tangible, la chair
donnée à manger, appartient ainsi à la manifestation, et devient, en elle,
la chair de l’esprit et la chair de l’amour.

ignets
97 Christoph Schönborn : « Seigneur, montre-nous

tes voies » : La synodalité en question −
Un entretien mené par Jan-Heiner Tück
En complément du numéro sur L’Église synodale (XLVII, 3-4 no 281-
282 mai-août 2022), cet entretien donné par le cardinal Schönborn à la
rédaction germanophone de Communio, qui revient notamment sur les
débats ouverts par le « Chemin synodal » allemand, permet de mesurer les
risques et les chances de la synodalité.

110 Sœur Marie de l’Assomption :
Le caractère véritable du mariage
de Marie et Joseph selon saint Thomas d’Aquin
En défendant la vérité du mariage entre Marie et Joseph, Thomas
d’Aquin permet non seulement de préciser la théologie du sacrement de
mariage mais aussi de mieux comprendre le rôle de Marie et de Joseph
dans l’économie du salut.

Nous remercions Anne-Hélène Joulia pour son aimable concours comme
traductrice.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 5



SUMMARY

Editorial 8 Emmanuel Housset:
Endurance of the flesh

Theme The flesh

17 Olivier Boulnois: The fragility of the flesh
according to Saint Paul
The flesh, as saint Paul presents it, does not refer to the body or to
sexuality. It indicates the totality of man, insofar as he is weak, fragile,
inclined to lust, capable of sinning, subject to the world and turned towards
death. But from the resurrection of Jesus-Messiah (Christ), she can receive
the Spirit, and be led by him to God.

37 Juliette de Dieuleveult: From concupiscentia carnis
to the flesh of Christ − Faces of the flesh
in the Confessions of Saint Augustine
In theConfessions, Augustine reveals different features of the flesh. In this
work, in which the most intimate experiences are exposed in order to lead
the reader towards conversion, the flesh refers to the condition of man
endowed by Christ as well as to sexual life, sin and death. The flesh is
without doubt the occasion of a struggle, especially in relation to the gift of
continence, and the place of a confrontation with the spirit, but it is
ultimately the flesh assumed by God and by man that Augustine highlights
the best, revealing its intrinsic goodness and its role in the economy of
salvation.

51 Chirine Raveton: The Christian ascent of the flesh
in Saint Thomas Aquinas
St. Thomas Aquinas refers to the flesh with great realism in order to defend
the reality of the Incarnation. The Son of God assumed a carnal body,
since the human nature he came to save is inseparable from the flesh. God
manifests infinite goodness by incarnating and becoming visible, vulnerable
and mortal, to overcome death through the resurrection of the flesh.
Christianity raises the flesh to an incredible dignity, above the angels, in
the person of the Virgin Mary and much more in that of Christ who sits
with his flesh at the right hand of the Father.

67 Emmanuel Housset: The place of the flesh
The flesh is not only the most decisive phenomenon, but it is the most
difficult phenomenon, the one that makes it possible to understand what a
phenomenon is. It can thus highlight the active dimension of the flesh as the
centre of all perception and action, but also how all flesh is related to the
world and other flesh. Thus the impossibility for a flesh to be fully the
source of its meaning shows that it is itself only by being open to something
other than itself and by seeking to bear witness to it.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 6



83 Emmanuel Cattin: The flesh of life according to John
The Gospel of John is the account of a coming, the coming of Truth in the
flesh. Mortal flesh is the way Life came. John describes this reversal of the
flesh, which we have to call dialectical, from mortal flesh to living and
vivifying flesh. The visible and tangible flesh, the flesh given to eat, belongs
to the manifestation and becomes, in it, the flesh of the spirit and the flesh
of love.

Note
97 Christoph Schönborn: “Lord, show us your ways” −

An interview conducted by Jan-Heiner Tück
As a complement to the issue on The Synodal Church (XLVII, 3-4
No. 281-282 May-August 2022), this interview given by Cardinal
Schönborn to the German-speaking editors of Communio, which returns
in particular to the debates opened up by the German “Synodal Way”,
makes it possible to measure the risks and the opportunities of synodality.

110 Sœur Marie de l’Assomption:
The true character of the marriage
of Mary and Joseph according
to Saint Thomas Aquinas
By defending the truth of the marriage betweenMary and Joseph, Thomas
Aquinas not only clarifies the theology of the sacrament of marriage but
also helps us to better understand the role of Mary and Joseph in the
economy of salvation.

We thank Anne-Hélène Joulia for her kind assistance as translator.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 7



Emmanuel HoussetL’endurance de la chair
Il y a peu de réalités qui soient aussi difficiles à circonscrire que la
chair et cela n’est pas purement contingent ; ce n’est pas lié à un oubli
de la question de la chair de la part des théologiens et des philosophes.
On peut même dire que la surabondance des textes sur la chair des
Pères de l’Église à aujourd’hui rend encore plus complexe une éluci-
dation de la chair dans sa signification et son extension tant il semble
y avoir des essences totalement différentes de la chair. Paradoxale-
ment, l’extrême valorisation actuelle du corps, qui semble parfois
considéré comme concentrant en lui toute la dignité de la personne
humaine, n’aide pas du tout à la reconnaissance de la chair. Bien au
contraire, l’idolâtrie du corps qui, sous de multiples formes, fait de lui
l’un des veaux d’or de la modernité est sans doute l’une des causes de
l’oubli de la chair, de l’épreuve de la chair qui rend toute vie propre-
ment humaine. Si toute chair est un corps, tout corps n’est pas une
chair, et l’expérience première pour l’homme est de se comprendre à
la fois comme un corps et comme une chair, sans que le partage de ces
deux dimensions de l’existence humaine puisse devenir totalement
transparent. Avec cette ambiguïté existentielle, il en va sans doute de
l’obliquité de l’existence chrétienne selon laquelle le corps et la chair
ne sont que là où nous les offrons, que là où ils sont pour le Seigneur 1.
Le culte du corps est parfaitement compatible avec le mépris du corps
quand ce dernier n’est pas conforme aux projets que nous avons pour
lui, quand il ne satisfait pas nos désirs, et là aussi, très souvent, nous
n’aimons pas ce que nous sommes et nous aimons ce que nous ne
sommes pas. Et que dire du corps vieillissant qui est de plus en plus
considéré comme un obstacle à notre liberté et non plus comme le lieu
de cette liberté, à tel point que certains voient dans le suicide une
forme d’affirmation de sa dignité, avec un besoin de reconnaissance
sociale de son geste.

Le poids de la chair

Il y a là encore, non pas un oubli de la chair, mais un refus de la chair,
c’est-à-dire un refus de l’épreuve du temps et une peur de la mort, car
nous savons bien que la chair est une durée et qu’elle sera détruite,
même dans l’espérance de la résurrection de la chair. Autant le corps
peut, parfois, participer à notre gloire (quand on est jeune, fort, beau,

Éditorial*

8 *

1 Ces pages sont très marquées par le
texte de R. BRAGUE « Le corps est
pour le Seigneur », dans Communio
no V, 6-novembre-décembre 1980 « Le
corps », p. 4-19. Il montre en quoi l’ido-

lâtrie du corps conduit à le réduire à
une simple machine à disposition, ce
que confirment les absurdités du trans-
humanisme qui est en réalité un non à
l’humanité.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 8



riche, en bonne santé, etc.), mais la chair est une expérience
qui me met en question en tant qu’épreuve du temps, et donc
en tant qu’épreuve de soi, de la difficulté voire de l’impossibilité d’être
soi ; également en tant qu’épreuve de l’hostilité du monde sous toutes
ses formes. Quand nous sommes blessés d’une parole, d’une situation,
d’une injustice, nous le sommes dans notre chair et parfois la violence
subie par les autres dans leur chair est proprement inimaginable.
C’est la chair qui peut être tentée, comme c’est elle qui peut être
torturée, et les violents veulent posséder l’autre dans sa chair, jamais
seulement dans son corps, même si leurs mains, qui ne sont plus des
mains mais des pinces, se referment finalement sur un corps.

En opposition au phantasme d’un corps parfait, lisse, anonyme,
transculturel, délié de tout ancrage dans un lieu et dans une
époque, tel qu’on le trouve exprimé dans certaines bandes-dessinées,
la chair est toujours lourde d’une histoire, d’une histoire qui est
justement irréductiblement mienne et qui s’entrelace à celle des
autres. La chair est l’impossibilité de se délier d’un passé de joie ou
de douleur et, que nous le voulions ou non, nous portons dans notre
chair tout ce que nous avons éprouvé, mais, plus gravement encore,
toutes les violences que nous avons subies ; les violences sexuelles et
toutes les autres. Cette gravité, c’est le poids de la chair, le poids de ce
que nous avons enduré, même quand nous ne nous en souvenons
plus, et la question est de savoir comment il est possible de vivre avec,
dans la conscience de l’impossibilité de s’en défaire, de s’en laver. Un
tel poids peut être parfois totalement insupportable et il peut donner
matière au rêve d’un corps vierge de toute histoire, au risque alors de
rêver sa vie au lieu de la vivre en essayant d’échapper à la prison de la
souffrance, qui peut durer bien au-delà de la libération de la violence.

La chair comme chemin

La chair est donc ce qu’il y a de plus difficile à décrire, car elle peut
être un lieu de perte, volontaire (céder facilement aux tentations) ou
involontaire (la violence subie qui retire toute possibilité d’être soi),
ou un lieu d’accomplissement dans l’apprentissage de l’endurance et
de la patience. Assez souvent l’expérience de la chair est celle d’une
dépossession (par le monde, le temps, les autres ; par son corps, par la
souffrance) et notre liberté finie est de savoir comment répondre à
cette dépossession. S’agit-il d’y répondre par un acte de puissance,
de maîtrise ? Cela semble bien appartenir à l’essence de la per-
sonne humaine dans le souci de ne pas céder à la tentation ou
dans un surcroît de volonté par rapport aux violences du monde,

* Éditorial

* 9

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:05 - page 9

La chair



dans l’acceptation de la vie comme combat, comme combat
pour le sens de la vie, selon le témoignage si puissant de

Husserl en 1936 face à la montée de la barbarie en Europe. Néan-
moins, la voie chrétienne est également de répondre à une déposses-
sion par une autre dépossession, celle à laquelle nous appelle le Christ
et par laquelle la chair devient véritablement le chemin du salut. Si la
chair est finalement ma manière propre d’endurer le monde,
d’endurer ma condition mortelle, elle est bien le chemin sur lequel
nous passons, même si la personne n’est pas réductible à sa chair,
parce que la chair est toujours pour autre chose qu’elle. Que l’on
comprenne la chair comme notre nature sensible réflexive ou comme
la faiblesse constitutive de notre volonté, la chair est notre devenir
dans lequel je peux soit me laisser enfermer par ce que j’endure, soit
résister à ce qui me touche, me blesse et m’attire. Or cela ne se laisse
pas interpréter en termes de passivité et d’activité, de laisser-aller et
d’affirmation de soi, car il y a des puissances du mal en nous qui ont la
possibilité de totalement nous déborder. De toute façon, l’homme n’a
pas d’autre chemin que de tenter de transformer l’endurance de la
chair en un acte de liberté en décidant du sens de ce qui lui arrive, que
ce soit un désir, un plaisir ou une douleur. La chair porte donc bien en
elle ces deux modalités d’existence, et c’est bien en tant que chair que
l’homme existe, que sa vie est la sienne et qu’il est ouvert, ou non, à ses
possibilités les plus propres. Tel est le paradoxe le plus difficile à
penser, à savoir ce qui semble être la nature double de la chair : la
chair est la non-vérité de l’homme quand elle n’est pas le lieu d’un
exercice de son libre-arbitre, mais elle devient la vérité de l’homme
quand elle parvient à être l’acte de vouloir le bien ou au moins d’être
tendue vers lui. Il ne s’agit pas de choisir entre terre et ciel, mais de
faire en sorte que la terre s’élève vers le ciel. Si la vie de l’homme
devrait être ce chemin qui va de Babylone à Jérusalem, comme l’a si
souvent médité saint Augustin, ce chemin est bien celui de la chair et
toute la vie humaine est une tension irréductible entre ce qui nous
isole, nous enferme, nous englue dans une place, nous arrête, et ce qui
nous fait avancer, ce qui nous fait aller au-delà de nous-même dans
un témoignage rendu à la vérité, à une Vérité qui s’est incarnée pour
que nous puissions l’aimer.

Fragilité et patience de la chair

Quoi qu’il en soit, il est très difficile de partir d’une détermination
claire de ce qu’est la chair et pour le moment on doit se contenter de
dire que la chair n’est pas le corps, même si toute chair est aussi un
corps, et que la chair n’est pas l’âme, même si elle est inséparable de

Éditorial*

10 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 10

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



l’âme et si elle tend dans certains textes contemporains, y
compris en phénoménologie, à devenir un substitut au terme
d’âme. Néanmoins, si le terme de chair a pu sembler plus intellec-
tuellement correct que celui d’âme, que ce soit après Kant ou après
Nietzsche, il ne suffit pas de dire « chair » au lieu d’« âme » pour
développer une pensée de l’incorporation. Pour ne pas gommer la
difficulté au lieu de l’affronter, il convient de conserver l’idée, comme
le propose Tertullien, que la chair est le nom de l’homme, de l’homme
pris comme totalité. Elle est l’homme qui peut dire non à l’amour de
Dieu, et cela d’abord dans l’ignorance de son péché, et l’homme qui
peut voir Dieu dans un oui au Bien, même si cette possibilité ne vient
pas de la chair elle-même et est déjà reçue de Dieu. En effet, en elle-
même la chair n’a rien de mauvais et elle ne peut pas être réduite à une
sensualité dangereuse et opposée à l’intelligence du bien. Il y a
quelques occurrences de « bona concupiscentia 2 » dans l’œuvre de
saint Augustin, et cela indique bien que la chair ne possède pas
d’emblée un sens négatif. Avant toute détermination éthique, la
chair est le mode d’être de l’homme dans sa faiblesse, mais aussi et
surtout dans sa fragilité qui, comme l’a montré Jean-Louis Chrétien 3,
est le plus sûr fondement de l’existence humaine. Dès lors, exister
pour l’homme, pour un être de chair, ce n’est pas accomplir une
essence toujours déjà là, avec le corps ou en dépit de lui, mais c’est
apprendre par l’épreuve, par cette épreuve du monde qui est toujours
en même temps une épreuve de soi. On comprend alors que la chair
soit le phénomène le plus difficile, car elle est cette épreuve même.
Tout ce qui relève de la dimension agonique de l’existence humaine
(nudité, fatigue, faim, tentation, angoisse, maladie, etc.) est en
quelque sorte la chair elle-même. Seule alors une herméneutique
de la finitude a la possibilité d’élucider ce sens premier de la chair,
qui donne à comprendre que c’est depuis sa fragilité que l’on peut
répondre aux blessures du monde, que c’est elle qui fait ma réponse
mienne. Ce n’est pas la même chose d’être fragile et d’être faible et il
peut y avoir une force dans la fragilité et cette dernière n’est pas
incompatible avec la patience dont saint Thomas 4 dit qu’elle est cette
maîtrise par laquelle les maux extérieurs ne provoquent pas en nous
un excès de tristesse qui paralyserait le vouloir du bien. La patience,
comme l’une des parties potentielles de la force, modère notre tris-
tesse afin qu’elle ne devienne pas un obstacle à la béatitude, afin que
l’on puisse vivre avec sa chair dans le monde sans oublier le bien.

* Éditorial

* 11

2 Saint AUGUSTIN,Homélies sur l’évangile
de saint Jean, XIV, 12.
3 Jean-Louis CHRÉTIEN, Fragilité, Paris,
Éditions de Minuit, 2017.

4 Saint THOMAS D’AQUIN, Somme théo-
logique II-II, question 136 article 4.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 11

La chair



L’alternative de l’existence n’est donc pas celle d’une vie selon
la chair ou d’une vie selon l’esprit et la voie chrétienne n’est

pas un renoncement à la chair selon l’idéal inhumain d’une purifica-
tion de toute affectivité. Le choix de l’existence se trouve au cœur
même de la chair : soit une chair qui est une soumission à ce qui nous
entraine vers la mort, soit une chair qui tente de ressembler au Verbe
vers lequel elle se tourne. Soit une face de vautour, soit un visage qui
reflète la lumière du bien. Dès lors, se tourner vers le bien depuis la
fragilité de sa chair, ce n’est pas chercher d’une façon bien inhumaine
une maitrise totale de sa sensibilité et de sa sensualité, mais c’est
accepter d’avancer vers le bien sans assurance, sans sol ferme, en
tâtonnant, en boitant. Un oubli de sa fragilité serait ici un prélude à
une catastrophe personnelle qui consiste à s’enfermer dans une image
bien ordonnée de soi ; et de cet abîme seule l’humilité peut nous
sauver. La chair nous apprend donc que notre fragilité est le seul vrai
sol de notre existence et que nous ne sommes pas auto-créateurs, que
nous n’existons pas non plus pour nous, mais pour le prochain et pour
Dieu ; c’est cela qui peut nous sauver du désespoir. Malheureux celui
qui comme Ulysse veut malgré les mises en garde écouter le chant des
sirènes, car c’est qu’il a déjà consenti au péché. L’homme ne peut donc
se comprendre que depuis sa chair, il ne peut se réformer qu’à travers
elle et non pas malgré elle, et c’est pourquoi il n’y a aucun sens à
vouloir surmonter la chair, y compris dans la tendance au mal qu’elle
porte en elle, car il s’agit de la transfigurer, de laisser la foi au Dieu
incarné la transfigurer. Dès lors, l’endurance de la chair devient une
patience qui trouve sa source dans l’espérance.

Les actes de (la) chair

Tous les actes de la chair peuvent être également des actes du corps
(la réciproque n’est pas vraie) et la question est de savoir si, à travers la
chair comme épreuve, l’âme va pouvoir devenir la plénitude du corps.
La compassion, attaquée si violemment par Nietzsche dans Aurore,
parce qu’elle est le cœur du christianisme, et réduite par Nietzsche à
être une pure expression du nihilisme, est en réalité un véritable acte
« de chair », qui est le vrai contre-mouvement du nihilisme. En effet,
la compassion est la non-indifférence d’une chair pour une autre
chair, qui ne remet pas en cause la finitude de notre expérience, la
clôture des sensibilités et le lointain du prochain. La vraie compassion
est une action qui ne vit que de l’écoute de la souffrance de l’autre
chair, sans jamais la regarder de haut tel un juge ou un spectateur. Si
la chair est la charnière du salut, c’est qu’en elle se dit le oui (la
compassion) ou le non (je me détourne) à l’appel d’une autre chair.

Éditorial*

12 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 12

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Pour reprendre un exemple de saint Augustin dans le livre X
des Confessions sur la curiosité, devant un cadavre dans la rue,
c’est le plus souvent la curiosité qui répond et l’on accourt pour goûter
le spectacle de l’horreur, soit c’est la pitié qui répond et on le recouvre.

De même, la vie conjugale est un acte de la chair et dire que ceux qui
s’unissent ne forment qu’une seule chair, ce n’est pas prétendre qu’il y
ait une exception à la solitude radicale de l’existence, à l’abîme qui
sépare les sensibilités, les sensualités et les histoires, mais c’est mettre
en lumière la rencontre de deux libertés finies, de deux fragilités.
L’union des chairs, qui est également la manifestation de leur diffé-
rence, est celle des libertés et donc aussi possiblement celle des corps
qui se concrétise dans un acte commun, qui peut être l’enfant, comme
cela peut être toute forme d’engagement commun pour le monde de
Dieu. Bien des analyses phénoménologiques sur la maternité, la
paternité, la naissance, la gestation, etc., déploient les diverses figures
des actes de la chair. Être père selon la chair, ce n’est pas exactement la
même chose que l’être selon le corps, et c’est aussi le devenir en offrant
un lieu où être, en ouvrant un espace de liberté où la fille ou le fils
pourront rencontrer Dieu. Comme le décrit encore saint Augustin,
Monique, sa mère selon le corps, l’est également selon la chair, et c’est
pourquoi elle a toute sa place dans le récit de la conversion. Qui est
ma mère ? Qui sont mes frères ? Ce sont ceux qui écoutent avec moi la
parole de Dieu. L’acte de la chair est un acte de parole et d’écoute 5. La
chair est alors l’acte même de s’exposer à autrui, d’agir avec lui, dans le
respect de la liberté de chacun, dans le retrait de la pudeur. La simple
poignée de main est un acte de chair par lequel j’accueille autrui et je
m’accomplis dans cet accueil. Dans un tout autre ordre, la mort d’un
proche n’est pas simplement le moment où il cesse de m’apparaître
comme chair pour devenir corps, c’est également, sur le mode de la
perte, du déchirement, un rapport de chair à chair.

L’Église corps du Christ est aussi un acte de la chair, parce qu’elle est
une communauté dans laquelle chacun répond de tous dans la
conscience de sa finitude tout en répondant avec les autres, et cela
à partir du Christ qui a donné sa chair pour le monde. Ainsi peut-on
dire que la chair est la vérité du corps, parce qu’elle est la possibilité
pour le corps de s’exposer au monde et de se donner pour le prochain
et pour la communauté. Celui qui, dans la discrétion et la patience
inlassable, affronte l’épreuve de l’aide quotidienne jusqu’au bout
accomplit un acte de la chair qui participe au salut. Le corps n’est
pleinement corps que quand il se donne et devient alors positivement

* Éditorial

* 13

5 Voir les travaux de Jean-Louis CHRÉ-
TIEN : Saint Augustin et les actes de parole
(Paris, PUF, 2002) et Symbolique du

corps. La tradition chrétienne du Cantique
des Cantiques (Paris, PUF, 2005).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 13

La chair



chair. C’est la chair du Christ qui me donne la mienne, qui me
libère d’une incorporation, celle de mes tentations, pour une

autre incorporation, celle de l’Église 6.

Il y a bien là une nouvelle figure de l’être-soi qui peut renouveler la
vie du monde, puisque je ne deviens moi-même qu’à travers cette
épreuve qu’est la chair et que j’y réponds par des actes. Dès lors, je ne
suis moi-même que là où j’accepte de perdre une certaine identité, que
là où je me donne, et c’est cela qui transforme véritablement ma vie en
une histoire. Mon corps est le mien certes par sa mémoire, mais
surtout dans son acte de s’exposer et de se donner ; il est là où il
devient chair.

Christianisme et phénoménologie

Il y a aujourd’hui une rencontre de deux pensées de la chair que rien
ne préparait vraiment et qui est peut-être un de ces événements discrets
qui font l’histoire de l’être en vie. Il y a d’un côté la richesse infinie de la
pensée chrétienne de la chair comme chemin de vie, comme voie
oblique vers Dieu, comme endurance qui est le salut lui-même. Il
est clair que l’on n’a pas fini de découvrir l’inouï et la permanente
nouveauté de cette compréhension de la chair qui peut rendre à notre
monde sa jeunesse première. D’un autre côté, il y a la toute récente
analyse phénoménologique de la chair, qui met d’abord entre paren-
thèses tout propos normatif ou prescriptif, ainsi que la transcendance
de Dieu, y compris celle d’un Dieu qui s’est fait chair. Et pourtant, dès
Merleau-Ponty 7, on voit que l’analyse des structures a priori de l’expé-
rience charnelle est travaillée de l’intérieur par la question de l’Incar-
nation, sans transgresser pour autant les limites de la philosophie.

Il faut bien reconnaître que cette rencontre (plus qu’une confronta-
tion qui supposerait une symétrie, une forme d’équilibre et un véri-
table sol commun) entre l’idée d’une chair qui se fait esprit et la foi en
l’Esprit qui se fait chair est à la fois inévitable, nécessaire et impossible.
En effet, la fécondité de cette rencontre ne peut pas conduire à
minimiser ce paradoxe du lieu impossible de ce dialogue, qui a conduit
aux philosophies les plus audacieuses de notre temps et qui demeure

Éditorial*

14 *

6 On peut alors suivre Olivier BOUL-
NOIS : « Le véritable oui au corps et à la
vie est un oui à la chair, il implique que
l’on ait donné un sens à tout ce qui en est
la conséquence inéluctable (la maladie,
mais aussi le plaisir, la fatigue et la sexua-
lité), sens qui ne peut être trouvé que par
le soutien infatigable d’un Dieu fait corps,

à la fois souffrant et glorifié, blessé mais
toujours vivant », Communio XXII, 5 –
« La maladie », no133 sept.-oct. 1997,
p. 14-15. Voir également Communio
XXXI, 5-6 No187-188, sept.-oct. 2006,
« La différence sexuelle », p. 27.
7 Voir M. MERLEAU-PONTY, Sens et
non-sens, Paris, Nagel, 1966, p. 310.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 14

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



un avenir de la philosophie. Certes, on ne peut que constater
des proximités dans l’analyse du rapport de chair à chair, qu’il
s’agisse de la maternité, de la paternité, de la filialité, de la sororité, de
la fraternité, de la vie conjugale, de l’amitié, mais également de la
souffrance, de la maladie, du deuil, de la violence, sans pouvoir citer
toutes les situations concrètes de l’existence à travers lesquelles la chair
se donne à comprendre. Mais, bien évidemment, la phénoménologie
demeure une analyse de la sensibilité, de l’être-au-monde, voire de la
blessure de l’altérité, et elle ne peut pas décrire une vie charnelle
transfigurée par la vie, la mort et la résurrection du Christ, donc
par la chair du Christ. Sans doute peut-elle aller jusqu’aux limites du
phénomène et décrire la vie charnelle sur l’horizon de la chair du
Christ, et c’est cela qui lui permet de mettre en lumière la fragilité
comme l’essence de cette chair et le témoignage comme son acte le plus
propre. Elle peut dire que cette chair fragile est celle qui s’accomplit
dans le don d’elle-même, mais elle ne pourra jamais dire qu’un amour,
qui est une personne et donc une chair, me précède et donne à ma vie
charnelle sa force, son but, son sens.

Il n’y a pas de fusion possible de ces deux intelligences de la chair et
elles vivent de cette proximité du lointain qu’il faut se garder d’abolir
au risque de perdre et l’inouï du christianisme et la rigueur de la
phénoménologie. Entre l’analyse phénoménologique de la poignée de
main comme rencontre respectueuse de deux libertés et de deux
sensibilités et la méditation orante du lavement des pieds qui
concentre tout le mystère de l’humilité chrétienne, il y a à la fois
une réflexion commune sur la pudeur comme structure a priori du
rapport de chair à chair, comme attention à la manière propre dont
l’autre chair s’absente, est en retrait et dans ce mouvement sollicite
mon égard, et un abîme qui les sépare, car pour le christianisme le
sens ultime vient de Dieu et de lui seul et non d’une couche de
l’expérience humaine (le « je », le monde de la vie, l’effraction d’autrui,
tout phénomène saturé). La chair est le chemin, si c’est l’Esprit qui
conduit, si Dieu devient notre nourriture, si par lui nous sommes
complètement lavés, y compris nos pieds 8.

La chair reçoit cependant la signification commune et positive d’une
endurance qui ne consiste donc pas simplement à faire le dos rond
face à l’adversité, mais qui tente de vivre ce que l’on subit en décidant
de son sens. La chair est alors une tâche, la tâche finie de l’homme

* Éditorial

* 15

8 Voir Saint AUGUSTIN, Homélies sur
l’évangile de saint Jean, LXVI, 4. Les
pieds symbolisent les affects humains
par lesquels nous sommes en ce monde,

mais l’homme pécheur est aussi celui qui
peut avoir les pieds lavés par le baptême
afin de fouler la terre en avançant vers
Dieu.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 15

La chair



fragile, qui est de s’unir, dans la pudeur, aux autres chairs et de
répondre avec elles au bien, d’aimer ce bien, de faire l’épreuve

de son lointain qui nous attire. La chair est alors également l’impératif
de ne pas s’enfermer dans la contemplation pour répondre à celui qui
attend à la porte, pour avancer en se salissant les pieds dans le monde9.

L’intention de ce numéro sur la « chair » est alors de montrer que
l’intelligence de la vie charnelle, de ce qu’elle peut, doit puiser à la
source chrétienne, notamment pour écarter tout projet d’une néga-
tion pure et simple de la chair. Avec les textes de saint Paul, c’est
toute l’ambivalence de la chair qui se trouve décrite : la chair peut être
ce qui en nous s’oppose à l’esprit et nous entraine vers la mort, comme
elle peut devenir, par la résurrection du Christ, le lieu du salut 10.
C’est dans sa chair que l’homme peut devenir fort à travers sa faiblesse
et non pas seulement en dépit d’elle et sur ce point les analyses
augustiniennes de la convoitise de la chair sont incontournables.
La chair assumée par Dieu peut ensuite l’être également par
l’homme et elle devient alors le chemin du salut 11. Saint Thomas
d’Aquin offre un nouvel éclairage de cette tension constitutive de
l’existence en puisant dans la pensée d’Aristote et permet de saisir les
différentes formes de notre incarnation, puisqu’il s’agit de voir Dieu
dans la chair et d’ordonner la chair à la gloire de Dieu 12. Un dialogue
avec les analyses contemporaines de la chair 13 permet de jeter une
autre lumière sur la chair comprise comme acte de patience et acte
d’amour. Enfin, avec l’évangile de Jean il est possible de revenir au
centre en comprenant comment notre chair mortelle peut se
renverser en chair vivante, en chair d’amour 14.

Emmanuel Housset est professeur à l’université de Caen-Normandie,
membre de l’unité de recherche Identité et subjectivité et chargé
de cours à l’Institut Normand de Sciences Religieuses (Caen). Marié,
4 enfants, ses principales publications sont : La vocation de la personne,
Paris, Presses Universitaires de France, 2007 et Le don des mains,
Namur-Paris, Éditions jésuites, 2019.

Éditorial*

16 *

9 Voir J. RATZINGER, Le dieu de la foi et le
dieu des philosophes, trad. J. Croisel, Paris,
Parole et silence, 2017, p. 144.
10 Voir Olivier BOULNOIS, « La fragilité
de la chair selon saint Paul », infra, p. 17.
11 Voir Juliette de DIEULEVEULT, «De la
concupiscentia carnis à la chair du Christ −
Visages de la chair dans les Confessions de
saint Augustin, infra, p. 37.

12 Voir Chirine RAVETON, « L’ascension
chrétienne de la chair chez saint Thomas
d’Aquin », infra, p. 51.
13 Voir Emmanuel HOUSSET, « Le lieu
de la chair », infra, p. 67.
14 Voir Emmanuel CATTIN, « La chair
de la vie selon Jean », infra, p. 83.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 16

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



* 17

La fragilité de la chair selon saint Paul

“We are all men, in our own natures frail, and capable of our flesh”
(Nous sommes tous hommes, fragiles par nature, et soumis à la chair)

Shakespeare, Henry VIII, V, 3.

Maurice Leenhardt, missionnaire protestant et anthropologue
en pays kanak, rapporte avoir demandé à un Calédonien ce

que lui avait apporté le christianisme : la notion d’esprit ? une forme
de spiritualité ? Celui-ci répondit : «Vous ne nous avez pas apporté
l’esprit. Nous savions déjà l’existence de l’esprit. Nous procédions
selon l’esprit. Mais ce que vous nous avez apporté, c’est le corps 1 ». Le
propre du christianisme n’est pas de proposer une théorie de l’esprit,
mais une pratique de la chair et du corps.

Qu’est-ce qu’être un homme ? Et quelle est notre destinée ?— C’est
à ces questions fondamentales que Paul répond lorsqu’il s’efforce de
penser la chair. Mais, comme disait Hegel, « ce qui est bien connu [...]
n’est pas connu2 ». C’est particulièrement vrai de saint Paul, car nous
avons perdu le centre de perspective qui était le sien : nous le lisons de
façon anachronique, tel qu’il a été reçu ensuite dans l’Église, comme
n’étant ni juif, ni grec, mais chrétien. Or s’il adhère au Messie
(Khristos), et s’il est bien «messianiste » (khristianos), il se situe
avant que le christianisme se sépare du judaïsme : c’est un judéen
(ioudaios) messianiste. Paul est à la fois, et de manière indiscernable,
totalement juif (par la religion) et totalement grec (par la culture).
Cette remarque élémentaire a des conséquences majeures pour notre
interprétation : nous ne pouvons opposer la pensée de Paul, ni au
judaïsme, ni à l’hellénisme, pas plus que nous ne pouvons, dans ses
écrits, opposer ces deux aspects entre eux.

Cette situation herméneutique a une conséquence immédiate sur la
compréhension du concept de chair. Paul emploie tantôt le vocabu-
laire biblique de la chair (sarx), tantôt le vocabulaire philosophique
du corps (sôma). Or si l’on considère que Paul est seulement ou
1 Maurice LEENHARDT, Do Kamo. Le
mythe et la personne dans le monde mélané-
sien, Paris, Gallimard, 1971 (1re éd. 1947),
p. 212.

2 HEGEL, Phénoménologie de l’esprit,
trad. J. Hyppolite, Aubier, Paris, 1941
(I, 28).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 17

Olivier
Boulnois



essentiellement juif, et que le grec n’est pour lui qu’un vernis et non sa
culture fondamentale, on devra privilégier comme « authentiques »
les passages où il emploie le concept de chair, et minorer, en les
considérant comme des pis-aller et des concessions au langage de ses
interlocuteurs, les passages où il s’exprime en termes philosophiques.
Il est certes légitime de rechercher un noyau non-hellénisé dans la
pensée de Paul, comme l’a fait Bultmann, mais il faut aussi expliquer
pourquoi Paul s’exprime aussi, et tout autant, dans le langage des
philosophes. De surcroît l’opposition entre chair de la Bible et corps
des philosophes est forcée, car les philosophes, à commencer par
Platon et Aristote, ne manquent pas d’analyses pertinentes sur
l’essence de la chair. — Il nous faut donc examiner, sans a priori,
la doctrine de la chair et celle du corps chez Paul.

Je devrai d’abord parcourir deux interprétations répandues, afin de
les dépasser : la chair au sens phénoménologique, la chair au sens
augustinien. Même si ces concepts sont insuffisants, ils proposent une
première approche, par une voie négative (I). Puis, pour approcher de
plus près ce que signifie la chair chez Paul, j’en chercherai le sens dans
sa relation à d’autres concepts par rapport auxquels elle se définit : le
corps, l’âme et l’esprit (II). J’étudierai ensuite l’opposition entre la
chair et l’esprit (III). J’examinerai enfin comment la chair s’insère
dans l’histoire du salut (IV) 3.

I. Représentations de la chair

1. La phénoménologie de la chair

Dans la phénoménologie francophone, le concept de « chair » sert à
traduire l’allemand Leib, corps vivant (tandis que Körper désigne un
corps inerte, un solide saisissable). La chair, chez Merleau-Ponty ou
Michel Henry, c’est le nouveau nom du sujet transcendantal, le lieu
où la vie se manifeste en s’affectant elle-même, et la condition
d’apparition du monde : ce n’est pas l’œil qui voit, ni l’âme, mais
c’est la chair. La chair est le milieu du toucher, et si je me touche
moi-même, je suis à la fois sentant et senti ; c’est ce rapport réflexif à
soi-même que Merleau-Ponty appelle « l’entrelacs » de la chair, et
même « la chair du monde » : la source de tout sens et de tout accès
aux choses 4. De façon analogue, selon M. Henry, l’homme
« n’éprouve le monde qui le presse de toute part, que parce qu’il

Thème

18 *

3 Cet article s’appuie sur de plus amples
analyses développées dans Saint Paul et la
philosophie, PUF, Paris, 2022.

4 M. MERLEAU-PONTY, Le visible et l’in-
visible, Gallimard, Paris, 1964, p. 194-
198.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 18

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



s’éprouve d’abord lui-même 5 ». M. Henry distingue ainsi ce corps
qui est le nôtre, vivant et sentant, c’est-à-dire la chair, du corps
objectif, saisi parmi les objets du monde. La chair sent, le corps ne
sent pas. Nous sommes chair, mais nous avons un corps. Et lors-
qu’elle meurt, la chair redevient corps (cadavre).

Or, pour M. Henry, c’est de cela que parle le Nouveau Testament :
« La parole s’est faite chair, et elle a habité parmi nous » (Jean 1,14).
Comme dit Henry, « l’œuvre du Verbe, celle d’accomplir la révélation
de Dieu, se poursuivrait en quelque sorte à l’intérieur de la chair 6 ».
Autrement dit, dans l’analyse de toute chair, nous pouvons déchiffrer
une révélation de Dieu. «Au fond de sa Nuit, notre chair est Dieu 7 ».
La vie immanente qui nous affecte n’est pas radicalement autre que la
Vie divine. L’expérience de notre chair vivante et sentante est donc
une expérience de Dieu.

Mais chez Paul, le concept de chair ne met pas en évidence une
relation théorique au monde ; la chair ne fonde pas la connaissance ; il
n’est pas essentiel qu’elle s’éprouve elle-même. Au contraire, chez
Paul, la chair ne révèle pas Dieu, elle le voile et nous en éloigne. C’est
plutôt son contraire, l’esprit, qui révèle Dieu et qui sauve la chair, en
la libérant du mal et de la mort8.

2. L’interprétation augustinienne de saint Paul

Plus près de Paul, qu’il s’est acharné à déchiffrer, Augustin associe la
chair, le péché et la sexualité. Mais il s’agit là d’une conséquence et
non d’une cause. Car selon lui, l’essentiel se déroule au sein de la
volonté humaine, où se joue l’énigme du premier péché : l’homme, qui
était par essence doté du libre arbitre pour choisir le bien, a préféré
sa propre liberté, et commis ainsi le premier péché. C’est un événe-
ment qui est advenu au sein de la volonté, un choix par lequel le libre
arbitre a désobéi à la Loi, pour être à soi-même sa propre loi :
« L’homme a péché en voulant être l’égal de Dieu, c’est-à-dire être
libre de sa domination 9 ». Ainsi, l’événement fondamental du péché
provient de la liberté, et non de la chair.

Olivier
Boulnois

* 19

5 M.HENRY, Incarnation, Une philosophie
de la chair, Seuil, Paris, 2000, p. 8.
6 Ibid. p. 24-25.
7 M. HENRY, Phénoménologie de la vie I,
De la phénoménologie, Presses universi-
taires de France, Paris, 2003, p. 76.
8 Jean-François LAVIGNE, « Chair, corps,
esprit. Quelques remarques sur l’anthro-
pologie paulinienne », Noesis, 2007, 12,

p. 27-62, http://journals.openedition.org/
noesis/1293 .
9 AUGUSTIN, La Genèse au sens littéral II,
17, 25 (BA 50, 332). Pour une synthèse
sur la relation entre Paul et Augustin, voir
I. BOCHET, « Augustin, disciple de
Paul », Recherches de sciences religieuses
94 (2006) 357-380.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 19

La fragilité de la chair selon saint Paul



À la suite de cette première désobéissance, notre désir a cessé d’obéir
à notre volonté : il s’est fait convoitise ou concupiscence (libido, ou
concupiscentia). La révolte de la concupiscence est à la fois la punition
du péché et sa conséquence logique : en se rebellant contre la loi,
l’homme ne peut plus soumettre ses passions à la loi de sa raison.
C’est ainsi qu’Augustin comprend Paul : l’homme est désormais
soumis à la « loi du péché » (Romains 7, 23). Par conséquent, le
fait que l’homme vive « selon la chair » et soit soumis à la concupis-
cence ne s’explique pas lui-même par la chair, mais par une décision
de sa liberté. Et la chair ne désigne pas une nature mauvaise (car toute
nature a été créée bonne), mais la condition pécheresse de l’homme à
la suite du péché.

Mais Augustin voit dans le péché d’Adam un péché originel, c’est-
à-dire qu’il doit aussi expliquer le péché de tous les hommes ; il doit
donc, étrangement, leur avoir été transmis avant même qu’ils aient été
libres de pécher à leur tour. Et c’est cet événement primordial qui
explique que l’homme vive selon la chair : à la suite du premier péché,
il naît soumis à la concupiscence. Ce conflit s’inscrit désormais dans la
nature de tous : même lorsqu’il a reçu la grâce, l’homme reste la proie
des conflits entre la chair et l’esprit.

Or précisément, en vertu du péché originel, l’existence pécheresse se
transmet par l’acte de chair. «Notre fragilité même, ou plutôt la
condamnation de toute génération charnelle, vient de la transgression
que fut le péché originel 10 ». L’homme cédant à la convoitise, il
engendre dans la convoitise, et la chair naît soumise à la convoitise,
par une déformation héréditaire : Augustin emploie à ce sujet
l’expression contradictoire de « péché de nature 11 ». Or, pris en
lui-même, le désir est sexuel par essence 12. La sexualité est donc le
principe de transmission (héréditaire) du péché, en même temps
qu’une preuve de la rébellion de la chair du premier péché d’Adam
(alors qu’Adam usait de son sexe à volonté, comme d’une main,
l’homme subit maintenant des phénomènes involontaires, l’érection
et l’impuissance). Parce que l’homme engendre dans la concupis-
cence, il donne naissance à une autre chair marquée par la concu-
piscence. Chez Augustin, nous assistons donc à une « libidinisation

Thème

20 *

10 AUGUSTIN, Salaire et pardon des
péchés, (BA20A, 262-263).
11 AUGUSTIN, Contra Iulianum opus
imperfectum III, 210 (CSEL 85/1,
503) ; voir G. AGAMBEN, « Le péché
de la nature », in Il Regno e il Giardino,
Neri Pozza, 2019 ; Le Royaume et le

Jardin, trad. J. Gayraud, Paris, 2020,
p. 23-56.
12 AUGUSTIN, La cité de Dieu XIV, 16
(BA 35, 424-425) : « quand on parle de
libido sans nommer l’objet désiré, on pense
presque toujours à l’excitation des parties
honteuses du corps ». Freud s’en souviendra.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 20

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



du sexe 13 ». Ces interprétations viendront à échéance chez Freud qui
a sa propre doctrine de la libido, du péché originel et de la guérison
de l’âme.

Selon Augustin, vivre « selon la chair » signifie « vivre selon
l’homme ». Dès lors, la chair, c’est l’homme entier en tant qu’il est
entraîné au péché. Mais immédiatement, la chair et le péché se
divisent en deux, à partir de l’opposition entre l’esprit et le corps,
si bien que la division platonicienne entre l’esprit et le corps recoupe
l’unité de la chair : le péché est-il une conséquence du désir corporel
ou une perversion de l’esprit 14 ? — De surcroît, pour Augustin,
lorsque Paul écrit : « je suis charnel » (Romains 7, 14), il fait un
aveu autobiographique qui nous révèle l’essence de l’homme. Tous
les hommes, sous la grâce (et même un saint comme Paul), ressentent
de la concupiscence, ils sont « captifs sous la loi du péché » (7, 23) 15.
La chair désigne donc ce noyau de l’être humain qui demeure
toujours rebelle à l’ordre rationnel et moral. — Mais ici, Augustin
se méprend sur le sens de l’Épître aux Romains : il applique à la nature
de l’homme en général (héritier du péché originel) des analyses qui
désignaient chez Paul l’impuissance du peuple juif à accomplir la Loi.

II. L’essence de l’homme et sa structure

Il faut donc revenir à Paul en-deçà de ses interprètes. Qu’est-ce que
l’homme ? Pour répondre à cette question, Paul emploie un vocabu-
laire riche, souple, complexe : il mentionne la chair, l’esprit, le cœur,
l’âme, le corps, l’intellect. Mais le langage est un système de diffé-
rences : il serait dangereux de fixer une définition pour chacun de ces
termes indépendamment des autres. C’est pourquoi il est plus
prudent de commencer par examiner comment jouent les unes par
rapport aux autres les diverses composantes de l’homme.

1. La structure tripartite

Paul admet que l’être de l’homme comprend différentes parties,
mais il en énumère tantôt deux, tantôt trois.

1. Dès le premier écrit du Nouveau Testament, l’Épître aux Thes-
saloniciens, Paul est en possession d’une première tripartition : «Que

Olivier
Boulnois

* 21

13 Selon la juste formule de
M. FOUCAULT, Les aveux de la chair,
Gallimard, Paris, 2018, p. 329.
14 AUGUSTIN, La cité de Dieu XIV,
2 (BA 35, 354-355) : alors que Paul les
range dans la même catégorie (Galates 5,

19), Augustin oppose le péché « qui
concerne la volupté charnelle » (fornica-
tion, beuveries, orgies), et les « vices de
l’âme » (idolâtrie, jalousie, envie).
15 AUGUSTIN, Contre Julien VI, 23, 70
(PL 44, 305-306).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 21

La fragilité de la chair selon saint Paul



votre être tout entier, l’esprit, l’âme et le corps, soit gardé irréprochable
lors de la venue de notre Seigneur » (I Thessaloniciens 5, 23). À la fin
de sa lettre, il souhaite à ses destinataires d’être gardés saints, donc de
demeurer « tout entiers » lors de l’avènement duMessie. Il s’agit donc
ici de définir la totalité de l’être de l’homme ; son être intégral
comporte trois parties, trois composantes nettement distinguées :
l’esprit, l’âme (psukhè) et le corps (sôma).

2. Mais l’esprit, l’âme et le corps ne sont pas seulement les parties
d’un tout ; ils peuvent devenir des principes qui prédominent dans
l’existence, donc des formes de vie, des espaces et des expériences.
— C’est en ce second sens que Paul s’exprime dans la Première Épître
aux Corinthiens. Il explique que sa parole vient de l’Esprit de Dieu,
mais qu’elle est appropriée à différents destinataires, et reçue diffé-
remment par eux ; Paul et ses compagnons annoncent la Parole de
Dieu, « avec les paroles qu’enseigne l’Esprit, appropriant les choses
spirituelles à ceux qui sont spirituels » (I Corinthiens 2, 13). Il ne s’agit
plus de parties de l’homme, mais de types d’hommes : celui qui
perçoit le mieux l’Esprit est lui-même spirituel ; il vit selon l’esprit.

Or après celui-ci, vient « l’homme vital (psukhikos) ». — Ici, il faut
nous déprendre des représentations modernes de l’âme, associée à
l’immortalité depuis le Concile de Latran V (1513) et la philosophie
de Descartes : pour Paul comme pour toute la philosophie antique,
l’âme (psukhè, en latin anima) désigne « la forme d’un corps naturel
possédant la vie en puissance 16 ». Comme leur nom l’indique, les
animaux ont une âme, et elle meurt avec eux. Elle n’a rien de spirituel
ni d’intellectuel. C’est pourquoi j’ai traduit psukhikos par « vital » :
« L’homme vital ne reçoit pas les choses qui relèvent de l’Esprit de
Dieu, car elles sont pour lui une folie, et il ne peut les connaître »
(2, 14). Paul oppose donc l’homme qui vit selon la vie animale
− l’homme vital (psukhikos) − à l’homme qui vit selon l’esprit
(pneuma). L’homme vital n’est même pas capable de recevoir la
parole de Dieu, car il faudrait être spirituel pour la recevoir. Elle
est pour lui une folie. La vie naturelle, animale, s’oppose donc à la vie
spirituelle, la vie selon l’Esprit, comme l’âme vivante (psukhè) s’oppose
à l’esprit.

Mais il ajoute : « L’homme spirituel (pneumatikos), au contraire, juge
(anakrinei) tout et n’est jugé par personne » (2, 15). Pour aller de
l’existence naturelle à la vie selon l’esprit, il faut passer par une crise,
s’exposer à un jugement (krisis). Mais inversement, nul ne peut juger

Thème

22 * 16 ARISTOTE,De l’âme II, 1, 412 a 20-21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 22

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



l’esprit, car il est insaisissable. Ce ne sont pas les hommes, en tant
qu’êtres vivants, qui peuvent mesurer l’authenticité de leur propre
existence, la présence de l’esprit en eux. Leur propre conversion au
bien leur échappe. L’homme peut croire être juste, et ne pas l’être ; et
inversement, il peut croire n’être pas juste, et pourtant l’être. La
conversion est une transformation radicale de tout l’être, et non de
la conscience. Ce n’est pas notre conscience vitale (notre perception
psychique) qui peut juger de la réalité, laquelle est spirituelle.

Enfin, le public auquel Paul s’adresse vit selon la chair : « Pour moi,
frères, je n’ai pu vous parler comme à des hommes spirituels, mais
comme à des hommes charnels, comme à des petits enfants dans le
Messie » (3, 1). Ici, le charnel est l’antithèse du spirituel : « vivre selon
la chair » s’oppose radicalement à « vivre selon l’esprit », mais l’anti-
thèse renvoie aussi à l’opposition entre l’enfance et l’âge adulte (3, 3),
entre le passé et l’avenir de l’homme. Il y a donc deux aspects opposés
de l’existence qui se combattent en l’homme : l’homme spirituel peut à
lui seul signifier l’adulte en pleine possession de son être ; tandis que
ce qui caractérise l’homme charnel, c’est que, comme les enfants, il vit
encore dans l’envie et les querelles, et ne peut supporter la nourriture
solide.

Ainsi Paul évoque successivement deux oppositions, entre la vie
spirituelle et la vie animale, d’une part, entre l’esprit et la chair, de
l’autre. Du point de vue de l’écoute de la Parole de Dieu, il est donc clair
que l’âme et la chair résistent l’une et l’autre à l’esprit.

Nous avons ainsi deux tripartitions : esprit, âme, corps (I Thessalo-
niciens) ; vie selon l’esprit, vie selon l’âme et vie selon la chair (I Corin-
thiens). Il n’y a donc pas d’opposition entre la chair et le corps ; les
deux termes sont parfois interchangeables. Sans doute y a-t-il une
nuance : s’agissant d’une forme de vie (de l’éthique de l’existence et de
l’écoute de la Parole), il vaut mieux parler de vie selon la chair que
selon le corps (qui désigne plutôt une composante de notre être).

3. L’Épître aux Romains, qui s’adresse principalement à des païens
convertis, emploie de nouveau le vocabulaire philosophique du corps.
En nous, « le vieil homme » a été crucifié, c’est-à-dire que « le corps de
péché » a été détruit (6, 6) : le corps renvoie ici au mal et au passé, à
l’existence à laquelle l’homme meurt par le baptême. Paul exhorte les
Romains à combattre le mal, afin qu’il ne règne pas « dans votre corps
de mort pour obéir à ses convoitises » (6, 12) : le corps est très
logiquement associé à la mort, puisqu’il est le principe de notre
mortalité (de même en 7, 24 : «Qui me délivrera de ce corps de

Olivier
Boulnois

* 23

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 23

La fragilité de la chair selon saint Paul



mort ? »), mais il est aussi le lieu par où s’insinue la convoitise
(epithumia). L’opposition esprit / chair devient ici l’opposition
esprit / corps, équivalente à l’opposition entre la vie et la mort
(8, 10). C’est donc le corps (la vie ancienne, vécue selon la convoitise
et le péché) qu’il faut offrir en sacrifice (12, 1).

Or, dans l’Épître aux Romains, ce concept s’oppose à un autre, capital
en philosophie : l’intellect ou l’entendement (noûs). Dans sa grande
description du combat spirituel, Paul affirme : « je vois dans mes
membres une autre loi, qui lutte contre la loi de mon intellect (noos) »
(7, 23) : cette loi des membres (donc du corps) est celle du péché,
dont il dit être devenu esclave (car il s’exprime ici au nom du peuple
juif, incapable d’accomplir la Loi). Ici, le corps s’oppose clairement à
l’intellect. Mais deux versets plus loin, c’est la chair qui s’oppose à ce
même intellect : « je suis esclave, par l’intellect, de la loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché » (7, 25) — un nouvel exemple de
synonymie entre chair et corps. De manière très philosophique,
l’Épître aux Romains repose sur l’opposition entre l’esprit (pneûma)
et le corps, ou l’intellect (noûs) et le corps.

Trois conclusions en découlent. 1. Si l’on s’en tient aux termes, nous
rencontrons tantôt nos deux tripartitions (« esprit, âme, corps », ou :
« esprit, âme, chair »), et tantôt une opposition bipartite (entre « intel-
lect et corps », ou entre « esprit et corps »). Il est clair que, lorsqu’il
veut souligner l’opposition bipolaire entre les extrêmes, Paul néglige le
terme intermédiaire, sans que cela remette en cause la tripartition, qui
est plus exhaustive, parce qu’elle inclut le moyen terme. 2. Cela
signifie aussi que l’élément médian, l’âme, est en porte-à-faux : elle
peut facilement basculer du côté du corps auquel elle est étroitement
unie. Mais l’inverse n’est pas vrai : Paul n’envisage pas qu’elle se joigne
à l’esprit ; par conséquent, l’opposition la plus forte passe entre l’esprit et
le reste en l’homme. 3. Ce qui compte, c’est l’existence d’une structure
tripartite, plus que ses termes, puisque le vocabulaire varie. Même si
les concepts de chair et d’esprit sont bibliques, on ne peut pas les
opposer aux concepts philosophiques de corps et d’intellect : Paul
emploie tour à tour ces différents termes, sans se poser nos questions.
Ce qui importe est leur place et leur rôle : leur opposition.

2. Dynamique et ouverture

Ce qui importe est moins de définir les termes que de comprendre
leur structure et leur dynamique. Chez Paul, l’homme n’est pas
unifié, ni par rapport aux autres, ni en lui-même. Par rapport à
autrui, il ne forme pas une personne au sens propre, il n’est pas

Thème

24 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 24

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



radicalement individué : pris tous ensemble, les croyants forment un
seul corps (I Corinthiens 12, 12). Et en lui-même, il est divisé,
écartelé ; il peut aller dans la direction de la chair et du monde,
aussi bien que dans celle de l’esprit et de Dieu.

Pour la structure, l’essentiel est l’existence d’une tripartition : par le
sommet (esprit ou intellect) l’homme est capable de recevoir la parole
de Dieu, d’être sauvé par la foi dans le Messie, et de mourir au péché ;
par la base (chair ou corps) l’homme résiste à la parole de Dieu, il subit
une loi contraire, il laisse entrer la convoitise, et il pratique le péché ;
entre les deux, l’âme vitale suit la logique du corps et épouse son destin.

Et surtout, l’essence de l’homme est dynamique : elle n’est ni statique
ni close.

1. La tripartition n’est pas statique : Paul décrit un devenir ; nous
pouvons apprendre à vivre selon l’esprit, ou nous enfoncer dans la
servitude de la chair. Car l’homme n’est pas seulement les trois
aspects définis par la tripartition. Il peut se conformer à l’un d’eux,
et Paul appelle cela « vivre selon » : l’homme peut vivre selon la chair,
mais aussi « marcher » (se conduire) selon l’esprit (Romains 8, 4),
contempler les choses de l’esprit (8, 5), ou être dans l’esprit (8, 9).

2. La tripartition n’est pas close. Outre ce qu’il est, il y a ce que
l’homme peut avoir : par le sommet de lui-même, l’esprit, l’homme
communique avec l’Esprit divin ; et par le fond, il communique avec
les puissances du désir, ses craintes et ses ombres.

L’être de l’homme est ouvert par le sommet : l’homme peut « avoir
l’esprit duMessie » (Romains 8, 9 ; 11, 34), ou « l’intellect duMessie »
(I Corinthiens 2, 11). Et par la médiation de l’esprit ou de l’intellect du
Messie, c’est l’Esprit de Dieu que l’homme atteint : « vous êtes dans
l’esprit si vraiment l’Esprit de Dieu habite en vous, mais si quelqu’un
n’a pas l’esprit du Messie, il n’est pas à lui » (Romains 8, 9). Et
pourtant, l’Esprit de Dieu et l’esprit de l’homme restent distincts :
«Qu’est-ce qui sait ce qui est en l’homme, sinon l’esprit de l’homme
qui est en lui ? De même aussi, personne ne connaît ce qui est en
Dieu, sinon l’Esprit de Dieu » (I Corinthiens 2, 11). C’est pourquoi il
faut réserver la majuscule aux passages où il est explicitement ques-
tion de l’Esprit de Dieu. Ainsi, la boucle est bouclée : « L’Esprit
lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu » (Romains 8, 16) : recevoir l’Esprit (divin), c’est vivre selon
l’esprit (humain), mais un esprit transformé par la filiation divine.

Olivier
Boulnois

* 25

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 25

La fragilité de la chair selon saint Paul



— Et inversement, l’être de l’homme est aussi ouvert par son fond
obscur, car la chair vivante est le lieu du désir ; c’est par elle que nous
cédons à nos passions et à notre convoitise.

Nous pouvons donc résumer l’ensemble de ces analyses par
le tableau suivant, qui décrit l’homme « tout entier » (I Thessaloni-
ciens 5, 21) 17 :

L’homme tout entier :

DIEU : Esprit

Vers Dieu : AVOIR L’esprit du Messie L’intellect du Messie

ETRE Esprit (pneûma) Intellect

Âme (psukhè) Âme

Chair Corps

Vers le monde : la convoitise (epithumia, concupiscentia)

(La colonne de gauche renvoie à un vocabulaire plutôt biblique, celle de droite à un
vocabulaire plutôt philosophique)

Selon son être, l’homme se laisse analyser selon cette grande tri-
partition. Mais il y a aussi son avoir : l’homme peut recevoir l’esprit du
Messie, et ainsi, avoir part à l’Esprit de Dieu. C’est ainsi qu’il peut être
transformé. Il existe donc un mouvement d’ascension de l’être vers
Dieu, qui doit vaincre le mouvement inverse de la concupiscence,
laquelle va vers le monde (chez Paul, « monde » ne signifie pas un
simple espace-temps, mais l’espace d’une vie fermée à Dieu). Et ce
mouvement d’ascension rencontre le Dieu qui vient à lui, par l’unique
médiateur qu’est le Messie et son esprit (ou son intellect), qui s’unit à
l’esprit humain. Le même mouvement s’exprime en d’autres termes,
mais d’une manière analogue, chez Jean : « Comme le Père m’a aimé,
moi aussi je vous ai aimés. Si vous demeurez dans mes commande-
ments, vous demeurerez dans mon amour » (15, 9).

III. La chair et l’esprit

Une fois défini le cadre, nous pouvons maintenant mieux approcher
les termes. Lue horizontalement, cette structure manifeste un
système d’équivalence entre les concepts, mais verticalement, elle

Thème

26 *

17 Je reprends ici, en le simplifiant, un
schéma proposé par G. H. van
KOOTEN, Paul’s Anthropology in Context,

Mohr Siebeck, Tübingen, p. 376 (mais le
livre entier est inspirant).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 26

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



nous permet de les distinguer par rapport à des intentions différentes.
Le problème de la philosophie est par essence la question de l’être, de
ses divisions internes : l’une des plus fondamentales passe entre
l’intellect et le corps. Tandis que le problème de la Bible est celui
de la destinée de l’homme : celui du comportement éthique envers
autrui et envers Dieu. — Qu’est-ce qui permet à l’homme de se
tourner vers son créateur, de rester fidèle à Dieu et à sa Loi ?
— L’esprit. — Qu’est-ce qui empêche l’homme de se tourner vers
Dieu et d’accomplir sa Parole ?— La chair. Et c’est l’hellénisation du
judaïsme (commencée bien avant Paul, dès la traduction grecque de la
Septante), qui explique la superposition des deux interrogations : non
seulement, « qu’est-ce que l’homme ? » et « qu’est-ce que Dieu ? »,
mais aussi « comment l’homme va-t-il vers Dieu ? »

Or précisément, entre le corps et la chair, il y a un recouvrement et
une dissemblance.

1. L’intellect et le corps entrent dans une antithèse philosophique.
L’intellect désigne, chez les êtres humains, le lieu de la pensée ; il est
inséré dans l’âme qui est la forme du corps.— Le corps (sôma), chez
Paul se prend en un sens proche des stoïciens pour qui toutes les
réalités sont des corps : un corps est un solide, une unité de cohésion.
Le corps humain est une masse de terre, une pâte d’argile. Paul écrit :
« tu ne sèmes pas le corps qui doit naître, mais une semence nue
[... et] c’est Dieu qui lui donne corps » (I Corinthiens 15, 37-38). La
semence est inachevée, trop petite pour avoir corps ; si elle croît, c’est
parce que Dieu lui donne du volume. Le terme décrit un mode d’être,
il n’a pas en lui-même de sens éthique, c’est pourquoi, lorsque c’est
nécessaire, Paul l’utilise aussi bien pour parler du corps de l’homme
sur terre que du corps ressuscité.

2. L’esprit et la chair sont des concepts plus complexes. Ils entrent
dans la perspective éthique de la Bible.

Certes, l’esprit est un concept qu’on trouve déjà chez les stoïciens.
Pour ceux-ci, le pneûma est un souffle divin, subtil, impalpable, qui
parcourt l’univers, assure sa cohésion et donne aux êtres le mouve-
ment et la vie. Pour Paul comme pour eux, il a son siège dans le cœur
(Romains 5, 5 ; 2 Corinthiens 1, 22) ; il exerce une double fonction,
cognitive (I Corinthiens 2, 11) et motrice (15, 45). — Mais surtout,
dans la Bible hébraïque, l’esprit (ruâh) désigne un vent, un souffle,
quelque chose de divin, mais qui peut s’insinuer au plus intime de
l’âme vivante. C’est en ce sens que Dieu est Esprit. Et dans les autres

Olivier
Boulnois

* 27

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 27

La fragilité de la chair selon saint Paul



cas, l’esprit désigne une réalité insaisissable qui pénètre toutes choses
précisément parce qu’elle passe à travers les réalités brutes et solides.
Même lorsqu’il entre dans une substance corporelle, l’esprit signifie la
part qui échappe, par sa subtilité, à l’état ordinaire des substances :
l’insaisissable (voir Jean 3, 8 : « l’Esprit souffle où il veut [...], mais tu
ne sais ni d’où il vient ni où il va »). L’esprit (le souffle) est insaisissable
parce qu’on ne le maîtrise pas ; il est ce qui nous saisit et ce que nous
ne saisissons pas 18. — Chez Paul, l’esprit, c’est d’abord la nouveauté
de l’Évangile, un événement inouï qui vient percuter l’homme et le
transformer quand il le reçoit. L’homme ne vit plus sous l’ancien
régime, mais sous le règne nouveau de l’esprit (Romains 7, 6). Le
souffle est la condition transcendantale du rapport de l’homme à
autrui et à Dieu. Une communauté se reconnaît précisément au fait
qu’elle respire le même souffle, qu’elle est animée du même esprit. Un
prédicateur itinérant peut apporter avec lui un nouveau souffle
(2 Corinthiens 11, 4) qui transforme une communauté et la fait
changer d’esprit (Romains 8, 15).

Dans cette série d’équivalences, la chair désigne d’abord chez Paul le
corps vivant. Chaque espèce animale se définit par sa chair : « Toute
chair n’est pas la même chair : autre est la chair des hommes, autre la
chair des bêtes, autre celle des oiseaux, autre celle des poissons »
(I Corinthiens 15, 39). Ce qui caractérise la chair, c’est qu’elle est née,
qu’elle est vivante, donc qu’elle mourra. — Mais dans le cas de
l’homme, la chair désigne la condition humaine. À la différence
des animaux qui ont une coquille ou une carapace, l’homme porte
la partie dure, les os, à l’intérieur, et sa partie molle, la chair, à
l’extérieur : la chair est nue, tendre, exposée aux coups, aux blessures,
au meurtre. Elle est en nous ce qui fatigue, souffre, vieillit et tombe
malade (2 Corinthiens 12, 7). Mais aussi, en raison de sa sensibilité,
elle connaît l’émerveillement de la sensation, la gloire de la jouissance.
Elle porte en elle sa déchéance inéluctable et ses réussites provisoires.
Bref, elle est essentiellement faible.

La chair est aussi fragile et éphémère, « toute chair est comme
l’herbe », dit Isaïe (40, 6). Ainsi, Paul peut dire «ma chair » pour
se désigner lui-même : c’est une manière de se rapporter à soi. Mais en
parlant ainsi, il se désigne sous l’angle de la faiblesse : la chair n’est
plus une partie de l’être humain, mais une des manières de signifier la
totalité du moi — sa mortalité. Cela apparaît dans les formulations
redoublées, comme « la chair et le sang » : chez l’être vivant, ces deux

Thème

28 *

18 R. BODÉÜS, « Conception et représen-
tation fondamentale de l’esprit : une mise
au point »,Théologiques 2/ 2 (1994) 7-20.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 28

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



réalités sont inséparables ; prises ensemble, elles désignent le vivant
dans sa totalité. Lorsque survient l’appel divin et la révélation du
Messie, il ne convient pas de « consulter la chair et le sang »
(Galates 1, 16) ; à lui seul, l’homme vital ne peut pas saisir les réalités
divines.

La chair étant soumise au pouvoir de la mort, elle se soumet au
péché, car le péché naît de la peur de la mort. Ainsi, la chair désigne
l’homme, mais non pas sous un angle ontologique : du point de vue
éthique (et biblique), la chair est une postulation ; elle est ouverte sur
le monde par la convoitise (epithumia). La convoitise représente le
moment où la vie se recourbe sur elle-même et s’intéresse à elle-
même ; où le désir tourne l’homme vers le monde et le détourne de
Dieu. Orientée par la convoitise, la chair modifie notre phronêsis,
notre manière de discerner les actions à accomplir (Romains 8, 5), au
point que nous cherchons avant tout, par elle, à « pourvoir à nos
convoitises » (13, 14). — Par la convoitise, l’homme est enclin au
péché. C’est « pour obéir à ses convoitises » (Romains 6, 12) que
l’homme accomplit le péché. A contrario, Paul résume l’ensemble
de la Loi en un seul commandement : « Tu ne convoiteras pas »
(7, 7, sans complément d’objet). C’est donc une déviance radicale,
contraire à l’esprit, et qui conduit à la mort (7, 8 et 9).

La chair est donc dangereuse : elle obéit à la logique du désir
insatiable qui recherche sans fin ce qui lui manque, et se lasse toujours
de ce qu’il obtient ; elle divise le moi, parce qu’elle résiste à l’esprit et
parce qu’elle est le lieu de l’autre en moi : «Marchez par l’esprit, et
vous n’accomplirez pas la convoitise de la chair, car la chair convoite
contre l’esprit, et l’esprit convoite contre la chair, et ils s’opposent
l’un à l’autre » (Galates 5, 16-17). C’est en raison de cette chair que la
volonté est impuissante : « vous ne faites pas ce que vous voulez »
(5, 17). Ici, la chair signifie la misère de l’homme sans Dieu.

Paul énumère alors les œuvres de la chair qui sont d’abord des
tendances au péché, des passions ou des désirs avant d’être des actions
mauvaises : « impudicité, impureté, dissolution, idolâtrie, magie,
inimitiés, querelles, jalousies, animosités, disputes, divisions, sectes,
envies, meurtres, etc. » (Galates 5, 19-21) 19. Contrairement à ce que
croit lire ici Augustin, cesœuvres de la chair forment une série unique
qu’il n’est pas possible de diviser entre le corps et l’intellect. Les fruits

Olivier
Boulnois

* 29
19 Paul est sans nul doute le premier
grand théoricien de l ’idolâtrie, voir

D. BARBU, « The invention of idolatry »,
History of Religions 61 (2022) 389-418.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 29

La fragilité de la chair selon saint Paul



de la chair naissent de la convoitise et s’opposent aux fruits de l’esprit,
à ces émotions et tendances bonnes qui produisent des actes bons :
« charité, joie, paix, patience, douceur, bonté, foi, etc. » (5, 22).
— C’est de la convoitise que vient la révolte contre Dieu : « Lorsque
nous étions dans la chair, les passions des péchés, qui étaient activées
par la Loi, [agissaient] dans nos membres afin de produire des fruits
pour la mort » (Romains 7, 5). Par là, Paul associe un phénomène
universel, décrit par les philosophes 20, le caractère irrépressible des
passions, à une analyse historique : avant leur conversion auMessie et
à son esprit, les juifs étaient incapables d’accomplir la Loi. C’est ce qui
les conduisait à la mort. Lorsque l’homme a reçu et connaît les
commandements, sa faiblesse devient une inclination peccamineuse,
sa passion irrationnelle, un péché, et la répétition des péchés, un
esclavage : «Nous savons en effet que la Loi est spirituelle ; mais moi
je suis charnel, vendu et asservi au péché » (7, 14). La chair devient
alors le lieu de notre impuissance morale.

Au sens le plus fondamental, la chair n’est plus une composante de
l’être humain, elle désigne l’homme saisi dans la totalité de son être,
mais en tant qu’il abrite des penchants au péché. C’est l’homme
agissant dans la faiblesse et la fragilité, et poursuivant son plaisir
ou son intérêt propre. Lorsque la chair prédomine en quelqu’un, elle
définit une forme de vie : l’« homme charnel ». L’homme charnel,
c’est ce qui résiste à l’esprit, au salut de l’homme. L’homme charnel,
c’est l’homme de la convoitise. Mais l’homme charnel, c’est aussi
l’homme économique, juridique et politique : la chair des hommes
n’est pas seulement leur organisme, mais leur corps social, l’organi-
sation juridique qui institue le monde (sans Dieu), avec ses richesses
et ses dominations. Et lorsqu’il se convertit, même s’il vit toujours
dans l’économie du monde, le croyant renonce à tout cela et se tourne
vers l’esprit. Il use de toutes choses « comme n’en usant pas jusqu’au
bout » (1 Corinthiens 7, 31).

L’ambivalence de la chair révèle l’ambivalence de la vie : comme toute
vie, elle mène à la mort. La chair est donc : 1. notre condition
terrestre ; 2. la vie dans sa faiblesse ; 3. le lieu où règnent en nous
les passions et la convoitise ; 4. l’espace où règne le péché ; 5. ce qui
nous conduit à la mort. Face à la chair, l’esprit : 1. nous ouvre à une
condition céleste ; 2. est le lieu de la puissance de Dieu ; 3. apporte la
vie véritable ; 4. une vie de ressuscité, dans le Ressuscité.

Thème

30 *

20 Platon considère la convoitise
(epithumia) comme l’une des deux parties

de l’âme rebelles à la raison, République
IV, 439 bd.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 30

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



La chair et l’esprit conduisent, l’une à la mort, l’autre à la vie ; l’une, à
l’hostilité envers Dieu, l’autre à la résurrection (Romains 8, 7-11). Ce
sont deux attitudes, deux formes de vie, qui définissent deux destins
possibles. C’est pourquoi l’homme doit s’affranchir de la chair qui
pèse en lui comme une dette (8, 12). La chair est une fermeture sur
soi, un être-en-dette sur lequel nous retardons toujours.

L’opposition entre la chair et l’esprit est donc fondamentale. La chair
désigne la vie qui va vers la mort, tandis que l’esprit désigne une forme
de vie affranchie de la mort. La chair se rapporte à l’esprit comme le
terrestre au céleste : « La chair et le sang ne peuvent hériter du
royaume de Dieu [vocabulaire biblique] ni la corruption hériter de
l’incorruptibilité [vocabulaire philosophique] » (1 Corinthiens 15, 50).
En raison de sa faiblesse et de son impuissance, l’homme n’est pas
capable d’entrer par lui-même dans le Royaume de Dieu. Comme
dira l’Évangile selon Marc : « l’esprit est prompt, mais la chair est
faible » (14, 38).

IV. La chair dans l’histoire du salut

La chair et l’esprit constituent, pour l’une, l’obstacle au salut, pour
l’autre, l’ouverture vers lui. Quel rôle joue la chair dans le drame de la
relation éthique entre l’homme et Dieu ?

1. La chair et le péché

Selon Paul, la chair ne naît pas pécheresse, elle le devient. Pour
penser la chair dans l’histoire, il faut donc analyser l’événement du
péché.

Sur ce point, il nous faut comprendre Paul en-deçà d’Augustin. En
effet, Augustin interprète le péché d’Adam comme un péché originel,
ce qui implique deux points : il doit 1. être le premier, le commence-
ment du mal ; 2. valoir comme un péché héréditaire, pour devenir un
principe d’explication universel. Mais, chez Paul, nous ne retrouvons
que le premier élément : Paul évoque bien la faute d’Adam (figure
inverse du messie qui devait venir). Cependant, pour lui, ce qui se
transmet comme châtiment du premier péché, ce n’est pas le péché,
mais la mort : « par un seul homme le péché est entré dans le monde, et
par le péché, la mort, et ainsi la mort a pénétré dans tous les hommes »
(Romains 5, 12). Et si les autres hommes deviennent à leur tour
pécheurs, c’est par une libre imitation, une reproduction du premier
péché : « sur quoi, tous ont péché » (5, 12). Il y a d’ailleurs des justes :

Olivier
Boulnois

* 31

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 31

La fragilité de la chair selon saint Paul



tous les hommes ne sont pas pécheurs ; certains « n’ont pas péché par
une transgression semblable à celle d’Adam » (5, 14). La thèse augus-
tinienne que toute chair naît pécheresse n’existe donc pas chez Paul.
La chair ne désigne pas la nature pécheresse de l’homme, mais plutôt sa
faiblesse, sa fragilité, sa faillibilité, par laquelle elle peut désirer le mal,
y céder, et devenir ainsi pécheresse à son tour.

Paul explique ce point dans l’Épître aux Romains. Païens et juifs ont
besoin du Messie : les païens parce qu’ils ont connu Dieu mais ne lui
ont pas rendu grâce et gloire, les juifs parce qu’ils ont reçu la Loi mais
ne parviennent pas à l’accomplir. Par conséquent même si Paul
l’expose à la première personne, l’expérience du péché n’est pas un
aveu autobiographique, c’est une personnification de l’échec du peuple
juif à accomplir la Loi. Or Paul situe cette expérience dans l’espace
de la chair : « en moi, c’est-à-dire dans ma chair, n’habite pas le
bien, car vouloir le bien est à ma portée, mais l’accomplir, non »
(Romains 7, 18). Paul ne conçoit pas l’âme comme une citadelle où
le libre arbitre régnerait toujours. N’en déplaise à Augustin, ce qu’il
décrit n’est pas une simple rébellion de la concupiscence, c’est un échec
de la volonté à exécuter ce qu’elle veut : elle veut véritablement le
bien, mais ne parvient pas à l’accomplir.

Devenue forme à laquelle nous nous conformons, la vie selon la chair
est la vie où le péché se change en disposition acquise, vient s’invétérer,
s’incruster en nous, et devient la règle de notre conduite. Celui qui agit
« selon la chair » n’est pas encore converti. Il n’a pas tranché dans le vif
de son existence. Il est à la fois Oui et Non. Tandis que celui « qui a
pris la Décision [...] n’est pas Oui et Non, il n’y a que Oui en lui »
(2 Corinthiens 1, 17-19). De même qu’il y a deux aspects de l’homme
qui luttent l’un contre l’autre et qui se paralysent mutuellement, il y a
deux sortes d’hommes parfaitement tranchés : « Ceux qui sont selon la
chair s’orientent par la pensée vers les choses de la chair ; ceux qui sont
selon l’esprit s’orientent par la pensée vers les choses de l’esprit »
(Romains 8, 5). — La vie selon la chair s’oppose alors à la vie selon
l’intellect : « je suis esclave, par l’intellect (noi) de la Loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché » (Romains 7, 25). L’intellect est
toujours tourné vers le bien, et la chair vers le péché. Paul n’étant
pas un penseur du libre arbitre, il affirme que nous sommes toujours
esclaves de quelque chose : tantôt nous sommes esclaves de l’intellect
(de la Loi divine), tantôt de la chair (la loi du péché).

Mais cette contradiction est une contradiction vivante— le combat
spirituel. Le combat véritable se situe au niveau des esprits, c’est une

Thème

32 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 32

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



lutte de notre esprit contre les « esprits mauvais » (Éphésiens 6, 12).
Dans cette bataille, nous ne pouvons pas nous appuyer sur la chair :
« Si nous marchons selon la chair, nous ne combattons point selon la
chair » ; c’est pourquoi « les armes de notre guerre ne sont point
charnelles » (2 Corinthiens 10, 3-4).

2. Le péché et le combat spirituel

Pour Paul, toute l’existence humaine, y compris la vie dans la chair,
n’a de sens que par rapport à l’événement inouï et imprévisible du
Messie Jésus. Celui-ci a brisé l’histoire en deux : désormais, les païens
sont sauvés par la foi. Précisément, la mission du Messie a radicale-
ment modifié le sens de la chair : « La loi était sans force en raison de
la chair » (Romains 8, 3) ; les juifs la connaissent et la veulent, mais
n’ont pas en eux-mêmes la force de l’accomplir. La seule chose qui
puisse mettre fin à cette impuissance, c’est l’envoi par Dieu de son
Fils. La Loi est désactivée : l’homme n’a plus à croire que le salut
s’inscrit dans la chair (par le marquage de la circoncision ou les règles
alimentaires). Or l’esprit s’oppose à la chair, et non au corps. Vivre
selon l’esprit, ce n’est pas refuser de vivre dans un corps, mais c’est
refuser de se plier à la convoitise égocentrique qui conduit au péché.
On peut donc vivre dans la chair sans vivre selon la chair.On peut agir
dans le monde sans se conformer au monde. Comme dira l’Épître à
Diognète, les chrétiens « sont dans la chair, mais ne vivent pas selon la
chair 21 ». Vivre selon la chair, c’est consentir à une existence soumise
au péché et à la mort. Vivre selon l’esprit, c’est exister selon la
puissance de l’esprit qui a ressuscité le Messie et qui ressuscitera
ceux qui croient en lui22.

Le Messie n’est pas du côté de la chair et de la Loi, car le salut peut
arriver aux païens sans qu’ils aient à observer les règles séparatrices de
la Loi juive. D’où l’appel de l’Épître aux Galates : « Vous, frères, vous
avez été appelés à la liberté ; seulement, ne faites pas de la liberté une
ressource pour la chair » (Galates 5, 13). La vie nouvelle du croyant, la
vie selon l’esprit, n’est pas une fuite loin du monde, une anachorèse.
C’est une autre manière de vivre dans le monde : « Ceux qui sont au
Messie (Khristos) ont crucifié la chair avec ses passions et ses convoi-
tises » (5, 24). Il ne s’agit pas ici d’une exhortation à la mortification,
mais d’une constatation : la crucifixion première se reproduit dans la

Olivier
Boulnois

* 33

21 Épître à Diognète 5, 8 (trad. J.-M. Sala-
mito in Premiers Écrits chrétiens, sous la
dir. de B. Pouderon, J.-M. Salamito, B.
Pouderon, Gallimard, Paris, 2014,
p. 814).

22 Elian CUVILLIER, « Le « corps » (σῶμα)
entre« chair » (σάρξ) et « esprit » (πνεῦμα) »,
Cahiers d’études du religieux. Recherches inter-
disciplinaires, 12 (2013), http://journals.
openedition.org/cerri/1255 .

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 33

La fragilité de la chair selon saint Paul



conversion des croyants : l’Esprit saint a plongé dans la mort
leur existence ancienne ; il l’a libérée de la chair, comprise comme
domination du péché, c’est-à-dire ici des prescriptions de la Loi
(qui paraissent nécessaires à ceux qui sont pris dans le cercle vicieux
du commandement et de la transgression). Le combat spirituel peut
désormais être victorieux, parce que, vivant dans la chair pécheresse,
l’homme ne vit plus selon la chair, il ne se conforme plus à elle, mais
à l’esprit qui reçoit de l’Esprit du Messie sa force.

La chair est humiliante, et ne permet pas de tirer orgueil de nos
forces. «Malheur à l’homme qui se confie en l’homme, qui fait de la
chair son appui » (Jérémie 17, 5). Paul lui fait écho : Dieu a choisi ce
qui n’est pas pour anéantir ce qui est, afin « que nulle chair ne se
glorifie devant Dieu » (1 Corinthiens 1, 29). En se donnant à elle-
même sa gloire, elle prétend atteindre par elle-même ce que, dans sa
faiblesse, elle ne peut atteindre ; elle prétend obtenir la connaissance
de Dieu sans passer par l’économie de sa révélation. — C’est préci-
sément en citant ce passage que Luther rejettera la « théologie de la
gloire », celle des théologiens qui prétendent connaître Dieu à partir
de leurs propres forces et de leurs propres concepts ; il lui préférera la
« théologie de la croix », c’est-à-dire l’économie du salut venu de Dieu
par l’intermédiaire du Messie 23.

C’est d’ailleurs autour du Messie que s’articule l’opposition entre
chair et esprit : Jésus Messie est « issu de la descendance de David
selon la chair et défini Fils de Dieu [...] selon un esprit de sainteté »
(1, 3-4). N’y voyons pas encore une évocation des deux natures du
Christ. Simplement, Paul oppose la génération « selon la chair »,
c’est-à-dire d’un point de vue simplement humain, selon une défini-
tion faible et insuffisante, à la définition forte et correcte : par sa
résurrection, Jésus doit être défini Fils de Dieu.

Dieu a fait ce qui était impossible à la Loi, parce qu’elle était
impuissante à cause de la chair : « Dieu, en envoyant son propre
Fils dans une chair semblable à celle du péché et à cause du péché, a
condamné le péché dans la chair » (Romains 8, 3). Ici, la chair est
évoquée à deux reprises. D’abord, pour signifier la condition
humaine, pleinement vécue par le Messie, et exposée aux péchés.
Mais l’événement absolu de la résurrection en a inversé le signe : la
deuxième occurrence de la « chair » évoque la victoire sur le mal, donc
une libération de la chair. Venu dans la condition de l’homme faible

Thème

34 *

23 Luther, « Thèse20 »,Controverse tenue à
Heidelberg,Œuvres, trad. J. Bosc, G. Lagar-

rigue (modifiée), Œuvres, Pléiade, Paris,
1999, I, 180 (Weimar Ausgabe I, 362).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 34

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



et faillible, le Messie condamne « le péché dans la chair » : il ne
condamne donc pas la chair, mais le péché ; il le combat et il le
vainc là où il se trouve, dans la chair. Et celle-ci est désormais promise
à la vie de l’esprit : « Car si vous vivez selon la chair, vous êtes sur le
point de mourir ; mais si, par l’esprit, vous tuez les actions du corps,
vous vivrez » (8, 13).

3. La chair et la résurrection

La résurrection est l’axe autour duquel la chair change de sens, et
passe du négatif au positif. L’opposition entre l’âme vitale et l’esprit
est radicale, c’est tout simplement l’opposition entre le corps mortel
et le corps ressuscité : « il est semé dans l’ignominie, il ressuscite dans
la gloire [...] ; il est semé corps vital (psukhikon), il ressuscite corps
spirituel (pneumatikon) » (1 Corinthiens 15, 43-44). C’est aussi
l’opposition entre la forme du passé, le premier homme, Adam, et
la forme du futur, le dernier homme, le Messie (15, 45-46). Après
avoir (au passé) porté l’image de l’homme terrestre, le croyant
portera (au futur) l’image du céleste. Vivre, c’est vivre dans l’inter-
valle entre ces deux extrêmes ; c’est parcourir le chemin qui va de l’un
à l’autre.

La résurrection suppose la mort de la chair (et l’âme meurt avec
elle), mais en elle, le croyant deviendra ce qu’il est destiné à être : un
corps spirituel (car le corps vivra avec l’esprit). Vivre, c’est donc aller
du vivant (ce que nous sommes, corps et âme) vers le spirituel (ce que
nous serons) ; c’est recevoir dès maintenant l’esprit, et devenir, dès ici-
bas, esprit, mais dans la chair. Car c’est la résurrection duMessie qui a
changé la vie. « Il est écrit : le premier homme, Adam, a été fait âme
vivante [Genèse 2, 7] ; mais le dernier Adam est esprit vivifiant »
(1 Corinthiens 15, 45). C’est la résurrection du Christ qui fait passer
de l’âme (et de la chair) à l’esprit. Même si Paul s’exprime aussi en
termes philosophiques (en parlant d’ « incorruptibilité »), pour lui,
toute l’existence humaine bascule autour de l’événement de la résur-
rection du Messie, reçu dans la foi.

La vie charnelle n’est donc pas disqualifiée par la foi. Lieu de la
souffrance et de la destruction, la chair est aussi le lieu où a eu lieu le
salut dans le Messie. Elle est également le lieu où l’homme éprouve la
puissance de Dieu et anticipe le salut. Dans la chair se superposent
deux images : celle d’où nous venons (le premier Adam, « l’homme
terrestre »), celle vers laquelle nous allons (l’identification au Messie,
« l’homme céleste »).

Olivier
Boulnois

* 35

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 35

La fragilité de la chair selon saint Paul



Concluons

La chair, telle que Paul la présente, n’est pas la sexualité. Elle n’est
pas non plus le corps. Elle désigne la totalité de l’homme, en tant qu’il
est à la fois faible, enclin à la convoitise et capable de pécher. Elle peut
suivre la pente naturelle de la vie vers la convoitise, soumise au monde
et tournée vers la mort. Mais elle peut aussi être sauvée, recevoir
l’Esprit et en être vivifiée. Car le centre de la pensée paulinienne est
l’événement de la résurrection du Christ (Messie). Cet événement
reconfigure radicalement l’existence et l’histoire humaines. À l’ori-
gine, l’homme est chair : il est fragile, mortel, peccable. Et la Loi juive
ne parvient pas à l’en arracher ; au contraire, en pensant faire passer le
salut par des gestes eux-mêmes charnels (alimentation, circoncision,
etc.), elle en confirme le pouvoir. Mais à la fin, la chair sera sauvée ;
l’homme vivra une vie sans mort, dans sa chair ressuscitée, avec le
Messie. Dès maintenant, la chair est encore souffrante, mais déjà
vivifiée par l’Esprit ; bientôt elle sera glorieuse. Le spiritualisme
est voué à l’échec, car c’est ce qui est le plus charnel qui est le plus
spirituel.

Olivier Boulnois, membre du comité de rédaction de Communio, marié,
quatre enfants. Directeur d’Études à l’École Pratique des Hautes Études.
Dernière publication : Saint Paul et la philosophie, Une introduction à
l’essence du christianisme, Paris, Presses Universitaires de France,
2022.

Prochain numéro
novembre-décembre 2022

Naître

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 36



De la concupiscentia carnis
à la chair du Christ

Visages de la chair dans les Confessions
de saint Augustin

«Tristesse est la chair de la chose perdue 1 » : n’est-ce pas le
sentiment qui semble habiter Augustin au moment de

répondre à l’appel à servir Dieu dans la chasteté et la continence ?

Elles me retenaient, bagatelles de bagatelles, « vanités de vanités »,
mes amies de toujours ! Elles me tiraillaient par ma robe de chair,
elles me susurraient : « Tu nous donnes congé ? Mais, dès cet
instant-ci, nous ne serons plus tes compagnes, plus jamais, pour
toujours ! Et dès cet instant-ci, interdit ça ! Et ça ! Pour jamais, pour
toujours ! ». Ce qu’elles suggéraient, quand je dis « ça ! Et ça ! »,
ce qu’elles suggéraient, mon Dieu ! Que ta miséricorde le détourne
de l’âme de ton serviteur ! Suggestions ordurières ! Quelles
ignominies2 !

La question de la chair est un lieu sensible de la réception de l’œuvre
d’Augustin. Tantôt on met en avant le jeune homme qui, à Carthage,
« cherchait quoi aimer, amoureux de l’amour » (Conf. III, 1, 1,
p. 817), celui qui vécut comme un arrachement le renvoi de sa
concubine et dont la conversion fut, entre autres résistances, retardée
par les tiraillements de sa « robe de chair ». Tantôt on le rend
responsable de la méfiance dans laquelle l’Église a longtemps tenu
– et tient peut-être encore partiellement – la chair et la sexualité.
Père du péché originel, Augustin serait aussi le pourfendeur de la
chair.

Nous voudrions proposer, à partir de quelques textes des Confes-
sions, de sortir de cette opposition. Nous partirons de la réflexion du
livre X sur la concupiscentia carnis, abordée par Augustin dans la
perspective johannique de la « triple concupiscence, celle de la chair,

* 37

1 É. DE TURCKHEIM, Lunchbox, Paris,
Gallimard, 2021, p. 171.
2 AUGUSTIN D’HIPPONE, Les Confessions
VIII, 11, 26, Œuvres I, Paris, Gallimard,
Bibliothèque de la Pléiade, L. Jerphagnon

(éd.), P. Cambronne (trad.), 1998, p. 948.
Les références ultérieures aux trois
volumes de la Pléiade seront abrégées
en Œuvres I, II et III.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 37

Juliette de
Dieuleveult



celle des yeux et l’ambition du siècle » (X, 30, 41, p. 1008) 3. Nous
mettrons cette convoitise de la chair en regard de la continence
qu’Augustin demande à Dieu avec insistance. Cette demande
sera rapprochée d’un texte capital qui témoigne d’une intériorisation
des sens, par laquelle les « charnelles étreintes » sont transmuées
en « étreintes de l’homme intérieur 4 ». Nous élargirons enfin notre
propos à la considération de la chair vis-à-vis de l’Incarnation et du
don de l’Eucharistie.

Augustin et la chair : c’est un itinéraire captivant qui se dessine au fil
des Confessions, non sans ombres ni contradictions, mais fermement
ancré dans une expérience de la chair comme « charnière du salut 5 ».

La chair combattue

Les traces d’une méfiance, voire d’une condamnation de la chair, ne
manquent pas dans l’œuvre d’Augustin, particulièrement dans les
quinze dernières années de sa vie, à l’occasion des controverses avec
Pélage ou Julien d’Éclane. Les Confessions ne font pas exception,
même si, comme nous le verrons, les textes relatifs à la chair se
prêtent à des lectures plus contrastées.

Qu’est-ce que la chair pour Augustin ? C’est avant tout une réalité
marquée par une grande ambivalence, puisque le mot désigne aussi
bien la condition de l’homme revêtue par le Christ dans l’économie du
salut que ce qui touche à la vie sexuelle, au péché ou à la mort. La
chair, c’est la vie sexuelle et tout ce qu’elle implique comme plaisir,
tentation, dépendance, débordement ; c’est également, dans certains
emplois du terme, la vie du corps, à travers l’usage des cinq sens ; c’est
aussi la condition de l’homme – au sens où, dans la Bible, la chair
désigne l’être vivant 6 –marquée par le péché et la mort. Ce lien entre
la chair, la mort et le péché est sans doute le point où la pensée
d’Augustin est la plus radicale, puisqu’il est un des premiers à faire si
nettement dépendre du péché originel la malédiction attachée à la

Thème

38 *

3 Augustin se réfère à 1 Jean 2, 15-16 :
«N’aimez pas le monde ni ce qui est
dans le monde. Si quelqu’un aime le
monde, l’amour du Père n’est pas en
lui, puisque tout ce qui est dans le
monde – la convoitise de la chair, la convoi-
tise des yeux, et la confiance orgueilleuse
dans les biens – ne provient pas du
Père, mais provient du monde » ; nous
soulignons.
4 Ce développement remanie un passage
d’une publication antérieure, « L’homme

intérieur dans les Confessions de saint
Augustin », L’homme intérieur et son
discours. Le dialogue de l’âme avec elle-
même, Le Cercle Herméneutique, Vrin,
2018 / 1-2, p. 99-112.
5 La formule est de TERTULLIEN. Voir
De Resurrectione 8, 2.
6 Par exemple en Isaïe 40, 5 : « Alors la
gloire du Seigneur se révélera et toute
chair, d’un coup, la verra, car la bouche
du Seigneur a parlé » et Luc 3, 6 : « Et
toute chair verra le salut de Dieu ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 38

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



chair 7. Plus largement, le terme « chair » désigne « l’indice de fragilité
de l’homme créature, l’enracinement dans ce “siècle”8 ».

«Maudit esclave de mes convoitises mauvaises 9 »

Avant d’être un motif ou un concept, la convoitise de la chair est une
expérience, vécue et racontée par Augustin, sans rien taire de ses
voluptés ni de son amertume. Il ne raisonne pas seulement à partir de
sources bibliques ou gréco-latines, il expose son intimité, de manière
parfois très explicite. C’est toute la singularité de ce témoignage, cœur
et corps mis à nu sous le regard de Dieu, itinéraire d’égarement relu à
la lumière de la conversion.

Pour en prendre la mesure, parcourons quelques étapes, des livres II
à IX. Dès le prologue du livre II, Augustin entreprend de rappeler à
sa mémoire « les charnelles corruptions de [son] âme » (II, 2, 2,
p. 805). Âgé de seize ans, il fait l’expérience de la « concupiscence
de la chair et des jaillissements de la puberté », avant de « s’éparpiller
[...] parmi les fornications » (ibid.). On remarquera, néanmoins, que
cette confession se fait sous le regard de Dieu, par « amour de [son
amour] » : «Ô Douceur de bonheur et de sécurité, ô toi qui me
rassembles de la dispersion où je me suis, tout en lambeaux, éparpillé,
détourné de toi, l’Un, perdu dans le Multiple » (II, 1, 1, p. 804.).
Mention capitale, puisqu’elle prépare les réflexions ultérieures sur la
continence, définie comme ce qui rassemble le sujet et le ramène à
l’unité. Au livre III, l’arrivée à Carthage, « chaudière » crépitante des
« honteuses amours », orchestre le thème des plaisirs sexuels :
« Aimer et être aimé, c’était plus doux pour moi si je pouvais jouir
du corps de l’être aimant. Et j’allais donc souillant le cœur de l’amitié,
par les viles souillures de la concupiscence ; j’en brouillais la candeur
par l’infernal désir » (III, 1, 1, p. 817-818). Au livre VI, le motif de
l’esclavage s’allie à celui de la convoitise charnelle : « chez moi, c’était
avant tout l’habitude de rassasier l’insatiable concupiscence qui me
torturait violemment dans ses chaînes » (VI, 12, 21, p. 897). De
quelles chaînes s’agit-il ? « Je serais trop malheureux, écrit Augustin,
si j’étais privé des étreintes d’une femme [...]. Sot que j’étais, j’ignorais

Juliette de
Dieuleveult

* 39

7 «Augustin avait fini par considérer [...]
que la façon dont les pulsions sexuelles
échappaient à la volonté était un signe
particulièrement évocateur de la fragilité
que l’humanité avait héritée de l’acte
originel de désobéissance d ’Adam. Il
avait fini par insister, contre les pélagiens,
sur le fait que le hiatus entre la volonté et le
sentiment sexuel avait été infligé à Adam et

à tous ses descendants comme une poena
reciproca, une punition imposée à la mesure
du crime. D’où son immense pouvoir
symbolique », P. BROWN, Le renoncement
à la chair. Virginité, célibat et continence dans
le christianisme primitif, Paris, Gallimard
[NRF], 19951, 1998, p. 497-498.
8 Œuvres I, n. 5, p. 1410.
9 Voir Conf. IV, 16, 30.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 39

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



que, selon le mot des Écritures, nul ne peut être continent si tu ne lui
accordes ce don (VI, 11, 20, p. 896) 10 ». Augustin finit par être privé
de ces étreintes. Pour favoriser son ascension sociale et profession-
nelle, un mariage prometteur est arrangé par sa mère, Monique ; la
concubine d’Augustin est renvoyée en Afrique, laissant auprès de lui
« le fruit de [sa] chair et de [son] péché », son fils Adéodat.

Suit cet aveu : « Loin de se guérir, la blessure ouverte à l’arrachement
de ma première compagne, passé le temps d’inflammation et de très
vive douleur, se gangrenait, provoquant comme une douleur plus
froide mais plus désespérée » (VI, 15, 25, p. 899).

Les tentations de la chair et le don de la continence

Si la chair est un combat pour Augustin, c’est parce que la recherche
de l’union charnelle – dans le concubinat ou le mariage – est, avec
l’ambition professionnelle, l’un des deux obstacles qui l’empêchent de
suivre le Christ : « le désir de l’union charnelle me tenait étroitement
dans ses liens et les affaires du siècle m’asservissaient » (VIII, 5, 12,
p. 937). Un peu plus tôt, Augustin déplorait son incapacité à « se
rendre disponible pour Dieu », contrairement à l’ancien rhéteur
Marius Victorinus dont on lui avait raconté la conversion : « C’est
après cette disponibilité que je soupirais, enchaîné que j’étais dans les
fers, non d’un étranger, mais de ma propre volonté, de fer elle aussi »
(VIII, 5, 11, p. 936). Dans ces pages, on le voit, la condition charnelle
coïncide avec l’esclavage de la volonté.

Mais qu’en est-il de la lutte entre les tentations de la convoitise de la
chair et la quête de la continence ?Voici la propositioqui ouvre la seconde
partie du livre X : «Tu me commandes assurément de me contenir
devant “la concupiscence de la chair et la concupiscence des yeux et
l’ambition du siècle” » (X, 30, 41, p. 1008). Remarquons qu’Augustin,
immédiatement après avoir nommé la triple concupiscence, propose une
définition de la continence particulièrement large, sansmême évoquer sa
dimension sexuelle : « La continence nous ramasse, nous ramène à cette
Unité que nous avions perdue en glissant dans le Multiple » (ibid.). De
surcroît, cette définition requiert d’ordonner à Dieu l’acte d’aimer :
« C’est, en effet, t’aimer trop peu que d’aimer en même temps que toi
quelque autre chose sans l’aimer à cause de toi » (ibid.). On comprend
mieux, dès lors, que le combat d’Augustin contre les «mouvements
lascifs » vécus dans son sommeil n’ait qu’une seule issue : se tourner vers

Thème

40 *

10 Voir aussi X, 29, 40. Dans ces deux
passages, Augustin cite Sagesse 8, 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 40

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



celui qui « a le pouvoir d’aller au-delà de ce que nous demandons et
concevons » (X, 30, 42, p. 1009).

La lutte pour rester chaste, y compris dans le sommeil lorsque l’âme
consent aux suggestions des « images [des] plaisirs », est, dès lors, le
lieu d’une plus grande foi. En réalité, la concupiscence ne concerne pas
tant l’objet sur lequel se porte le désir, qu’il s’agisse de sexe, de
nourriture ou de boisson, de parfums et mélodies, de lumières ou
couleurs – tels sont, en effet, les objets concernés par la concupiscence
de la chair au livre X –, que les liens par lesquels elle entrave la volonté.
Si la concupiscence doit être combattue, c’est bien parce qu’elle fixe,
contre son vouloir, le sujet sur un objet – d’où les images employées
par Augustin : « glu », « chaînes », « filets », « entraves », « pièges ».

Au demeurant, Augustin sait que la continence est un don à recevoir
de Dieu, selon l’enseignement du Livre de la Sagesse :« Tu nous
commandes la continence, mais, ainsi qu’il a été dit, “comme je sais
que personne ne peut l’observer, si ce n’est par un don de Dieu, c’est
déjà sagesse de savoir d’où vient ce don” (X, 29, 40, p. 1008) 11 ».
Augustin sait aussi qu’il n’est pas capable d’observer le commande-
ment de la continence attaché à son désir de consécration totale à
Dieu. Car il existe plusieurs états de vie pour régler le désir sexuel :
dans le concubinat, comme il l’a fait durant près de seize ans, dans le
mariage, ou dans un « état supérieur », la vie consacrée. Pour cet
« état supérieur », la continence et la chasteté sont requises, mais
impossibles à atteindre par ses propres forces. Voilà pourquoi
Augustin demande à Dieu dans un même élan, à la fois d’attiser
son amour pour lui – «Ô Amour, qui toujours brûles, qui n’es jamais
éteint, ô Charité, mon Dieu, embrase-moi » (ibid.) – et d’éteindre en
lui toute ardeur dirigée vers un autre objet : « Tu me demandes la
continence : donne ce que tu commandes et commande ce que tu
veux ! ». Incendie, d’un côté, extincteur de l’autre : les feux de la chair
et la brûlure de l’amour appellent une grande vigilance.

La concupiscentia carnis est donc le lieu d’un accroissement de la foi
en Dieu et de l’abandon à sa miséricorde. C’est aussi un lieu d’humi-
lité où le sujet prend conscience non seulement de sa difficulté à
résister aux tentations, mais de son ignorance quant à cette même
capacité. Comme telle, la concupiscence de la chair est un lieu
d’épreuve, mais elle est aussi un lieu de salut, en l’attente de « la
plénitude de la paix » que sera « l’achèvement de l’ouvrage de la

Juliette de
Dieuleveult

* 41
11 Ici, comme en VI, 11, 20, Augustin
cite Sagesse 8, 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 41

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



miséricorde divine » (X, 30, 42, p. 1010). Rappelons, enfin, que la
concupiscence de la chair n’est pas, selon Augustin, la forme de
tentation la plus dangereuse :

À cela s’ajoute une deuxième forme de tentation, aux replis encore
plus dangereux [...]. Tout en utilisant les mêmes sens corporels, cette
creuse et avide curiosité vise non pas à charmer la chair, mais à en
faire un instrument d’expérience [...]. Comme elle vise au savoir et
que les yeux sont des agents sensoriels essentiels pour la connais-
sance, l’oracle divin a nommé cette convoitise “concupiscence des
yeux” (X, 35, 54, p. 1017 ; nous soulignons).

La chair confrontée à l’esprit

La chair, le péché, la mort

C’est chez saint Paul qu’Augustin découvre une réflexion sur la chair
extrêmement élaborée et particulièrement complexe. Parmi les
nombreux textes pauliniens consacrés à l’antagonisme entre la
chair et l’esprit, nous retenons uniquement les références citées par
Augustin dans les Confessions, en l’occurrence trois versets issus des
Épîtres aux Romains et aux Galates. À travers eux se dessine le triangle
formé par la chair, le péché et la mort, noyau initial du soupçon porté
sur la chair.

Le premier verset, Galates 5, 17, est cité à deux reprises : « Car la
chair, en ses désirs, s’oppose à l’esprit – et l’esprit à la chair ; entre eux,
c’est l’antagonisme – pour que, ce que vous voulez faire, vous ne le
fassiez pas ». Augustin fait l’expérience d’un combat, en lui, entre
deux volontés, « l’une de chair, l’autre spirituelle », l’une aspirant à
répondre à l’appel de Dieu, l’autre tournée vers les plaisirs de la chair.
C’est alors qu’il perçoit le sens des versets pauliniens :

Or une volonté nouvelle était éclose en moi, celle de te rendre un
culte désintéressé et de vouloir jouir de toi, ô Dieu, seul charme
véritable ; mais elle n’était pas encore à même de surmonter ma
volonté antérieure [...]. C’est ainsi que deux volontés en moi, l’une
ancienne, l’autre nouvelle, l’une de chair, l’autre spirituelle, se
livraient bataille ; et leur discorde disloquait mon âme. Et ainsi
ma propre expérience me faisait comprendre ce verset que j’avais lu :
“La chair convoite contre l’esprit et l’esprit contre la chair”. C’était le
même Moi dans les deux, mais il était plus présent dans les actes
que j’approuvais que dans ceux que je désapprouvais (VIII, X, 24,
p. 946 ; nous soulignons).

Thème

42 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 42

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Au livre XIII, cette fois, sont évoqués les versets 10 et 11 du
chapitre 8 de l’Épître aux Romains :

Si le Christ est en vous, votre corps, il est vrai, est voué à la mort à
cause du péché, mais l’Esprit est votre vie à cause de la justice. Et si
l’Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en
vous, celui qui a ressuscité Jésus Christ d’entre les morts donnera
aussi la vie à vos corps mortels, par son Esprit qui habite en vous.

Voici la relecture de ce passage sous la plume d’Augustin :

Espère et persévère, jusqu’à tant qu’elle passe, la nuit, mère des
méchants [...], nuit dont nous fûmes, nous, les fils, “autrefois”,
quand nous étions “ténèbres” dont nous traînons les traces dans
un corps qui est mort “en raison du péché” [...]. Espère dans le
Seigneur [...]. Au matin, tout debout, je le verrai, monDieu, le salut
de ma face, Celui “qui rendra vie même à nos corps mortels à cause
de l’Esprit qui habite en nos cœurs” (XIII, 14, 15, p. 1097).

Par cette référence à Romains 8, c’est la relation symétrique entre
d’un côté le corps et l’esprit, et de l’autre la mort et la vie, qui est mise
en avant, ainsi que le triangle formé par le péché, la mort et le corps.

Deux autres versets de l’Épître aux Romains (13, 13-14) jouent un
rôle décisif lors de la scène du jardin de Milan, point culminant de la
conversion d’Augustin :

Refoulant l’assaut de mes larmes, je me redressai, interprétant tout
cela comme une injonction divine : tout ce que j’avais à faire, c’était
d’ouvrir le livre et de lire le premier chapitre sur lequel mon regard
tomberait [...]. Je revins donc précipitamment vers l’endroit où [...]
j’avais posé le livre de l’Apôtre en m’en allant tout à l’heure. Je le
saisis, je l’ouvris et lus en silence le premier chapitre sur lequel
tombèrent mes yeux : “Plus de ripailles ni de beuveries ; plus de
luxures ni d’impudicités ; plus de disputes ni de jalousies. Revêtez-
vous du Seigneur Jésus-Christ et ne vous faites pas les pourvoyeurs
de la chair dans les convoitises”. Je ne voulais pas en lire davantage,
ce n’était pas la peine. Aussitôt la phrase terminée, ce fut comme
une lumière de sécurité infuse en mon cœur, dissipant toutes les
ténèbres du doute (VIII, 12, 30, p. 951).

L’exhortation de saint Paul est d’abord négative – rejeter la convoi-
tise de la chair vis-à-vis de la nourriture et de la boisson comme
vis-à-vis du sexe, cette bipartition étant reprise au livre X – puis
positive – un appel à revêtir le Christ, c’est-à-dire, très concrètement,

Juliette de
Dieuleveult

* 43

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 43

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



la confirmation de l’appel à recevoir le baptême. On voit, de nouveau,
que la discipline vis-à-vis des tentations de la convoitise charnelle est
ordonnée à une fin plus haute, l’union au Christ. C’est, à nos yeux, un
aspect déterminant de la vision augustinienne de la chair.

La chair intériorisée

La méditation «Voilà ce que j’aime lorsque j’aime mon Dieu »
(X, 6, 8, p. 986-987) peut se lire en miroir de cette réflexion
d’Augustin sur la concupiscence de la chair. Une lecture rapide
pourrait laisser penser que ce qui a trait à la chair, ici déployée
selon les cinq sens, est condamné au profit des réalités spirituelles.
En réalité, la formulation négative – « ni des fleurs, des parfums, des
aromates la suave odeur, ni la manne ni le miel, ni les membres
ouverts aux charnelles étreintes, non, ce n’est pas ce que j’aime lorsque
j’aime mon Dieu » (ibid.) – n’équivaut pas à une condamnation de la
chair, mais elle permet de distinguer deux manières de s’y rapporter,
l’une charnelle, l’autre spirituelle. Cette dernière consiste en une
intériorisation – « lumière, voix, parfum, aliment, étreinte de
l’homme intérieur en moi » – qui coïncide, pour Augustin, avec la
découverte d’un Dieu « plus intérieur que le plus intime » en lui.
Surmontant l’opposition entre ce qui peut être aimé en Dieu et ce qui
ne le peut, et s’appuyant sur la figure de « l’homme intérieur », il
dessine une troisième dimension dont la formulation est négative
– « où se noue une étreinte que la satiété ne desserre » – mais le sens
positif, puisqu’il affirme l’existence d’une réalité stable, affranchie du
temps et de l’espace, de la corruption et de la satiété, en un mot, une
réalité éternelle qui n’est autre que Dieu lui-même. Le propos
d’Augustin vise la liberté du sujet, enracinée dans l’homme intérieur
et se déployant à partir de lui. C’est pleinement homme, dans toutes
les dimensions de la chair que le Fils de Dieu a voulu endosser, que le
sujet augustinien se présente à Dieu en ce début de livre X.

Pensée charnelle et bonté de la chair

La vision paulinienne de la chair et de l’esprit n’a pas cessé d’accom-
pagner la réflexion d’Augustin. Comme le rappelle Peter Brown, il
« mit un soin exceptionnel à relever, dans des commentaires fréquents
et persistants des Lettres de Paul que la chair n’était pas simplement
le corps ; c’était tout ce qui conduisait le moi à préférer sa volonté à
celle de Dieu (Cité de Dieu, XIV, 4) 12 ».

Thème

44 *

12 P. BROWN, Le renoncement à la chair,
op. cit., p. 500.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 44

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Augustin complète sa lecture de saint Paul par une réflexion sur le
chapitre 6 de l’Évangile de saint Jean, afin de démontrer la bonté de la
chair, en la distinguant de la pensée charnelle de la chair 13. Partant de
Romains 8, 6 – “Juger selon la chair, c’est la mort” – il invite, dans son
commentaire sur le quatrième Évangile, à distinguer la chair considérée
en elle-même, réalité bonne puisqu’elle est créée en vue de la vie éter-
nelle, et la pensée charnelle de la chair, pensée pécheresse en ce qu’elle
sépare la chair et l’Esprit. Il importe donc de comprendre spiri-
tuellement, et non charnellement, la parole de Jésus en Jean 6, 30 :
“La chair ne sert de rien, c’est l’Esprit qui vivifie” :

Comment donc faut-il comprendre ce qu’il ajoute : “C’est l’Esprit
qui vivifie, la chair ne sert de rien” ? [...] Seigneur, bon Maître,
comment la chair ne sert-elle de rien alors que tu as affirmé : “Si
quelqu’un ne mange pas ma chair et ne boit pas mon sang, il n’aura
pas la vie en lui” ? [...] Que veut donc dire : “La chair ne sert de
rien” ? [...]. “La chair ne sert de rien”, mais il s’agit de la chair seule ;
que l’Esprit se joigne à la chair, comme la charité se joint à la science,
et elle est grandement utile. Si la chair, en effet, ne servait de rien, le
Verbe ne se serait pas fait chair pour habiter parmi nous 14.

On ne saurait formuler plus nettement le rôle de la chair dans
l’économie du salut.

«Qu’est-ce que vivre selon la chair ? », demande Augustin dans les
premières pages du livre XIV de la Cité de Dieu. Sa réponse est
l’occasion d’approfondir sa réflexion sur la chair vécue de façon
charnelle et, surtout, d’affirmer la bonté de la chair « en son genre
et en son ordre » :

Il n’est donc pas nécessaire pour nos péchés et pour nos vices
d’accuser la nature de la chair en faisant injure au Créateur, car
la chair est bonne en son genre et dans son ordre. Mais déserter le
Créateur qui est bon pour vivre selon une créature, elle aussi bonne,
n’est pas un bien, soit qu’on choisisse de vivre selon la chair, soit
selon l’âme, soit selon l’homme dans son entier [...] 15.

Au fond, pour Augustin, « ce qui est condamnable, ce n’est pas de
ressentir les résistances de la chair, c’est d’être conduit par la chair 16 ».

Juliette de
Dieuleveult

* 45

13 Nous remercions Jérôme Alexandre,
professeur à la Faculté Notre-Dame
(Collège des Bernardins), d’avoir partagé
avec nous son interprétation de ces deux
passages.
14 Traité sur l’évangile de Jean 27, 5,
Bibliothèque Augustinienne 72, p. 540-

542 ; nous soulignons et modifions la
traduction.
15 Cité de Dieu, XIV, 5, Œuvres II,
p. 554.
16 Commentaire sur l’Épître aux Galates
de saint Paul 47, Corpus scriptorum eccle-
siasticorum latinorum (CSEL) 84, p. 123.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 45

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



La chair assumée

Le don de l’Incarnation

« La polysémie que prend le mot “chair”, ambiguïté déjà présente
chez saint Paul dont [Augustin] s’inspire, ne doit pas tromper : le
chemin du salut est celui de l’Incarnation, celui de la chair 17 ». Pour
Augustin, il n’est pas de don plus grand que l’Incarnation, source de
tous les autres : « Tous ces dons si grands de Dieu, et bien d’autres
qu’il serait trop long d’énumérer et d’analyser maintenant, n’auraient
pas existé si “le Verbe” ne s’était fait “chair” 18 ». Le dessein divin de
salut suppose d’assumer la condition charnelle, tout en écartant la
concupiscence : « Ainsi convenait-il que rien de cette concupiscence
charnelle ne soit présent lors de la conception par la Vierge de celui en
qui l’auteur de la mort [Satan] ne trouverait rien qui mérite la mort,
lui qui, cependant, lorsqu’il le tuerait, serait vaincu par la mort de
l’auteur de la vie » (ibid.). Ou encore : « C’est parce que Dieu,
humblement, a assumé [l’homme] que, né de la Vierge, il a vaincu »
(ibid.). Pour autant, ce mystère ne se dévoile pas d’emblée aux yeux
d’Augustin. Ainsi Augustin écrit-il à propos de cette même concep-
tion virginale :

Une telle nature [le Christ] ne pouvait naître de la Vierge Marie
sans s’allier à la chair, et, tel que je l’imaginais, je ne le voyais pas
s’allier sans se souiller. Je craignais donc de le croire né de la chair, de
peur d’avoir à le croire souillé par la chair. Aujourd’hui, tes spirituels
souriront gentiment et affectueusement, s’ils lisent ces lignes de mes
confessions. Voilà bien pourtant où j’en étais (V, 10, 20, p. 873 ;
nous soulignons).

C’est à partir du livre VII des Confessions qu’Augustin commence à
approfondir « le mystère du Verbe fait chair » (VII, 18, 24, p. 923).
L’humilité du Christ le frappe particulièrement : « Pour commencer,
tu voulus me montrer à quel point “tu résistes aux superbes et donnes
la grâce aux humbles”, et par quelle grande miséricorde tu as montré
aux hommes la voie de l’humilité, puisque ton “Verbe s’est fait chair”
et qu’il “a habité parmi nous” » (VII, 9, 13, p. 914). Augustin fait de
l’humilité la condition de la rencontre avec le Christ. Accepter que
Dieu se fasse homme, endossant la fragilité de la créature, suppose, en
effet, de prendre ses distances avec la vision d’un Dieu lointain et

Thème

46 *

17 A. MASSIE, « Augustin, les Mani-
chéens et la manducation de la chair »,
Communio 43/5, sept.-oct. 2018, p. 75-
84, ici p. 81.

18 Trin. XIII, 18, 23,Œuvres III, p. 616.
Voir aussi Commentaire des psaumes 85,
1, Corpus Christianorum, Series Latina,
(CCL) 39, p. 1176.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 46

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



inaccessible : « En croyant que ton Verbe était beaucoup trop loin de
s’unir à l’humain, nous aurions bien pu désespérer de nous, s’il ne
s’était fait chair, “habitant parmi nous” » (X, 43, 69, p. 1027).

Surtout, il faut bien comprendre que l’enjeu n’est pas tant la
christologie pour elle-même que la perspective de jouir de Dieu :
« Et je cherchais la Voie où acquérir la force, pour être apte à jouir de
toi » (VII, 18, 24, p. 923). Ce n’est pas un hasard si Augustin, à la fin
du livre VII, confesse son désir de « tenir [son] Dieu » : la jouissance
annule la distance, elle permet d’être uni à Dieu de tout son être :
« Pour moi, mon bien, c’est de m’attacher à Dieu 19 ».

Le don de l’Eucharistie : « c’est en moi que tu seras changé 20 »

Or la voie qui conduit à goûter la fruitio Dei, c’est le Christ :

Et je cherchais la Voie où acquérir la force, pour être apte à jouir de
toi. Mais je n’allais pas la trouver jusqu’à tant que j’eusse étreint le
“Médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ Homme, qui
est au-dessus de tout, Dieu béni pour les siècles ; il nous appelle et
dit “Je suis la Voie, la Vérité et la Vie” ; et la nourriture que je ne
pouvais prendre faute de force, il la mêle à la chair, puisque “le
Verbe s’est fait chair”, afin que ta Sagesse, par qui tu as créé toutes
choses, se fît le lait de notre enfance (ibid.).

Ici, la connaissance de Dieu est assimilée à une nourriture, comme
dans les Livres d’Ézéchiel (2, 8 – 3,4) ou de l’Apocalypse (10, 8-9), et
selon un rapprochement entre la sagesse, sapientia, et le verbe sapere
dont la valeur première est « goûter », ou encore « avoir du goût ». Or
Augustin a constaté que les « fictions vaines » des Manichéens, à
travers lesquelles il espère trouver une réponse à sa quête de Dieu,
sont semblables à des plats qui saturent sans rassasier et, surtout,
qu’elles n’ont pas le goût de Dieu :

Et voici les plats dans lesquels, au lieu de toi, on te présentait à ma
faim de toi : le soleil et la lune, de belles œuvres de toi, mais tout de
même des œuvres de toi, et non pas toi [...]. Et l’on m’apportait
encore sur ces plats de fantomatiques splendeurs [...]. Cependant,
dans l’idée que c’était toi, je m’en nourrissais, à vrai dire sans avidité,
car tu n’avais pas à ma bouche la saveur de ce que tu es ; non, ce n’était

Juliette de
Dieuleveult

* 47

19 Psaume 72, 28 (Vulgate) ; cité en VII,
11, 17. Voir Commentaire des psaumes 72,
34.

20 Voir Conf. VII, 10, 16.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 47

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



pas toi, ces fictions vaines, elles ne m’alimentaient pas, elles m’épui-
saient encore plus (III, 6, 10, p. 823-824 ; nous soulignons)21.

C’est donc à dessein qu’Augustin insiste sur la réception du don de
l’Eucharistie comme une nourriture, tant corporelle que spirituelle.
À l’instar de ce qui est donné à contempler dans l’Incarnation du
Verbe, c’est en traversant pleinement la réalité de la chair – consi-
dérée positivement, comme étant la condition que le Christ a voulu
partager – que l’on accède à la plénitude du don de l’Eucharistie. Car
l’Eucharistie est le lieu d’une incorporation au Christ :

Éternelle Vérité ! Véritable Charité ! Et chère Éternité ! [...] Tu as
ébloui mon regard tout infirme par la force de ton rayonnement sur
moi. Voici que j’ai tremblé d’amour et de frisson : et je me découvris
dans la région lointaine où rien ne te ressemble, comme si j’enten-
dais ta voix d’en haut me dire : “Je suis l’aliment des grands ; grandis
et tu me mangeras. Et tu ne me changeras pas en toi, tel l’aliment de ta
chair, c’est en moi que tu seras changé22”.

On notera qu’Augustin, éloigné dans la « région où rien ne
ressemble [à Dieu] », semble écarté de cet « aliment », comme s’il
n’était pas assez grand pour s’en approcher. Que peut signifier cette
invitation : «Grandis et tu me mangeras » ? N’avons-nous pas dit,
avec Augustin, que l’humilité est le sceau de l’Incarnation et la clef
pour suivre le Christ ? Il semble que l’adjectif « grand » ne doit pas
être compris ici en référence à l’orgueil, contrairement à un passage du
livre III où Augustin, désireux de lire la Bible, découvre qu’il n’est pas
assez humble pour y pénétrer : « [les Écritures] étaient faites pour
grandir avec les petits : mais, moi, je dédaignais d’être petit, et, dans
mon enflure vaniteuse, je me voyais grand » (III, 5, 9, p. 823). Le
terme « grand » renvoie plutôt au motif, fréquent chez saint Paul, de
la croissance humaine, depuis le bébé nourri au lait maternel jusqu’à
l’adulte capable de recevoir une nourriture solide, qui sous-tend cette
réflexion d’Augustin sur l’Eucharistie. Il considère en effet, en ce
point de son itinéraire, que sa foi au Verbe incarné est encore dans
l’enfance : « C’est que je n’avais pas l’humilité de qui cherche à
posséder mon Dieu Jésus dans son humilité, ni ne savais quelle
leçon nous donne sa faiblesse » (VII, 18, 24, p. 923).

Abaissement de Dieu, élévation de l’homme, tel est l’« admirable
échange » dont le sacrifice eucharistique est le mémorial, et qui

Thème

48 *

21 Voir A. MASSIE, « Augustin, les
Manichéens et la manducation de la
chair », op. cit., p. 76-79.

22 Conf. VII, 10, 16, p. 917-918 ; nous
soulignons et modifions la traduction.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 48

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



s’accomplit dans la Passion et la Résurrection du Christ. C’est dans ce
mystère, en effet, que le Christ opère le prodige de cette participation
mutuelle entre les hommes et lui. Par sa mort, il participe à leur
condition mortelle ; par sa Résurrection, il les fait participer à sa
propre vie :

Car nous n’avions pas de notre côté de quoi vivre, et lui, de son côté,
n’avait pas de quoi mourir. Aussi établit-il avec nous, à balance
égale, un admirable échange : ce dont il est mort était nôtre, ce dont
nous vivrons sera sien. De toute évidence, pourtant, la chair qu’il a
empruntée de nous pour en mourir, c’est lui qui l’a fournie, elle
aussi, puisqu’il en est le Créateur ; mais la vie que nous vivrons avec
lui et en lui, ce n’est pas de nous qu’il l’a reçue23.

Ancienne élève de l’École normale supérieure (Ulm), agrégée de lettres
modernes, docteur en études latines (Sorbonne Université) et docteur
(doctor designata) en théologie (Institut Catholique de Paris), Juliette
de Dieuleveult enseigne la théologie au Theologicum et à l’Institut
d’Études Religieuses de l’Institut Catholique de Paris, ainsi qu’au Collège
des Bernardins (ISSR et Cours Publics).

Juliette de
Dieuleveult

* 49
23 Sermon 218 C, 1, SC 116, p. 203 ; nous
modifions la traduction.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 49

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



La Revue est maintenant distribuée régulièrement
et gratuitement sous forme numérique

à 151 missionnaires et centres de formation
à travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie

(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)
et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don à l’Association Communio

(qui donne lieu à un reçu fiscal).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 50



L’ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d’Aquin

«Je vous salue Marie, pleine de grâce, le Seigneur est avec vous » : pour
la première fois dans l’histoire, ce n’est pas l’homme qui s’incline

devant l’ange, mais l’ange qui révère une créature humaine, comme le
souligne saint Thomas dans son sermon sur la Salutation angélique.
La Vierge Marie dépasse les anges par « une plénitude de grâce telle
qu’elle rejaillit de son âme sur sa chair, et que, de cette même chair,
elle conçut le Fils de Dieu 1. » La chair jusque-là associée à la corrup-
tion de la mort et opposée à la noblesse de l’esprit, acquiert par
l’Incarnation une dignité inouïe.

Réalisme de la chair et réalité de l’Incarnation

Aussi saint Thomas ne répugne-t-il pas dans un traité de théologie à
évoquer la chair et les os, le sang et le sperme, les ongles et les cheveux.
Il prend soin de préciser que le corps du Christ n’a pas été formé
directement à partir de la chair et des os de la Vierge, mais à partir de
son sang, qui est de « la chair en puissance 2 » : puisqu’Adam était au
principe de la nature humaine, il avait en lui de la chair et des os
relevant de cette fonction de principe, Ève a donc pu être formée
à partir de lui sans porter atteinte à l’intégrité de son corps, mais dans
le corps de la Vierge Marie il n’y avait que la chair et les os relevant
de son intégrité personnelle, que le Christ aurait donc détruite si
son corps avait été formé à partir de la chair et des os de la Vierge.
À l’image du Christ qui, comme le dit le Te Deum, n’a pas craint le
sein d’une vierge, « non horruisti Virginis uterum », saint Thomas
n’hésite pas à descendre dans les entrailles de la Vierge pour montrer
que le corps du Christ a été formé à partir du sang le plus pur de
Marie, sans intervention de la semence ni aucun mouvement de
convoitise ou de sensualité : « C’est en effet par l’opération du
Saint-Esprit que ce sang s’est amassé dans le sein de la Vierge
pour former le corps du Christ » (ST, IIIa, q. 31, a. 5, ad 3).

Ce réalisme de la chair permet à saint Thomas de défendre la réalité
de l’Incarnation contre les hérésies qui la jugent indigne de la

* 511 Exposition de la salutation angélique, a. 1. 2 Somme de théologie (ST), IIIa, q. 31, a. 5.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 51

Chirine
Raveton



transcendance de Dieu. Selon les manichéens, « le Fils de Dieu [...]
est bien descendu du ciel, mais sa chair n’est pas une chair véritable,
c’est un chair apparente 3 », ou « un corps fantomatique 4 ». Saint
Thomas explique que pour contrer cette erreur les saints pères ont
ajouté dans le symbole de Nicée la mention «Et incarnatus est5 »,
« Par l’Esprit Saint il prit chair de la Vierge Marie et s’est fait
homme », là où le symbole des Apôtres dit seulement que Jésus-
Christ « a été conçu du Saint-Esprit, est né de la Vierge Marie ». Le
Christ a assumé une chair véritable, comme il l’a prouvé après sa
résurrection à ses disciples qui pensaient voir un esprit : « Touchez et
constatez qu’un esprit n’a ni chair ni os, comme vous voyez que j’en
ai » (Luc, 24, 39). Il est impossible que le Fils de Dieu, maître de
vérité et la vérité même, fasse œuvre de fausseté en montrant une
apparence de chair sans réalité. La sainte Écriture ne ment pas quand
elle affirme avec saint Jean (1, 14) que « le Verbe s’est fait chair »
(CG, IV, 29, 2).

Le Fils de Dieu a bien assumé un corps véritable, et plus précisément
un corps charnel et terrestre : la référence à la chair permet d’écarter
l’hérésie de Valentin pour qui le Christ avait certes un corps authen-
tique, mais un corps céleste (CG, IV, 30 ; ST, IIIa, q. 5, a. 2) 6. Il
n’aurait rien reçu du corps de la Vierge Marie mais son corps venu du
ciel serait passé par elle comme par un canal. La distinction entre
corps céleste et corps terrestre est dépendante de la physique aristo-
télicienne reprise par saint Thomas. Les corps terrestres ou inférieurs
sont corruptibles car composés des quatre éléments simples, le feu, la
terre, l’air et l’eau, qui ont des qualités 7 et des mouvements contraires,
alors que les corps célestes sont incorruptibles et composés d’un
cinquième élément, le cinquième corps, ou quinte essence (CS, II,
d. 14 q. 1 a. 2 resp.) dont le mouvement est circulaire et sans
contraire. Or, comme le rappelle saint Thomas pour réfuter
Valentin, « la matière propre de l’homme, c’est la chair humaine,
les os, etc., et de même le feu, l’air, l’eau et la terre et les autres qualités
que nous sentons constituent la matière propre de la chair, des os et
des autres parties du corps » (CG, IV, 30, 3). Le corps humain est
bien un corps terrestre, fait de chair, d’os et de sang, eux-mêmes
composés des quatre éléments inférieurs. Si le Christ avait assumé un
corps céleste, il n’aurait pas été humain, or le Fils de Dieu devait
assumer la nature humaine pour la restaurer et la réconcilier avec
Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2 et q. 4, a. 1).

Thème

52 *

3 Explication du Credo, art. 3, 49.
4 Somme contre les Gentils (CG), IV, 29 ;
ST, IIIa, q. 5, a. 1.
5 Explication du Credo, art. 3, 46 et 49.

6 ExplicationduCredo, art.3,51 ;Commentaire
des Sentences (CS), III, d. 2 q. 1 a. 3 qc. 1 resp.
7 Feu chaud et sec, terre froide et sèche,
air chaud et humide, eau froide et humide.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 52

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



La chair au service de l’intelligence humaine

Mais pourquoi les hommes ont-ils un corps charnel ? C’est un fait
d’observation, « il est évident qu’à la nature du corps humain appar-
tiennent les chairs, les os, le sang etc. » (ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.).
Mais, au-delà de l’évidence, saint Thomas justifie cette affirmation
par la référence à des autorités et par l’analyse philosophique de l’âme
humaine, qui appelle la chair.

Saint Thomas convoque l’Écriture sainte, notamment ce verset du
Livre de Job : « Tu m’as revêtu de peau et de chair, tu m’as tissé d’os et
de nerfs 8 ». Les nerfs et les os sont associés à la consistance et à la
vigueur des organes, entourés à l’extérieur par la peau et les chairs 9.
Saint Thomas fait aussi référence à l’autorité d’Aristote, il évoque « la
chair et les os qu’il faut faire entrer dans la définition de l’homme,
comme le montre le Philosophe » (ST, IIIa, q. 5, a. 2, resp.). Aristote
affirme en effet : « la forme de l’homme nous apparaît résider toujours
dans la chair, les os et les parties analogues », pour distinguer, contre
les platoniciens, les formes mathématiques que l’on peut effective-
ment séparer de leur matière – un cercle peut être en pierre ou en
bois, mais la pierre et le bois ne font pas partie de l’essence du cercle –
des formes naturelles qui ne sont pas séparables de la même façon : on
ne peut pas dissocier l’essence de l’homme de la chair et des os, la
chair et les os font partie de sa définition.

Autrement dit, l’âme humaine ne peut résider dans une autre
matière que la chair et les parties associées comme les os et le
sang. Saint Thomas, fidèle à l’hylémorphisme d’Aristote, montre
que l’âme est la forme du corps humain (CG, II, 68 ; ST, Ia,
q. 76, a. 1). Aussi quand il parle de la chair, désigne-t-il la chair
animée, si la chair n’est plus unie à l’âme, ce n’est plus réellement de la
chair. « Il est certain que la chair ne reçoit son caractère propre de
chair que par l’âme ; c’est évident car, une fois séparée du corps d’un
homme ou d’un bœuf, la chair de l’homme ou du bœuf ne peut être
appelée chair que d’une manière équivoque 10. » La chair humaine est
unie à une âme humaine qui partage avec les animaux toutes les
facultés liées à la vie et à la sensibilité, mais qui a de surcroît la capacité
de penser, ou l’intellect, comme les anges. L’homme est à l’horizon du
monde visible et du monde invisible (CG, II, 68, 6) : il a la chair la
plus délicate de tous les animaux, il est au sommet du monde des
corps, mais au plus bas degré du monde des esprits, car son âme

Chirine
Raveton

* 53

8 Job, 10, 11. Cité par ex. dans CG III,
67, 7.
9 Commentaire du livre de Job, 10, 11.

10 Commentaire de l’évangile de saint Jean
chap. 1, leçon 7 ; voir aussi ST, Ia, q. 76,
a. 8, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 53

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



a besoin des sens pour penser, elle atteint la vérité par abstraction à
partir des créatures sensibles, là où les anges reçoivent la vérité
directement de Dieu (ST, Ia, q. 55, a. 2). L’âme intellectuelle de
l’homme doit être unie à un corps doué de sens pour percevoir ces
réalités matérielles à partir desquelles elle connaît.

Le corps de l’homme est donc nécessairement un corps sensible, et
plus précisément tactile, car « tous les sens dérivent du toucher » (ST,
Ia, q. 76, a. 5, resp.). Saint Thomas hérite ici des analyses d’Aristote sur
le toucher dans le traitéDe l’âme, qu’il commente en insistant sur le rôle
fondamental de ce sens : « le toucher est le fondement de tous les autres
sens ; manifestement, en effet, l’organe du toucher est diffus par tout
le corps et n’importe quel instrument de n’importe quel sens est aussi
l’instrument du toucher. D’ailleurs, ce en rapport à quoi on est dit
plus sensible, c’est le sens du toucher 11. » Le toucher est d’une certaine
façon présent dans les autres sens, puisque « les autres sens aussi
sentent en touchant » (ibid., III, l. 18 n. 1), la différence étant que le
toucher sent immédiatement, alors que la vue, l’ouïe et l’odorat sentent
par l’entremise d’un milieu – le goût étant une forme de toucher.

L’âme humaine doit donc être unie à un corps tactile, or le toucher
suppose la chair. En effet, le toucher a pour objet le chaud et le froid, le
sec et l’humide, le dur et le mou, qui sont les qualités propres aux quatre
éléments, terre, feu, eau, air. Or le toucher doit lui-même être situé à
mi-chemin de ces qualités contraires pour les percevoir ; le toucher ne
perçoit pas le chaud ou le froid en tant que tels, mais l’excès ou le défaut
par rapport à l’état actuel de son organe (ibid., II, l. 23 n. 19). L’organe
du toucher doit donc être composé de ces quatre éléments pour
avoir une position moyenne entre tous ces contraires. Par exemple,
il ne peut être composé que de la seule terre, qui est froide et sèche.

Cela est vrai non seulement en rapport aux qualités de la terre, mais
aussi à toutes les qualités tangibles. Or dans les corps simples, il
n’existe pas de position intermédiaire dans les qualités tangibles ;
on trouve au contraire ces qualités mêmes, dans l’extrême de leur
contrariété. Il en devient manifeste que le sens du toucher ne peut
s’exercer avec aucun corps simple, ni avec quoi que ce soit de voisin
des corps simples. C’est pourquoi, avec les os, les cheveux et autres
pareilles parties, nous ne sentons pas, parce qu’y surabonde ce qui
appartient à la terre, et qu’ils ne se réduisent pas à une position
intermédiaire, comme le toucher le requiert (ibid., III, l. 18 n. 3).

Thème

54 *

11 Commentaire du traité De l’âme, II, l. 19
n. 6.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 54

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Ce avec quoi le toucher s’exerce doit donc être une composition
particulièrement équilibrée des quatre éléments, pour qu’aucun ne
l’emporte sur l’autre, et « dans la mesure où l’organe du toucher se
rapprochera davantage de cette combinaison moyenne, dans cette
mesure même le toucher sera plus fin » (ST, I, q. 76, a. 5, resp.). La
chair possède cette complexion équilibrée qui rend possible le
toucher. Saint Thomas aime ici à citer Aristote (De l’âme, II, 9,
421 a 25) qui associe la délicatesse de la chair à la qualité de
l’intelligence : « L’homme est celui de tous les animaux qui a le
toucher le plus fin ; et parmi les hommes, ceux qui ont le toucher
le plus fin sont d’intelligence plus pénétrante. Aristote en donne cet
indice : “Ceux qui ont des chairs délicates ont l’esprit délié.” » (ST, I,
q. 76, a. 5, resp.). « [...] la délicatesse de la chair et la finesse du tact,
qui manifestent l’équilibre de la complexion, sont les signes d’un bon
intellect » (CG, II, 90, 2). Saint Thomas précise son propos dans son
Commentaire du traité De l’âme d’Aristote :

Du fait que l’homme ait le meilleur toucher, il se trouve le plus
prudent de tous les animaux. Dans le genre humain, c’est du sens
du toucher qu’on tient d’être ingénieux ou non, et non d’un autre
sens. En effet, ceux qui ont la chair dure et sont dotés, par consé-
quent, d’un mauvais toucher, sont ineptes d’esprit, tandis que ceux
qui sont tendres de chair et par conséquent dotés d’un bon toucher
ont de bonnes aptitudes d’esprit. En outre, aussi, les autres animaux
ont des chairs plus dures que l’homme (Commentaire du traité De
l’âme, II, l. 19 n. 5).

Alors que la vue est un sens plus spirituel, ce n’est pas lui qui
détermine la capacité de l’esprit, insiste Thomas (ibid., II, l. 19
n. 6), pas plus que l’ouïe, mais bien le toucher, parce que plus la
chair est sensible, meilleure est l’intelligence.

La bonté d’un Dieu incarné qui se rend visible,
vulnérable et mortel

Le corps humain est donc fait d’une chair composée de manière
équilibrée des quatre éléments. Parce que la chair humaine est animée
par une âme intellectuelle 12, elle est la plus complexe de toutes les
chairs, et c’est d’ailleurs pourquoi le corps humain est « ce qu’il y a de

Chirine
Raveton

* 55

12 ST, IIIa, q. 5, a. 4, resp. : « Puisque
le corps est proportionné à l’âme comme
la matière à sa forme propre, une chair
qui ne possède pas une âme humaine
rationnelle n’est pas une véritable chair

humaine. C’est pourquoi, si le Christ
avait eu une âme sans intelligence, il
n’aurait pas eu une chair véritablement
humaine, mais une chair animale ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 55

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



plus haut dans le genre des corps » (CG, II, 68, 6). La chair humaine
est donc a priori aux antipodes de Dieu, pur esprit qui n’est composé
d’aucune partie : «Dieu et la chair sont infiniment éloignés, puisque
Dieu est souverainement simple, tandis que la chair, surtout chez
l’homme, est complexe » (ST, IIIa, q. 1, a. 1, obj. 2). L’Incarnation
manifeste donc, quand on songe à l’abîme qui sépare Dieu et la chair,
« l’excellence infinie de sa bonté » (ST, IIIa, q. 1, a. 1, ad 2).

Il est certain en effet que l’âme rationnelle est plus semblable à Dieu
que la chair et certes, c’eût déjà été un grand mystère d’amour si
le Verbe n’avait assumé qu’une âme humaine qui lui ressemble
davantage ; mais prendre une chair si éloignée de la simplicité de la
nature divine fut le signe d’un bien plus grand amour encore, et
même d’un amour inestimable 13.

Depuis le péché originel l’homme a perdu la connaissance claire de
Dieu qu’il avait dans l’état d’innocence (ST, Ia, q. 94, a. 1) où il était
« inondé par la lumière de la sagesse divine (ST, IIIa, q. 1, a. 3,
resp.) 14 ». Désormais l’homme est laissé à ses seules facultés natu-
relles, or l’intelligence humaine s’appuie sur la connaissance sensible,
elle n’atteint les réalités spirituelles que de façon obscure à partir des
réalités sensibles. Dieu s’est donc mis à la hauteur de l’intelligence
humaine. « Parce que l’homme, en abandonnant Dieu, s’était
effondré au niveau des réalités corporelles, il convenait que Dieu,
en s’incarnant, lui apporte le remède du salut par des moyens
corporels » (ST, IIIa, q. 1, a. 3, ad 1).

Pour que la manière de monter vers Dieu soit facile, il convenait
que l’homme s’élève vers Dieu à partir de ce qui lui est connu, aussi
bien selon l’intellect que selon l’affectivité. Et parce qu’il est conna-
turel à l’homme, dans l’état de sa misère présente, de tirer la
connaissance à partir des réalités sensibles et que son affectivité
se porte vers elles, Dieu s’est donc convenablement rendu visible en
prenant la nature humaine, afin que nous soyons entraînés à
l’amour et à la connaissance des réalités invisibles à partir de réalités
visibles (CS, III, d. 1 q. 1 a. 2 co. Voir aussi CG, IV, 54, 4).

Thème

56 *

13 Commentaire de l’évangile de saint Jean,
chap. 1, leçon 7.
14 Voir aussi CS, II, d. 23 q. 2 a. 1 ad 1 :
«On dit qu’Adam, en son premier état, a
vu Dieu sans intermédiaire, non pas parce
qu’il le voyait par son essence, mais parce
qu’il ne parvenait pas à sa connaissance au
moyen d’une argumentation tirée des

créatures sensibles, mais au moyen d’un
effet spirituel reflété dans son intellect,
comme les anges aussi [le] voyaient en
leur premier état. C’est pourquoi on dit
qu’après le péché, des signes sacramentels
ont été nécessaires pour que les réalités
spirituelles soient manifestées à l’homme
à partir de réalités sensibles. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 56

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



De même qu’une pensée reste invisible dans notre esprit tant qu’elle
n’est pas exprimée au-dehors dans une parole matérielle, sonore,
visuelle ou tactile, de même le Verbe de Dieu, par lui-même invisible
dans le sein du Père, nous est devenu accessible en revêtant notre
chair (CG, IV, 46, 2), et nous avons pu l’entendre, le voir et le
toucher.

Mais la déficience qui fait obstacle chez l’homme à la connaissance
de Dieu n’est pas seulement cognitive, elle est surtout morale et
spirituelle. La blessure du péché qui habite le cœur des hommes
les rend aveugles à la lumière de Dieu, même si elle se fait proche
d’eux en s’incarnant. Saint Thomas commente en ce sens la guérison
miraculeuse de l’aveugle dont Jésus enduit les yeux de boue et de
salive, la boue symbolisant la nature humaine du Christ, la salive la
personne divine du Verbe :

[...] non seulement à cause de la faiblesse naturelle, mais encore en
raison de l’imperfection due au péché, les yeux spirituels des
hommes étaient incapables de contempler la lumière divine.
Comme le dit le Psaume 58, 9 : Le feu, celui de la concupiscence,
est tombé sur eux et ils n’ont pas vu le soleil, c’est-à-dire le Soleil de
justice. Donc, pour que nous puissions voir la lumière divine, le
Verbe a guéri les yeux des hommes en faisant de sa chair un collyre
salutaire, de sorte que les yeux corrompus par la concupiscence de la
chair puissent guérir par sa chair 15.

La chair du Christ nous guérit de la blessure du péché parce qu’en
elle le Fils de Dieu s’est fait vulnérable ; « c’est par ses meurtrissures
que nous sommes guéris » (Isaïe, 53, 5). « La passion du Christ est
corporelle ; cependant elle reçoit une vertu spirituelle de la divinité à
laquelle sa chair a été unie comme instrument. Par cette vertu la
passion du Christ est cause de la rémission des péchés » (ST, IIIa,
q. 49, a. 1, ad 2).

En s’incarnant, Dieu s’est donc rendu vulnérable, pour nous guérir
du péché par ses souffrances et sa mort, et nous reconduire à la vie
divine et éternelle. Le Fils de Dieu s’est incarné afin de satisfaire pour
le péché des hommes, en prenant sur lui nos souffrances et la mort
consécutives au péché originel (ST, IIIa, q. 14, a. 1, resp.). « Il
convenait donc que le Fils de Dieu assumât une chair soumise aux
infirmités humaines, afin de pouvoir en elle souffrir, être éprouvé,

Chirine
Raveton

* 57
15 Commentaire de l’évangile de saint Jean,
chap. 1, leçon 8.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 57

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



ainsi nous porter secours » (ST, IIIa, q. 14, a. 1, sed contra). Dieu
s’est fait l’un de nous pour que l’offense que les hommes lui ont faite
puisse être réparée : un simple homme ne pouvait satisfaire pour un
péché contre Dieu qui a donc une portée infinie, il fallait pour cela un
homme-Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2). L’Incarnation répond à la fois à la
justice et à la miséricorde de Dieu, le péché originel est réparé
– justice – mais par Dieu lui-même qui se fait homme – miséricorde
(ST, IIIa, q. 46, a. 1, ad 3). En assumant la chair humaine, le Fils de
Dieu a assumé les infirmités et les souffrances de notre chair (ST,
IIIa, q. 14, a. 1), et il en a souffert plus intensément que quiconque, en
raison de la sensibilité parfaite de sa chair formée par le Saint-Esprit
(ST, IIIa, q. 46, a. 6, resp.) : « la passion avait un caractère aigu, en
raison de la complexion de celui qui souffrait, qui était la plus
équilibrée : son toucher était donc le meilleur et, par conséquent, il
y avait en lui une sensation aiguë de la blessure (en effet, la bonté du
toucher est aussi attestée par la bonté de la complexion et la bonté
de l’esprit, comme on le dit dans Sur l’âme) » (CS, III, d. 15 q. 2 a. 3
qc. 3 co.). La délicatesse de la chair est associée à une sensibilité plus
haute, elle favorise l’intelligence mais en même temps intensifie la
douleur qui atteint son sommet chez le Christ.

Le Fils de Dieu en prenant une chair humaine a pris sur lui nos
souffrances jusqu’à la mort. Saint Thomas rappelle que la mort est un
châtiment du péché 16 − « Le jour où vous mangerez du fruit de
l’arbre, vous mourrez de mort » (Genèse, 2, 17) − aussi fallait-il que le
Christ meure puisqu’il a pris sur lui le châtiment que nous avions
mérité, pour nous en délivrer (ST, IIIa, q. 14, a. 1, resp. ; IIIa, q. 50,
a. 1, resp.). « Par sa mort il a détruit notre mort » (ST, IIIa, q. 50, a. 1,
ad 3). Mais si cette mort nous conduit à la vie, c’est parce que celui qui
est mort est la Vie ! (ST, IIIa, q. 50, a. 6, ad 1) 17. Seule la nature
humaine du Christ a été atteinte par la mort : «Nous ne devons pas
croire que le Christ a souffert la mort de telle manière que sa divinité
soit morte 18 ». Ainsi, et c’est un point capital, si le corps du Christ a
bien été séparé de son âme par la mort, son corps et son âme sont
restés tous deux unis au Fils de Dieu. La chair du Christ est restée
unie à la divinité même après la mort : « la chair du Christ ayant été
unie au Fils de Dieu dans la même personne et hypostase avant la
mort, elle lui est demeurée unie même après la mort » (ST, IIIa, q. 50,
a. 2, resp.). On peut donc affirmer que le Fils de Dieu a été enseveli
dans le sépulcre (ST, IIIa, q. 50, a. 2, s. c.), puisque la chair du Christ

Thème

58 *

16 Sachant que dans l’état d’innocence, la
mort (naturelle) était empêchée par la grâce.
17 « La mort du Christ a produit notre
salut, en vertu de la divinité qui lui

était unie, et non pas au seul titre de la
mort. »
18 Explication du Credo, art. 4, § 60.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 58

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



restait, même après sa mort, unie personnellement au Fils de Dieu.
« Le Verbe de Dieu a pris une âme et une chair qu’il s’est unies ; ce fut
donc cette union avec le Verbe qui a fait Dieu homme, et l’homme
Dieu. Or, cette union n’a pas cessé d’exister, comme si le Verbe s’était
séparé de l’âme ou de la chair ; ce qui a cessé d’exister, pourtant, c’est
l’union de la chair et de l’âme » (ST, IIIa, q. 50, a. 4, ad 1). Puisque
par la mort, la chair et l’âme du Christ ont été séparées, et sont restées
séparées pendant trois jours jusqu’à sa résurrection, saint Thomas en
déduit que pendant ces trois jours de sa mort, le Christ n’était plus un
homme (ST, IIIa, q. 50, a. 4 ; CS, III, d. 22 q. 1 a. 1 resp.). Mais le
corps mort du Christ restait bien uni à la personne divine du Fils.

Le Verbe de Dieu s’est uni à la chair par l’intermédiaire de l’âme, en
ce sens que la chair appartient par l’âme à la nature humaine que le
Fils de Dieu voulait assumer ; mais non en ce sens que l’âme serait
l’intermédiaire qui relie entre elles la divinité et la chair. La chair
doit à l’âme d’appartenir à la nature humaine, même après que l’âme
en a été séparée ; car le cadavre conserve, en vertu du plan divin, un
ordre à la résurrection. Aussi l’union de la divinité à la chair n’a-
t-elle pas été détruite (ST, IIIa, q. 50, a. 2, ad 2).

En raison de cette union à la divinité, le corps du Christ ne s’est pas
décomposé ni réduit en poussière : « la vertu divine a préservé le corps
du Christ de la corruption, de même qu’elle l’a ressuscité » (ST, IIIa,
q. 51, a. 3, ad 2). Saint Thomas distingue deux misères du corps
humain après la mort, par lesquelles il est rendu à la terre, « Tu es
terre et tu retourneras à la terre » (Genèse, 3, 19) : être placé sous terre
dans un tombeau, et être décomposé dans les éléments dont il est
constitué. Comme les autres hommes, le corps du Christ a été
enseveli, mais à la différence des autres hommes, parce que son
corps est « l’oeuvre de l’Esprit Saint », il n’a pas subi la décomposi-
tion 19. « La puissance de la divinité » (CS, III, d. 21, q. 1, a. 2, ad 4)
faisait obstacle à ce processus naturel. Saint Thomas remarque donc
que Nicodème n’avait pas encore « la vraie foi en la Résurrection »,
quand il a apporté un mélange de myrrhe et d’aloès pour embaumer le
corps du Christ, « comme si le corps de Jésus avait besoin d’être
protégé de la corruption 20 ».

La résurrection du Christ n’a pas eu lieu immédiatement après sa
mort, afin qu’on ne doute pas de la réalité de sa mort 21. Au troisième
jour le corps et l’âme du Christ se sont réunis l’un à l’autre par la

Chirine
Raveton

* 59

19 Compendium theologiae, I, 234.
20 Commentaire sur l’évangile de saint
Jean, chap. 19, leçon 6.

21 ST, IIIa, q. 53, a. 2, resp. ; CS, III,
d. 21 q. 2 a. 2 ; Compendium theologiae, I,
236.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 59

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



puissance de la divinité à laquelle chacun était resté uni (ST, IIIa,
q. 53, a. 4) : « la divinité du Verbe ne fut jamais séparée ni de son âme
ni de son corps : c’est pourquoi son corps a repris son âme, et son âme
son corps, quand il le voulut 22. » Mais en ressuscitant, le Christ n’a
pas repris la vie mortelle qu’il avait auparavant : il est ressuscité à une
vie immortelle puisque précisément, par sa mort rédemptrice, il a
vaincu la mort consécutive au péché. « Ayant vaincu la mort causée
par le premier péché, il est le premier ressuscité à la vie immortelle :
afin que de même qu’en Adam péchant, pour la première fois apparut
la vie mortelle, ainsi dans le Christ satisfaisant pour le péché, pour la
première fois la vie immortelle apparaîtrait dans le Christ 23. » Par la
résurrection du Christ tous les hommes ressusciteront donc à la fin
des temps (CG, IV, 79, 4 ; CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1).

La chair et la vie éternelle

Après avoir associé la chair à l’intelligence chez l’homme, et à Dieu
dans le Verbe incarné, saint Thomas nous conduit maintenant à
associer la chair à la vie éternelle dans les corps ressuscités.

Saint Thomas souligne que le symbole des Apôtres, en évoquant la
foi en la résurrection, ajoute à juste titre une référence à la chair, il
s’agit bien de « la résurrection de la chair 24 ». C’est bien ce corps que
nous avons maintenant qui ressuscitera, « et quant à la chair, et quant
aux os25 ».

« Touchez-moi (palpate) et rendez-vous compte qu’un esprit n’a ni
chair ni os, comme vous voyez que j’en ai » (Luc, 24, 39) : cette parole
du Christ après sa résurrection fonde la foi de saint Thomas d’Aquin
dans la résurrection de la chair (CG, IV, 84, 3 ; ST, IIIa, q. 54, a. 3,
s. c.). Le corps de Jésus pouvait être touché et opposait une résistance
à celui qui le touchait, comme à l’apôtre Thomas qui n’a cru à la
résurrection qu’après avoir palpé les cicatrices de Jésus 26. Saint
Thomas précise que tout ce qui est palpable est tangible, mais non
l’inverse (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 2 qc. 6 resp.) : l’air et le feu peuvent être
touchés, mais non palpés. Ce qui est palpable résiste à ce qui le touche
et ne peut être traversé. Jésus est donc ressuscité avec un corps
palpable, fait de chair et d’os.

Thème

60 *

22 Explication du Credo, art. 5, 88.
23 Compendium theologiae, I, 236. Voir
aussi ST, IIIa, q. 53, a. 3.
24 Compendium theologiae, I, 162.

25 Explication du Credo, art. 11, 161.
26 Commentaire sur l’évangile de saint Jean,
chap. 20, leçon 6.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 60

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Il est évident qu’à la nature du corps humain appartiennent les
chairs, les os, le sang, etc. Aussi tout cela s’est-il trouvé dans le corps
du Christ ressuscité, et même intégralement, sans aucune diminu-
tion ; autrement, si tout ce qui était tombé par la mort n’avait pas
été réintégré, il n’y aurait pas eu de résurrection parfaite. De là vient
que le Seigneur a fait cette promesse à ses fidèles, d’après saint
Matthieu (10, 30) : “Les cheveux de votre tête sont tous comptés.”
Et encore d’après saint Luc (21, 18) : “Pas un cheveu de votre tête
ne périra” (ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.).

Saint Thomas exclut toute résurrection désincarnée : il s’agit bien
d’une résurrection corporelle, et non en esprit, car il est impossible
qu’un corps se transforme en esprit (CG, IV, 84, 2 et 10-11) ; et c’est
bien le corps charnel qui ressuscite, et non un corps subtil semblable à
l’air et au vent comme le proposait Eutychès (CG, IV, 84, 2 et 12-14 ;
ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.), ni un corps céleste (CG, IV, 84, 2 et
15-17), puisque le corps ressuscité, étant réuni à l’âme humaine, doit
disposer du toucher et des autres sens. D’ailleurs « tous affirment que
le sens existe dans les corps des bienheureux, autrement la vie
corporelle des saints après la résurrection ressemblerait plutôt au
sommeil qu’à la veille » (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 1 qc. 3 resp.).

Comme le Christ, les hommes ressusciteront avec lemême corps, non
seulement selon l’espèce (CG, IV, 84, 4-6) 27 – ils ressusciteront avec
un corps humain –mais aussi numériquement : ils ressusciteront avec
ce corps qu’ils ont actuellement dans leur vie mortelle, leur corps sera
« fait de ces chairs et de ces os dont il est maintenant composé28 »,
ainsi le Christ après sa résurrection a montré les cicatrices de ses
blessures : «Voyez mes mains et mes pieds, c’est bien moi » (Luc 24,
38)29. Saint Thomas justifie son propos en insistant avec Aristote sur
l’union substantielle du corps et de l’âme qui sont unis essentiellement
comme la matière et la forme, et non accidentellement comme le
seraient un vêtement et celui qui le porte (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1
resp.). Il n’y a d’ailleurs de résurrection que du même corps : «On ne
peut parler de résurrection que si l’âme revient au même corps, car la
résurrection consiste à se lever de nouveau [iterata surrectio]. Or il
appartient au même de se lever et de tomber. La résurrection concerne
donc davantage le corps qui déchoit après la mort, que l’âme qui vit
après la mort. Ainsi, si le corps que l’âme reprend n’est pas le même, on
ne parlera pas de résurrection, mais plutôt de la prise d’un nouveau
corps » (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1 resp.).

Chirine
Raveton

* 61

27 Compendium theologiae, I, 153.
28 CG, IV, 84, 7. Voir aussi CS, IV,
d. 44 q. 1 a. 1 qc. 2.

29 ST, IIIa, q. 55, a. 6, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 61

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



Mais comment comprendre que la chair, naturellement vouée à la
corruption 30, puisse ressusciter pour une vie éternelle ? D’ailleurs
saint Paul (1 Corinthiens 15, 50) ne dit-il pas que « la chair et le sang
n’entreront pas en possession du royaume de Dieu » ? (CG, IV, 84,
1-2 ; ST, IIIa, q. 54, a. 3, arg. 1 et 2). Saint Thomas distingue ici « la
chair selon la substance » et « la chair selon la corruption » (ST, IIIa,
q. 54, a. 3, ad 1) : c’est la chair sujette à la corruption dont parle saint
Paul, mais la substance de la chair possèdera bien le royaume de
Dieu : « dans l’état où seront les ressuscités, la corruption de la chair
et du sang sera supprimée, mais leur substance demeurera 31. » À la
résurrection, l’âme retrouvera son corps, le même que durant sa vie
mortelle, mais dans « une autre disposition » (CG, IV, 85) ou « une
autre qualité 32 ». Le corps humain sera vraiment composé des quatre
éléments (ST, IIIa, q. 54, a. 2, ad 2), le feu, l’air, l’eau et la terre, mais
« changés dans une disposition meilleure 33 ». « Bien que les hommes
ressusciteront identiques à eux-mêmes, ils n’auront cependant pas le
même mode de vie. Maintenant en effet ils ont une vie corruptible,
alors elle sera incorruptible 34. » Saint Thomas explique cette incor-
ruptibilité de la chair par la totale soumission du corps ressuscité à
l’âme qui est incorruptible en elle-même. « L’âme ne reprendra pas un
corps céleste ou aérien, comme on l’a vu, mais un corps humain
composé de contraires. Cependant l’incorruptibilité lui viendra du
pouvoir divin par lequel l’âme dominera le corps au point qu’il ne
puisse se corrompre. Car une chose conserve son être aussi longtemps
que la forme domine sur la matière 35. » Cette analyse vaut pour les
bienheureux comme pour les damnés : « chez les uns et les autres
l’âme rendra le corps totalement parfait en ce qui concerne son être
naturel, si bien que, le pouvoir divin soumettant totalement le corps à
l’âme, il ne sera plus possible que telle ou telle forme soit éloignée de
tel ou tel corps ou introduite en lui » (CG, IV, 89, 7).

La résurrection suppose, on le voit, l’intervention du « pouvoir
divin », elle n’est pas naturelle, mais miraculeuse (CS, IV, d. 43
q. 1 a. 1 qc. 3 resp.). Dieu utilisera le ministère des anges pour
rassembler les cendres et les préparer en vue de la restauration du

Thème

62 *

30 CS, III, d. 16 q. 1 a. 1, resp. « le
corps de l ’homme est composé de
contraires, qui sont destinés à agir et à
subir réciproquement, ce dont provient
la dissolution du composé. » ; CS, III,
d. 16 q. 1 a. 1 ad 4 : « Il est impossible
qu’un mélange parvienne à une telle
égalité que l’un des contraires ne prédo-
mine pas, car, autrement, il ne se ferait
pas de mélange si un élément dominant

n’agissait pas sur un autre pour le
ramener au milieu, alors que l’autre
résiste. »
31 CG, IV, 85, 6. Voir aussi Commentaire
de la première Epître aux Corinthiens,
chapitre 15, leçon 7.
32 Explication du Credo, art. 11, 162.
33 Compendium theologiae, I, 170.
34 Compendium theologiae, I, 155.
35 Compendium theologiae, I, 155.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 62

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



corps humain, mais il unira lui-même l’âme au corps (CS, IV, d. 43
q. 1 a. 2 qc. 3 resp.). Dieu suppléera aux déficiences matérielles liées
aux infirmités ou à une mort avant l’âge adulte, et restaurera l’inté-
grité du corps ressuscité. Il restaurera l’homme selon la vérité de sa
nature, et donc réciproquement il ne reprendra pas tout ce qui a existé
matériellement dans le corps, comme les cheveux qui ont été coupés
(CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 5 ad 1) ou la nourriture qui a été convertie
en chair et en sang au cours de la vie (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 4
resp.) 36. Saint Thomas tient même compte de l’objection des canni-
bales : les chairs humaines que quelqu’un aura mangées ne ressusci-
teront pas chez lui, mais chez celui qui les avait d’abord 37, et si
quelqu’un ne s’est nourri que de chairs humaines, il ressuscitera lui
aussi car le pouvoir divin suppléera au manque de matière, comme
elle le fait chez ceux qui meurent avant l’âge adulte (CS, IV, d. 44 q. 1
a. 2 qc. 4 ad 3). La résurrection de la chair vise donc l’intégrité du
corps humain, et tient compte du fait qu’un homme reste le même au
travers du va-et-vient de la matière qui le compose, tout comme un
feu au regard du bois qui l’alimente 38.

Voir Dieu dans la chair

Par la résurrection, la chair est donc associée à la vie éternelle, mais
aussi à la béatitude parfaite des bienheureux. Pourtant le bonheur
parfait ne réside-t-il pas dans l’union à Dieu qui est pur esprit ?
La vision béatifique n’est-elle pas cette vision de l’essence divine
dont seule l’intelligence est capable ? (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 4). Le
néoplatonicien Porphyre n’a-t-il pas raison de dire que « l’âme, pour
être bienheureuse, doit fuir tout corps 39 » ?

L’argument majeur de saint Thomas est que la perfection de la
béatitude suppose la perfection de la nature (DP, q. 5, a. 10, resp.).
L’union de l’âme et du corps étant essentielle et non accidentelle,
l’âme séparée du corps est dans un état contre-nature (CG, IV, 79,
10). L’âme qui, après la mort mais avant la résurrection des corps,
jouira de la vision de Dieu, n’aura pas la perfection pleine et entière de
la béatitude, car elle connaîtra un manque :

« la séparation de l’âme d’avec son corps la retarde, en l’empêchant
de tendre de tout son élan vers la vision de l’essence divine. En effet,

Chirine
Raveton

* 63

36 Compendium theologiae, I, 159.
37 Compendium theologiae, I, 161.
38 Compendium theologiae, I, 159.
39 Cité par s. Thomas (sous le témoi-
gnage de s. Augustin, Cité de Dieu,

XXII, 26) : CS, IV, d. 43, q. 1, a. 1,
qc. 1, resp. ; Question disputée De
Potentia (DP), q. 5, a. 10, resp. ; Commen-
taire du livre de Job, chapitre 19 ; ST, Ia-
IIae, q. 4, a. 6, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 63

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



l’âme désire jouir de Dieu de telle manière que sa jouissance dérive
par une sorte de rejaillissement vers le corps lui-même, selon qu’il
en est capable. C’est pourquoi, tant qu’elle jouit de Dieu sans son
corps, son appétit se repose en Dieu de telle sorte qu’elle désire
toujours voir son corps parvenir lui aussi à la participation de ce
bien (ST, Ia-IIae, q. 4, a. 5, ad 4).

L’âme séparée de son corps, bien que purement spirituelle,
ressemble moins à Dieu que l’âme unie à son corps, car un être est
plus conforme à Dieu quand il réalise la perfection de sa nature :
« l’âme unie au corps ressemble plus à Dieu que séparée du corps,
parce qu’elle possède plus parfaitement sa nature » (DP, q. 5, a. 10,
ad. 5), ainsi de manière analogue « le cœur d’un animal est-il plus
conforme au Dieu immobile lorsqu’il est mû que lorsqu’il est à l’arrêt,
car la perfection du cœur consiste à être mû, et son repos est sa
destruction » (CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1 qc. 1 ad 4).

C’est donc dans un corps en chair et en os que l’homme sera assimilé
à Dieu par la vision béatifique. Saint Thomas cite souvent 40 l’excla-
mation de Job : « Je sais que mon Rédempteur est vivant, qu’au
dernier jour je ressusciterai de la terre, que je serai à nouveau
recouvert de ma peau et que je verrai Dieu dans ma chair » (Job,
19, 25-26). La chair ressuscitée, incorruptible et tout à fait soumise à
l’âme, ne fera pas obstacle à la vision de Dieu comme c’est le cas
maintenant dans la chair mortelle. Ainsi « ce n’est pas seulement mon
âme qui verra Dieu, mais moi-même qui subsiste dans l’âme et le
corps 41 ». Saint Thomas précise que voir Dieu dans sa chair, ce n’est
pas le voir avec les yeux de chair, mais voir Dieu alors que nous
existerons dans la chair après la résurrection (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2
ad 2 ; ST, Ia, q. 12, a. 3, ad 1).En tant que telle la béatitude consiste
dans la vision intellectuelle de Dieu (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 8) et ne fait
pas intervenir le corps (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 3), mais après la résur-
rection cette union de l’esprit avec Dieu se répercutera sur le corps et
les sens pour rendre leurs activités plus parfaites (ST, Ia-IIae, q. 3,
a. 3), et l’âme elle-même, qui aura retrouvé son corps, aura une
béatitude plus parfaite (ST, Ia-IIae, q. 4, a. 5 et 6). En effet l’âme
séparée n’a pas toute « la splendeur et la perfection de la béatitude »
(ST, Ia-IIae, q. 4, a. 6, ad 1), car certes elle possède Dieu, mais elle
« ne possède pas son bien de toutes les manières dont elle voudrait le
posséder. C’est pourquoi, à la reprise de son corps, sa béatitude

Thème

64 *

40 Par exemple CG, IV, 79, 9 ; CS, IV,
d. 43 q. 1 a. 1 qc 1 s. c. 1 ; CS, IV, d. 49
q. 2 a. 2 arg. 2 ; Explication du Credo, art.
11, 161 ; ST, Ia, q. 12, a. 3, arg. 1.

41 Commentaire du livre de Job, chapitre
19.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 64

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



augmente, non pas en intensité, mais en extension » (ST, Ia-IIae, q. 4,
a. 5, ad 5).

Après la résurrection, notre corps de chair, même s’il ne verra pas
l’essence de Dieu, qui n’a ni grandeur ni couleur (CS, IV, d. 49 q. 2
a. 2 resp.), participera dans une certaine mesure à la vision béatifique.
Les bienheureux verront la gloire de Dieu dans les corps glorieux, et
surtout dans le corps du Christ (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.). En effet
l’âme qui verra Dieu sera remplie d’une clarté spirituelle rejaillissant
sur le corps ressuscité qui sera clair et non pas opaque comme
maintenant (CG, IV, 86, 2). Plus une âme aura de mérite et de
gloire, plus son corps sera lumineux (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 4 qc. 1
resp.). L’âme du Christ était bienheureuse et glorieuse dès sa concep-
tion, mais cette gloire n’a pas rejailli sur son corps durant sa vie
terrestre afin que la rédemption puisse s’accomplir, c’est après sa
résurrection que le corps du Christ est devenu glorieux (ST, IIIa,
q. 54, a. 2, resp.). La clarté du corps du Christ dépassera celle des
bienheureux, comme la splendeur du soleil surpasse l’éclat de la neige
(ST, IIIa, q. 45, a. 2, ad 3). Nos yeux de chair verront donc dans les
corps ressuscités des bienheureux, et spécialement dans le corps de
Dieu fait homme, cette clarté qui rayonnera de la présence de Dieu
dans une âme sainte.

Plus largement, dans toutes les créatures matérielles, nos yeux
verront Dieu présent et agissant. « L’intellect verra Dieu si clairement
que Dieu sera perçu dans les choses de manière corporelle, comme
lorsque la vie est perçue dans la parole » (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.).
Quand quelqu’un parle, nous savons qu’il est vivant et nous voyons la
vie chez lui ; nous ne la voyons pas avec nos yeux de chair, mais nous
la percevons en même temps que nous voyons et entendons cette
personne parler. De la même façon, après la résurrection, les bien-
heureux, en regardant avec leurs yeux de chair les réalités corporelles,
percevront aussitôt par l’intellect la présence divine en elles (ST, Ia,
q. 12, a. 3, ad 2). En ce sens Dieu sera vu corporellement.

Pour l’heure, en ce monde, depuis l’ascension et dans l’attente de la
résurrection, c’est dans la foi que nous voyons Dieu. « Encore un peu
de temps et le monde ne me verra plus, mais vous, vous me verrez,
parce que moi je vis et que vous aussi, vous vivrez. En ce jour-là, vous
reconnaîtrez que je suis en mon Père, et vous en moi, et moi en vous »
(Jean, 14, 19-20). En assumant la nature humaine, le Fils de Dieu a
fait monter notre chair à la droite du Père. Quarante jours après sa
résurrection, le Christ avec son humanité est monté au ciel, au-dessus

Chirine
Raveton

* 65

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 65

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



de toutes les créatures spirituelles (ST, IIIa, q. 57, a. 5 ; CS, III, d. 22
q. 3 a. 3 qc. 1 ad 3), qu’il surpasse en dignité par son union à la
personne divine du Fils. « Auquel des anges a-t-il jamais été dit :
Assieds-toi à ma droite ?42 ». Par le mystère de l’Incarnation, la chair
se trouve élevée aux honneurs de la divinité, à l’égal du Père. Saint
Thomas cite ici saint Jean Damascène : «Dans la gloire de la divinité,
le Fils de Dieu, qui existe avant les siècles comme Dieu et en tant qu’il
est consubstantiel au Père, siège avec sa chair associée à sa gloire ; car
c’est d’une seule et même adoration que toute créature adore une
seule et même personne avec sa chair 43. » Cette chair divine qui nous
ouvre le ciel et nous prépare une place auprès du Père se rend
présente dès maintenant sous les voiles de la foi dans le sacrement
de l’Eucharistie, et il n’est pas étonnant que saint Thomas, si sensible
à ce que la chair, dans son humilité, a de divin, ait chanté avec autant
de ferveur le Saint Sacrement : «Adoro te devote, latens Deitas... »

Chirine Raveton, née en 1980, est normalienne (2001), agrégée de
philosophie (2004), diplômée de Sciences Po (2007) et docteur en philo-
sophie (2014). Son doctorat porte sur l’idée de simplicité divine, notam-
ment chez Bonaventure et Thomas d’Aquin. Elle est professeur en Classes
préparatoires et membre associé de l’Equipe d’Accueil « Identité et
subjectivité » de l’Université de Caen Normandie. Elle publie des articles
en philosophie médiévale.

Thème

66 *

42 Épître aux Hébreux, 1, 13. 43 Foi orthodoxe, IV, 2 cité dans ST, IIIa,
q. 58, a. 3, ad 1.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 66

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Le lieu de la chair

La chair n’est pas qu’un objet parmi d’autres donnant lieu à une
description phénoménologique, mais elle est en quelque sorte le

phénomène le plus complexe à élucider et c’est pourquoi elle a conduit la
phénoménologie elle-même à ses multiples métamorphoses. Il est alors
légitime de se demander si une telle analyse philosophique peut rencon-
trer d’une manière ou d’une autre la réflexion théologique sur la chair.
La question ne va pas de soi dans la mesure où il n’y a pas de continuité
historique entre le concept paulinien de chair et l’élucidation husser-
lienne de l’objet « chair » qui se donne à la fois comme Körper, corps-
objet, et comme Leib, c’est-à-dire un corps vécu de l’intérieur, un corps
qui s’éprouve lui-même. La traduction usuelle et assez commode de
Körper par corps et de Leib par chair n’a pas de véritable nécessité
conceptuelle et peutmême être source de confusion entre les différentes
significations du terme de chair ; la langue ayant ses exigences. Entre la
thèse chrétienne formulée par Tertullien selon laquelle la chair est la
charnière du salut et le souci phénoménologique d’élucider le mode de
donnée unique du corps, qui est à la fois dans le monde et une source du
sens dumonde, il ne semble pas y avoir de sol commun rendant possible
une rencontre. Le problème ne tient pas à l’athéismeméthodologique de
la phénoménologie, ni à une séparation entre les questions existentielles
et les questions théoriques, mais à l’impossibilité de forcer le rappro-
chement entre la chair axe du salut et la chair pivot de la vie subjective.
Bien sûr, ce n’est pas non plus une pure homonymie et il y a bien une
question continuée sur le sens de la dimension charnelle de l’existence
humaine. Dès lors, il convient de procéder plus obliquement en se
demandant en quoi la description de la phénoménalité de la chair, avec
ses apories, est bien ce qui conduit au cœur de l’énigme du phénomène
et ce qui, du même coup, permet de comprendre comment la chair peut
être le lieu d’une révélation. L’élucidation de l’énigme peut préparer
l’attention au mystère ; rendre visible l’obliquité du phénomène peut
donner à comprendre la voie oblique de l’existence chrétienne 1.

* 67

1 Cette étude va passer par sept moments
historiques de la phénoménologie du
corps, sans chercher à écrire une histoire
de la question et dans la conscience de ce
qu’il y a d’injuste à ne pas citer des
analyses phénoménologiques impor-

tantes sur la corporéité, mais mon
unique souci est de dégager certains prin-
cipes premiers de la vie charnelle. Que les
absents aient la bonté de bien vouloir
excuser le caractère inévitablement lacu-
naire de ma présentation.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 67

Emmanuel
Housset



Alors que Nietzsche a fait de la substitution du corps à l’âme la
marque même de la mort de Dieu, la phénoménologie, en montrant
que toute expérience est un corps à corps, peut donner à penser d’une
façon nouvelle la signification de l’incarnation humaine, y compris,
sans doute, dans son rapport à l’Incarnation divine. Paradoxalement,
c’est la question de la chair qui réintroduit le terme d’âme en philo-
sophie en rompant ainsi avec l’interdit kantien, dans la mesure où la
chair n’est pas une simple chose, mais une vie et une histoire qui
peuvent se comprendre soit depuis la place centrale d’un « je peux »,
soit comme étant toujours déjà décentrées. Dès lors, si la phénomé-
nologie de la chair peut rencontrer la théologie, c’est dans la mesure
où elle est contrainte de faire de l’ipséité une question : suis-je là où je
suis la source du sens, la lumière de l’être, ou bien là où je reçois l’être
en lui répondant ? Le paradoxe de la chair est d’être à la fois réflexive
(se sentir) et transitive (être exposée), et ce n’est donc pas une réponse
que la phénoménologie peut offrir à la théologie, mais la présentation
d’une difficulté centrale qui est celle même de la vie se recevant et
s’affirmant. La chair est parole, mais elle parle à la fois depuis elle-
même et depuis un ailleurs ; elle est à la fois projet et patience. Le lieu
de la chair est celui de cette tension irréductible entre un espace
que j’ouvre depuis ma place centrale et un espace qui s’ouvre à moi
me donnant un lieu où être.

La chair au centre de la réflexion et de l’action–Husserl

Au cœur de son projet de retour aux choses-mêmes, Husserl décrit
la chair comme le centre de toute perception et cela lui permet de
rompre avec l’abstraction d’un moi connaissant désincarné. Le travail
de toute sa vie, celui d’une « réduction phénoménologique », consiste
à mettre entre parenthèses le corps en tant qu’objet du monde
environnant afin de mettre en lumière une chair qui est la mienne
car je m’y sens originairement : ma chair (Leib) est la seule qui n’est
pas un simple corps (Körper), mais justement chair (Leib)2. Il ne s’agit
pas de l’opposition entre le corps en soi et le corps pour moi, mais bien
des deux modes de la donnée de mon corps qui se donne soit dans un
regard objectivant en tant que corps parmi les corps, soit dans une
intuition immédiate comme un « je peux ». De ce point de vue, ma
chair est même l’unique chair, la seule que j’expérimente immédia-
tement ; la chair des autres hommes ne pouvant m’être donnée que
par analogie, indirectement par rapport à la mienne. Même si bien
évidemment cette scission dans la vie charnelle n’est pas sans poser

68 *

Thème

2 Voir Edmund HUSSERL, Méditations
cartésiennes, § 44.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 68

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de vastes problèmes, il n’en demeure pas moins qu’elle est le point de
départ de toute une autre philosophie du corps et en conséquence
d’une nouvelle compréhension de la subjectivité. Certes, dans ses
longues analyses du noème 3 « chair », Husserl n’a pas anticipé une
pensée du corps répondant, mais il a effectué la rupture qui a permis
d’ouvrir de telles perspectives. Il est vrai que l’unique préoccupation
de Husserl est gnoséologique et vise à montrer que la chair, qui se
constitue elle-même, peut aussi s’objectiver comme corps et qu’alors
l’intersubjectivité comme constitution commune du monde objectif
devient possible. La chair est cependant un objet intentionnel para-
doxal en tant qu’objet-zéro fondement de tous les autres objets, et
cela lui permet de mettre fin à toutes les oppositions classiques qui
rendaient le corps inintelligible : celle du corps intérieur et du corps
extérieur, celle du corps vécu et du corps conçu. Le corps est à la fois
chair et corps ainsi que leur unité, et si toute chose est plus ou moins
loin de moi, ma chair est ce dont je ne peux ni m’éloigner, ni me
rapprocher. Toute l’équivoque de la chair tient à ce qu’elle est remplie
d’âme et appartient en cela à la subjectivité pure, tout en étant un
objet incomparable par rapport à tous les autres objets. Ainsi, dans
son archéologie de la chair, Husserl peut montrer qu’elle est l’organe
de toute perception, l’organe de l’esprit ; qu’elle est mon « je peux » et
mon « je fais ». Plus encore, elle est l’organe de la spontanéité motrice
et sa mobilité originaire ne cesse d’ouvrir de nouvelles perceptions 4.
Ainsi, ma chair est un pouvoir, une capacité a priori, et elle est là où
tout en se saisissant elle-même elle intuitionne toute chose du monde.
Elle est donc bien dans une proximité unique avec moi, sans être moi,
et rien ne peut la déloger de sa place. Tout se donne à moi et je peux
m’approcher de tout depuis ce point-zéro de ma chair. Pour décrire
cela, Husserl doit distinguer la sensation (Empfindung) d’une chose
extérieure et le « se sentir » de la chair (Empfindnis), que Levinas a
proposé de traduire par « sentance ». La vie charnelle est dans cette
tension constitutive entre un s’éprouver soi-même originairement
tout en percevant le monde et le fait que sans cette réflexivité de la
chair il n’y aurait pas de monde. Hors de toute signification théolo-
gique, la chair est un corps qui se fait esprit. En effet, dans cette
réflexivité du touchant et du touché, la chair sent en ressentant et en
cela elle est bien le pivot de toute vie perceptive. L’impression tactile
n’est donc pas une propriété de la chose matérielle main, mais elle est

Emmanuel
Housset

* 69

3 SelonHusserl, la chair est un « noème »,
c’est-à-dire un sens idéal que la conscience
saisit depuis l’expérience qu’elle fait d’elle-
même. La chair possède ainsi ce caractère
unique d’être un objet inséparable de moi
en tant que sujet.

4 Pour ces analyses et ces expressions,
voir Les Idées directrices pour une phéno-
ménologie pure et une philosophie phéno-
ménologique, livre second Recherches
phénoménologiques pour la constitution,
notamment le § 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 69

Le lieu de la chair



la main elle-même en acte dans sa tâche d’appréhension du monde 5.
La différence entre moi et le monde, et la différence entre moi et les
autres moi, sont des différences charnelles et nul ne peut se séparer de
l’histoire de sa chair, même si le « je » demeure ontologiquement
premier par rapport à la chair. La force inouïe de la réduction
phénoménologique est de ne pas enfermer la considération du
corps dans une perspective uniquement mondaine, pour pouvoir
décrire la vie charnelle de la vie pulsionnelle, elle-même déjà inter-
subjective, jusqu’à la vie volontaire. En défendant ainsi que la vie est
d’abord spirituelle et que le concept biologique de vie est dérivé,
Husserl peut décrire une chair qui est constituante et pas seulement
constituée, une chair qui se trouve engagée dans toute expérience, que
ce soit celle d’une simple chose ou celle d’autrui. Ce qui se donne « en
chair et en os », et non pas en représentation, se donne nécessaire-
ment à une chair, ce qui est aussi vrai de la terre sol de toute
perception et qui en ce sens ne se meut pas. Le pas au-delà de
Husserl, s’appuyant sur la difficulté même de l’autoconstitution de
la chair, va consister à mettre en lumière une chair antérieure au
pouvoir de dire « je » et, en tant que telle, lieu de manifestation des
transcendances.

La chair écoutante lieu de manifestation du monde –

Merleau-Ponty

La chair n’est pas uniquement la capacité a priori de s’approprier ce
qui nous touche et il est possible d’envisager une dimension transitive
de la chair par laquelle elle est une écoute du monde avant qu’un « je »
ne soit possible et afin qu’il puisse l’être. Selon cette nouvelle pers-
pective, la révélation du monde devient pour la chair un événement
transformateur dans lequel elle devient véritablement une autre, dans
lequel elle se trouve altérée au-delà de toute intention et même de
tout projet de soi. Il revient à Merleau-Ponty d’avoir élucidé la
réversibilité de la chair, avec son obscurité propre qui rend impossible
de faire la part de ce qui vient de moi et de ce qui vient du monde.
Dans Le visible et l’invisible, il tente de tenir jusqu’au bout la thèse
selon laquelle la perception n’est pas une simple inspection de l’esprit
et doit se comprendre comme une présence de la chair au monde,
puisque c’est par la chair que le monde se fait monde, et cela dans
une présence mêlée d’absence. Autrement dit, la chair donne à
voir l’essence dans une signification vivante. La notion de « chair
du monde », souvent mal comprise, relève encore de cette

Thème

70 *

5 Sur cette question qu’il me soit permis
de renvoyer à mon ouvrage, Le don des

mains. Phénoménologie de l’incorporation,
Paris-Namur, Lessius, 2019.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 70

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



coappartenance du moi et du monde, de leur co-naissance. Merleau-
Ponty avance ainsi l’idée que ma chair est faite de la même chair que le
monde et que c’est pour cela que le monde peut se dire à même ma
chair et pas simplement au moyen d’elle 6. Selon cette nouvelle
perspective, ma chair n’est plus un noème tout à fait unique lié à
une autoconstitution (l’acte de donner sens à soi-même), mais est
l’expression de mon être-au-monde. Dès lors, comprendre la chair
comme un mode originaire de l’ouverture, c’est pouvoir considérer en
elle le « lieu d’une inscription de la vérité 7 », sans la réduire à une
réceptivité demeurant encore une capacité a priori d’un sujet. La chair
est non seulement ce qu’elle peut, mais également ce qui dépasse ses
pouvoirs propres, et cela ouvre des perspectives théologiques, même
si ce n’est pas du tout l’intention de Merleau-Ponty. En effet, la chair
se découvre en découvrant une vérité qui se manifeste à elle et que
rien en elle ne préparait. Elle devient une tâche d’incorporation de la
vérité depuis un abandon à l’être sans lequel il n’y a aucune véritable
sortie de soi. Ma chair, c’est moi pris au cœur des choses, exposé au
phénomène sauvage, et en cela elle est la révélation du monde à lui-
même, sans jamais pouvoir se refermer sur elle-même. En effet, la
chair ne peut jamais assister pleinement à son propre acte, car elle est
toujours envoyée vers le monde ; elle n’est qu’en s’aventurant dans le
monde et dans l’acte de « faire chair » le monde. Elle est en même
temps l’acte de s’exposer au monde et le lieu où le monde se mani-
feste ; et c’est en rendant le monde visible qu’elle peut se manifester.
Elle est l’acte même d’offrir au monde un espace de manifestation
avant toute représentation ; en elle, l’invisible du visible, l’excès du
visible, peut se donner sans être objectivé et donc perdu. Il ne s’agit
pas de brouiller toute différence phénoménologique entre l’imma-
nence et la transcendance, mais de déplacer une nouvelle fois le sens
de ces concepts qui ne signifient décidément pas l’intérieur et l’exté-
rieur mais doivent être compris en tant que verbes : l’immanence est
exposition et la transcendance est affection. Il n’y a donc pas de
confusion entre l’immanence et la transcendance et la chair est
l’entrelacs de ces deux mouvements. Une phénoménologie de la vie
considère alors à la fois en elle ce qui s’affirme, jusque dans la
passivité, et ce qui se reçoit du dehors, jusque dans l’activité. La
chair n’est donc jamais autant chair que quand elle écoute et se
reçoit de ce qui l’affecte et son style propre dépend directement du
« comment » de cette écoute qui est déjà une réponse. On est ainsi
passé d’une chair agissante depuis le « je suis » à une chair exposée au
monde et répondante, et dans ce cas, si elle dit encore la liberté de

Emmanuel
Housset

* 71
6 Maurice MERLEAU-PONTY, Le visible et
l’invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 167.

7 Idem.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 71

Le lieu de la chair



l’homme, c’est cette fois à travers sa fragilité, sa faillibilité et son
obscurité irréductible.

La chair excentrée est attente du Bien – Levinas

La rupture de Levinas avec une compréhension de la chair en tant
que capacité a priori de réflexion est encore plus radicale et il cherche à
décrire une transitivité de l’existence charnelle qui permet de
retrouver la question du salut et celle du bonheur, qui avaient été
mises entre parenthèses. Penseur de l’évasion, Levinas montre en
quoi le corps relève d’abord de l’exister dans un mouvement d’excen-
dance avant d’être celui d’une subjectivité. Il s’agit également d’un
éloignement plus marqué avec les analyses de l’être-au-monde dans
Être et temps de Heidegger, par la mise en lumière de la relation de
l’existant à l’existence depuis le corps compris comme style selon
lequel l’existant prend position dans l’existence. Dès lors, l’existence
charnelle n’est pas d’abord une synthèse continue, mais un acte
toujours à reprendre de naissance, et c’est pourquoi le corps est à
la fois un acte d’engagement et de dégagement vis-à-vis du monde,
puisque toute l’existence charnelle est cette rencontre non-anticipable
avec l’« il y a », avec cet être qui n’est pas l’attribut d’un étant. Le corps
devient « l’avènement même de la conscience 8 ». Le corps est donc un
événement, un engagement dans l’existence dans un instant non
relatif à d’autres, qui n’entre pas dans une suite. Ainsi décrire le
corps en tant qu’événement que rien ne précède ouvre des horizons
nouveaux à la réflexion sur la chair, en donnant à penser que c’est un
corps à corps qui brise l’enfermement en soi et permet à l’homme de
retrouver son ancre dans l’avenir qu’est autrui. En conséquence, le
corps ne devient pleinement corps que dans un devenir autre dont le
sujet captif de lui-même n’est pas capable. Il devient alors à nouveau
possible de penser la chair selon un mouvement vers le Bien, préci-
sément dans la mesure où on a pu retrouver la dimension verbale du
corps en distinguant l’être de l’étant. Que ce soit dans la fatigue ou
la paresse, la relation de l’existant à l’existence est un corps à corps
qui est un engagement dans la durée.

Dans Totalité et infini Levinas expose cette double dimension du
corps qui est de se tenir, d’être maître de soi, et d’être altéré au point
de devenir un autre et d’être mis en demeure de renaître 9. L’existence
corporelle revient à être en soi comme en exil, à être chez soi en autre
chose que soi, ce qui fait qu’elle est à la fois un acte de puissance et un

Thème

72 *

8 Emmanuel LEVINAS, De l’existence à
l’existant, Paris, Vrin, 2e éd. 1986, p. 122.

9 Voir Emmanuel LEVINAS, Totalité et
infini, Paris, le livre de poche, 1990, p. 177.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 72

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



acte d’humilité. Par son corps, l’exposition à autrui est plus ancienne
que toute empathie, que tout acte libre du moi, sans que cela réduise
la pluralité dans l’être. Cette dimension pathique de l’exister, qui se
manifeste particulièrement dans la caresse, dévoile une chair qui n’est
pas que l’organe de la volonté et qui est bien antérieurement à cela une
exploration du monde ou encore le mode même de la contemplation
ouverte à autre chose qu’au simple possible. La chair n’est ni seule-
ment une chose, ni un unique « je peux », ni une expression du
monde, mais elle est une parole, un événement. Elle est cette patience
de l’exister par laquelle quelque chose peut se révéler au-delà de toute
anticipation. Ainsi la chair est la recherche d’un «moins que rien » ;
elle est l’approche d’un secret qui nous ancre dans l’être ; nous
délivrant alors du bavardage. De là cette double dimension de la
chair, qui est d’être durée et renaissance, maîtrise et assujettissement
à une vérité qui la dépasse. Pouvant être surprise hors de toute
attente, la chair peut alors être rendue à elle-même. Dès lors, la
chair donne, dans la poignée de main, l’autre à lui-même ; elle lui
permet de se révéler, et en cela elle n’est pas le repos d’une inter-
subjectivité, mais l’inquiétude d’un être-pour-autrui. La chair
s’approche tout en se détachant sans cesse, et c’est pourquoi elle
n’asservit pas.

Si Merleau-Ponty a élargi la réflexivité de la chair jusqu’à la vie
passive, il n’a pas pu vraiment décrire la possibilité de briser la clôture
de la chair, qui n’a pas vraiment de dehors, sans retomber dans
l’empirisme. Levinas, lui, développe l’idée que la vie charnelle ne
peut être brisée que par effraction ; non par la manifestation d’un
objet particulier, mais par la révélation de l’être. Dans le mouvement
de sa pensée, Levinas va même radicaliser cette brisure, jusqu’à
perdre, peut-être, la dimension de maîtrise de toute chair dans une
telle dépossession. Quoi qu’il en soit, le corps, qui ne se distingue pas
ici de ce que l’on entend par chair, n’est plus un moyen du sens, le
moyen pour l’âme et pour le monde de se manifester, mais est un
moment du sens. L’incarnation n’est pas un acte du sujet ouvrant son
espace, mais un être-pour-autrui et même une obsession pour autrui
que Levinas nomme «maternité » 10. Dans ce refus des conceptions
trop intellectualistes de la sensibilité, y compris dans les philosophies
de l’existence et la phénoménologie, Levinas conçoit la sensibilité sous
l’espèce du pain arraché à soi pour l’autre : « Le corps n’est ni
l’obstacle opposé à l’âme, ni le tombeau qui l’emprisonne, mais ce
par quoi le Soi est la susceptibilité même. Passivité extrême de

Emmanuel
Housset

* 73

10 Emmanuel LEVINAS, Autrement
qu’être ou au-delà de l’essence, Paris, Le
livre de poche, 1990, p. 123.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 73

Le lieu de la chair



l’“incarnation” – être exposé à la maladie, à la souffrance, à la mort,
c’est être exposé à la compassion, et, Soi, au don qui coûte 11 ». La
chair est ainsi dénuement, dépossession et don dans la diachronie du
l’un-pour-l’autre et en montrant que toute relation à l’être est une
relation incarnée, Levinas permet de renouer avec l’idée que la chair
est à la fois attente et diachronie, exposition et réponse, et que la
patience est un véritable existential, c’est-à-dire une structure de
l’existence. La chair est événement en tant que tension vers le Bien
qu’elle attend et qui pourtant toujours la bouleverse imprévisible-
ment. Par suite, elle est la possibilité de percer la croûte de son
égoïsme et de trouver son centre de gravité hors de soi ; elle est la
possibilité de se laisser saisir par le Bien, anarchiquement, c’est-à-dire
en dehors de toute anticipation de la subjectivité. Le sens est alors ce
qui surgit avant d’être le résultat d’une noèse, d’un acte de l’esprit, et
c’est pourquoi il oblige et permet de vivre de sa promesse.

La chair affective est là où elle souffre – Michel Henry

On l’a vu, Husserl à partir de l’intuition du moi ouvre la possibilité
de penser la chair comme donnée de l’âme et pas simple moyen de sa
manifestation, mais la chair est plus qu’une capacité a priori de pâtir et
d’agir, car elle est un mode de l’existence comme « ekstase ». Michel
Henry, lui aussi, décrit notre corps comme exposition au monde,
mais en soulignant qu’il se sait lui-même, non dans une représenta-
tion mais dans une auto-affection, qui est la structure même de la vie.
Cette auto-affection est, dans le cadre de la pure passivité, un être rivé
à soi, sans dépassement, sans recul possible, et la chair est cette
« souffrance pure », cet acte de se subir soi-même par lequel il y a
révélation et pas seulement manifestation. Surmonter l’oubli de la vie,
c’est retrouver cette chair affective afin de surmonter le « système de
l’égoïsme 12 ». En effet, être soi, c’est pâtir, et l’affectivité est l’histoire
originaire de notre rencontre avec le monde, puisque sentir, c’est
toujours déjà se sentir. On comprend ici que la chair est bien plus
qu’un organe pour une volonté pure ou un mode de l’ouverture de ses
possibilités ; elle est d’abord l’épreuve de l’impossibilité de s’échapper
à soi-même. C’est pourquoi la souffrance montre que la vie est
d’abord une charge, un poids, sans échappements possibles, et
cette « chair affective 13 » est la matière de notre vie. Mettre en lumière
cette chair affective antérieure à la liberté du « je » conduit à penser
de manière radicale notre incarnation comme lieu d’une exposition

Thème

74 *

11 Ibid., p. 172, note 2.
12 Michel HENRY, C’est moi la vérité.
Pour une philosophie du christianisme,
Paris, Seuil, 1996, p. 185.

13 Michel HENRY, « La vérité du chris-
tianisme », in Christianisme. Héritages et
destins, C. Michon éd., Paris, Le livre de
poche, 2002, p. 297.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 74

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



à la vérité, à une vie qui nous précède et nous affecte sans cesse. Cela
donne toute sa force à la dimension passive de la vie charnelle, à ce
que Michel Henry nomme « l’étreinte pathétique de la vie 14 », mais
en retour cela rend plus complexe de penser la possibilité pour la chair
de se donner, dans la mesure où ce qui ne peut pas se perdre peut
aussi difficilement se donner. Or la chair n’est-elle pas aussi la
capacité à exister hors de soi ? Si seule une fragilité peut souffrir,
seule une fragilité peut se donner. Le paradoxe de la souffrance est
qu’elle peut à la fois être le point culminant de l’enfermement de
l’homme en lui-même et ce qu’il peut offrir dans la compassion. Si la
chair est certes une vie rivée à soi, ne possède-t-elle pas une essence
double en pouvant être également une chair offerte dans les multiples
situations de la vie ? N’est-elle pas ultimement ce que je peux offrir ?
La personne n’est pas seulement l’être libre qui donne, mais elle est
l’être qui se donne en donnant, et dans ce don il y a celui de sa chair
reçue de l’épreuve de la vie. Reste à savoir si ce n’est pas la partici-
pation à la chair du Christ qui peut faire en sorte que ma propre chair
soit offerte. Quoi qu’il en soit, l’accomplissement de la vie de la chair
ne peut tenir seulement à ce qu’elle se donne depuis sa nature
affective et réflexive, même s’il était essentiel de montrer que seule
une chair affective peut être une chair réflexive. Ainsi la chair, lieu
d’un mode propre ou d’un mode impropre de l’existence qui ne sont
pas des possibilités égales, s’accomplit quand elle vient de l’autre et va
vers l’autre, et c’est la mise au jour de cette structure d’existence que
la phénoménologie peut proposer à la théologie : le caractère mien (ce
que l’on nomme depuis Heidegger la Jemeinigkeit) de la chair provient
de sa contingence. C’est là sans doute ce qu’il y a de plus décisif avec la
question de la chair : donner à penser une dimension mienne de
l’existence qui ne tient pas d’abord au pouvoir du « je », ni même à un
engagement dans le monde antérieur à la réflexion.

La chair contingente est notre séjour auprès des choses
− Didier Franck

La chair n’est pas un phénomène parmi d’autres, mais c’est le
phénomène le plus difficile et qui donc réactualise sans cesse l’analyse
de la phénoménalité 15. Elle est donc le phénomène qui fait que le
phénomène demeure une question, et c’est ce que décrit Didier
Franck dans sa lecture de Husserl, celle de Heidegger ou encore
celle de Levinas. Il montre en effet la nécessité et la difficulté de ne
pas penser la chair à partir d’autre chose qu’elle comme le « je » ou le

Emmanuel
Housset

* 75

14 C’est moi la vérité, op. cit., p. 235. 15 Voir Didier FRANCK, Heidegger et le
problème de l’espace, Paris, Les Éditions de
Minuit, 1986, p. 94.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 75

Le lieu de la chair



temps. Tout en mettant en lumière les difficultés de l’autoconstitu-
tion de la chair et donc l’impossibilité d’élucider parfaitement ce que
signifie « constituer » selon Husserl, il peut avancer la thèse selon
laquelle la chair est avant tout con-tingente, au sens étymologique, en
ce qu’elle est touchante parce que touchée. Or, comme le temps est un
sentir et que toute sensation engage la chair, élucider la chair, c’est
expliciter le sens de la sensation et donc également le sens du temps.
L’aporie est en elle-même instructive : l’analyse de la chair qui devrait
avoir lieu d’abord dans un cadre solipsiste est en réalité toujours
contrainte de présupposer l’intersubjectivité. La chair est inconsti-
tuable en toute plénitude, et cela signifie qu’il y a en elle une facticité
originaire qui fait qu’elle n’est pas situable dans le partage de la
nécessité et de la contingence, du vécu et de la chose ; en elle-
même la chair remet en cause cette différence ontologique 16. Il est
alors possible de penser une altération originaire de la chair pouvant
laisser une place à la différence sexuelle comme renvoi nécessaire à
une autre chair. Dès lors, on est contraint de reconnaître que la chair
est en un sens toujours déjà constituée avant de se constituer et qu’il y
a une double vie de la chair, ou plutôt que la vie de la chair est à
double foyer, et, de ce point de vue, le charnel en l’homme ne peut
plus se comprendre depuis le partage de l’animalité et de l’humanité.
En effet, la chair est à la fois affective et réflexive, ce qui est nommer
une difficulté incontournable et non la résoudre. Tout le problème
est que la chair appartient de plein droit à la subjectivité transcen-
dantale et qu’elle est également con-tingente, dans un nécessaire
entrelacs à une autre chair et même à d’autres chairs. Il y a un
élément anarchique qui appartient à la vie de la chair.

La lecture de Heidegger permet à Didier Franck de montrer que la
chair sexuée du Dasein n’a rien de commun avec la particularité
d’une chose et relève d’un être mien antérieur au pouvoir de dire
« je ». Cela signifie que la chair doit être décrite de manière existen-
tiale (comme mode de l’être-au-monde) et pas d’abord selon une
perspective existentielle (comme tâche d’être soi) ; elle est une pure
possibilité de rassemblement ou de dispersion et la méthode
commande de penser les modes impropres de la chair afin de pouvoir
décrire ses modes propres. Avant toute morale, il est nécessaire
d’accéder à la signification existentiale de la sexualité en la libérant
du biologisme et de toutes ses catégories. Il ne s’agit pas de refuser que
les principes pratiques soient fondés dans l’être, mais il convient au
préalable d’élucider l’être de la chair et même de se demander si la

Thème

76 *

16 Voir Didier FRANCK, « La chair et le
problème de la constitution temporelle »,
in Phénoménologie et métaphysique, dir.

J.-L. Marion et G. Planty-Bonjour,
Paris, PUF, 1984.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 76

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



chair est un être. Exister, avoir à être, c’est s’incarner, mais cette
incarnation ne peut se penser uniquement à partir du temps, ni à
partir du projet, et elle est même sans doute la manière même d’être
le « là » des choses avant toute temporalisation. Nous n’avons pas un
corps, mais nous sommes charnels, et cela modifie totalement la
compréhension du corps, puisque cette idée conduit à penser que
la chair n’a pas d’être et qu’elle n’est que ce qui ouvre l’être à sa propre
vérité. C’est de ce point de vue que la main n’est pas un organe, mais le
lieu de la pensée. Certes la phénoménologie n’est pas l’unique voie
pour penser le corps et Nietzsche a pu décrire le corps comme une
pluralité hiérarchisée de forces dont l’activité inconsciente est dirigée
par des valeurs 17, néanmoins la phénoménologie peut mettre en
lumière que la chair ne nous enferme pas dans une place dans le
monde. Bien au contraire, en elle-même, elle n’est pas enfermée dans
un point de l’espace et elle est l’acte de notre séjour auprès des
choses 18. Dans son être propre, la chair est toujours déjà dehors,
et en cela elle est la vie même. Plus encore, elle n’est pas la source de la
vie, mais le lieu où la vie se communique, même si, bien évidemment,
sur un mode déficient, elle peut devenir le lieu où l’on se détourne de
la vie, où l’on se ferme à elle. Exister en tant que chair, c’est d’abord
habiter au sens de se laisser traverser par une vie que l’on reçoit et qui
ne s’accomplit pas sans nous. Être sa chair, et non avoir sa chair, c’est
laisser chaque chose à sa propre essence ; c’est être un abri pour que
l’autre soit lui-même, pour le laisser être sa chair, sans le réduire à
n’être qu’un corps parmi les corps, logé quelque part dans le monde.
La chair est une épreuve de soi et du monde en étant une aventure
dans laquelle je m’ouvre au-delà de mes possibles. Si la phénoméno-
logie française n’a pas toujours su prendre la mesure de la chair, c’est
que trop souvent elle n’a voulu y voir qu’un nouveau fondement, une
ombre de la « substance », alors que la chair est le rapport de l’homme
à l’être qui est sans fond, un « venir auprès de » qui n’abolit pas le
lointain de ce dont elle s’approche.

Le corps est là où il parle – Jean-Louis Chrétien

L’existence humaine est un corps à corps dans lequel l’homme
répond par tout son être à l’épreuve du monde et cette réponse
n’est jamais close ; elle est toujours en commencement et en recom-
mencement. La perspective propre de Jean-Louis Chrétien est de
mettre en évidence un lien eidétique entre chair et parole : il n’y a pas

Emmanuel
Housset

* 77

17 Voir Didier FRANCK, Nietzsche et
l’ombre de Dieu, Paris, PUF, 1998.
18 Voir Didier FRANCK, « Le séjour du
corps », in Martin Heidegger, Remarques

sur art-sculpture-espace, Rivages poches,
2009, p. 77.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 77

Le lieu de la chair



de chair sans parole. Ainsi notre corps ne devient corps qu’en étant un
acte de parole, que ce soit dans le lavement des pieds ou, pour le père,
embrasser le fils prodigue. Cette pensée du corps parlant remet en
cause la définition de l’homme par la seule réflexion et jusqu’à l’idée
même de transparence à soi, et, cette fois, c’est la philosophie elle-
même qui a besoin de « la pensée et parole religieuses et mys-
tiques 19 ». Elles permettent en effet à la phénoménologie de
comprendre que le corps humain ne répond pas de lui seul et à lui
seul et que sa tâche est de parler pour ce qui ne parle pas. À travers
notre corps, la lumière du monde est reçue et devient précisément
parole ; telle est la beauté du corps. À l’inverse, la laideur du corps
tient au fait qu’il est déserté par l’esprit, qu’il ne dit plus la réserve de
l’être. Jean-Louis Chrétien ne cesse de méditer cette pudeur du corps
répondant qui ne doit jamais devenir un objet d’adoration et tomber
alors dans l’oubli de ce qu’il a à être. Tout en réfléchissant sur
l’irréductibilité du corps grec, du corps chrétien et du corps moderne,
Jean-Louis Chrétien cherche à montrer que la fatigue 20 est une
structure de l’exister charnel, mais que c’est depuis cette finitude
que nous rencontrons le monde, ainsi que les autres hommes, et que
nous leur répondons. Le corps répond même quand il est épuisé,
quand il est touché dans son pouvoir. Ainsi, nous répondons égale-
ment par notre corps et cette réponse est difficile, elle nous coûte, elle
n’est pas indolore, mais il s’agit d’accepter de se fatiguer par amour.
Cela confirme une idée directrice de cette étude, à savoir que le corps
n’est pas substance, qu’il n’a pas en lui tout ce qu’il faut pour subsister,
puisque le corps répondant ne tient pas sa force de lui-même et ne
doit pas chercher à la préserver. Le corps est ce qui se donne et ce
qu’on ne possède qu’à le donner, car notre force vient de ce que nous
avons à faire. Dès lors, la finitude, la fragilité et l’obscurité de notre
existence charnelle sont des dimensions essentielles de l’exercice de
notre liberté, dans la mesure même où la liberté ne consiste pas à tenir
une place dans le monde, mais à répondre en se donnant aussi par son
corps. Mon corps est vraiment le mien quand il est traversé par l’appel
d’autrui ; ma main n’est jamais autant ma main, insubstituable, que
quand dans sa douceur elle renonce à manipuler pour donner.
Cependant le corps qui se fait parole et action pour autrui n’est
pas un corps isolé, et c’est également collectivement que le corps
devient corps répondant. Si le corps répondant est inséparable de la
communauté des corps, celle-ci est bien plus qu’une inter-corporalité,
car elle est bien une manière d’agir en commun et de répondre en
commun. Jean-Louis Chrétien peut ainsi mettre au jour que le corps

Thème

78 *

19 Jean-Louis CHRÉTIEN, L’inoubliable et
l’inespéré, Paris, DDB, 2e éd. 2000, p. 177.

20 Voir Jean-Louis CHRÉTIEN, De la
fatigue, Paris, LesÉditionsdeMinuit, 1996.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 78

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



répondant vit de la proximité de l’insaisissable qui sollicite notre
parole et notre geste. Dans toutes ces analyses, ce que Jean-Louis
Chrétien met en évidence depuis cette vie du corps, c’est l’obliquité de
toute phénoménalité. Seule une phénoménologie peut montrer que
l’être ne se donne jamais directement mais toujours obliquement, et
que son secret n’est jamais aboli par notre parole. Ainsi la phénomé-
nologie, en décrivant la corporéité de notre présence, donne à
comprendre que nous n’existons que par une altération de l’intime,
que par cette ouverture à l’autre au plus intime de soi 21. Le corps n’est
corps que là où il est sans refuge, ni abri, que là où il est le lieu d’une
exposition toujours plus grande et tel est le sens véritable de sa nudité.
C’est en cela que le corps est parole avant d’êtreKörper ou Leib, et c’est
cette pensée du corps travaillée de l’intérieur par la conception chré-
tienne du corps qui peut, en quelque sorte en retour, permettre à la
théologie, comme rencontre de la Parole, de ne pas être une simple
variante de la métaphysique en décrivant le corps à corps de la foi,
d’une parole brûlée par une autre Parole, d’une volonté humaine
défaite par la Volonté divine. Parce que le corps est parole, il n’est
lui-même que dans le don, et cela peut être jusqu’au sacrifice de sa vie.
Ainsi l’existence charnelle est une patience dans laquelle notre inté-
riorité est ouverte à une présence sans image et sans représentation, à
une proximité qui ne sera jamais une possession, car elle est exposition
à l’insaisissable. Une phénoménologie du corps exposé est donc ce qui
permet de comprendre que je n’ai rien que je n’ai reçu et que c’est là où
je me donne, jusqu’à ce cher moi, que je suis vraiment moi-même.

La chair témoigne depuis un ailleurs –
Jean-Luc Marion

On a vu que la chair est le phénomène le plus difficile, qu’elle ne peut
se constituer pleinement elle-même, qu’elle n’est pas une chose avec
une place dans le monde, mais qu’elle est un lieu de manifestation ;
qu’en cela elle est une souffrance pure à la fois comme auto-affection
et hétéro-affection ; qu’elle est inséparable des autres chairs et en cela
con-tingente et qu’elle est finalement non une substance, mais une
parole répondant à une autre parole. En cessant de comprendre la
chair comme organe de l’esprit, il est devenu possible de distinguer le
« je » pôle de toute manifestation et la chair comme lieu de la
révélation et finalement de toute signification. Jean-Luc Marion
reprend en phénoménologie le terme de témoin justement pour
s’affranchir de l’idée d’un sujet possédant comme soubassement

Emmanuel
Housset

* 79

21 Voir Jean-Louis CHRÉTIEN, L’appel et
la réponse, Paris, Les Éditions de minuit,
1992.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 79

Le lieu de la chair



d’une vie charnelle, car cela secondarise nécessairement la chair. Tout
au contraire, il n’y a de témoin qu’en chair et en os et qui justement en
tant que chair n’est pas enfermé en lui-même, dans sa position de
centre, mais peut parler depuis un ailleurs. En effet le témoin se
trouve toujours engagé par ce qui se donne à lui et ne peut pas se
mettre au-dessus de la mêlée dans la position d’un spectateur impar-
tial. En conséquence, le témoin n’est pas un sujet exposé et on doit
même dire qu’il n’est pas un sujet du tout, car il ne subsiste pas par
lui-même et se trouve toujours dans une vie excentrique dans laquelle
il ne s’avance qu’en tâtonnant. Dès lors, la chair témoignante donne à
penser une identité toujours inchoative qui vit de ce qu’elle rencontre.
Elle ne se laisse pas réduire à l’idée d’une puissance a priori d’assi-
milation et peut justement se laisser transformer jusqu’au plus intime
d’elle-même, prise aux entrailles par ce qui la touche, et c’est pourquoi
elle demeure ainsi une question. Tout en décrivant le phénomène
saturé de la chair 22, Jean-Luc Marion y voit « une possibilité
de penser en raison l’Incarnation théologique 23 ». Quoi qu’il en
soit, c’est avec la chair témoignante que se comprend le retard du
geste et de la parole sur la lumière de la vérité qui les rend possibles. Il
y a là encore une obliquité essentielle, car je ne peux pas regarder la
vérité en face et je ne la découvre que depuis sa force de transforma-
tion en moi. Ainsi, notre chair se fait verbe en laissant une parole qui
vient d’ailleurs la transformer, la rendre tout autre. Dans D’ailleurs la
révélation 24, Jean-Luc Marion peut montrer que la parole humaine
devient parlante quand elle parle depuis un ailleurs qu’elle ne cherche
pas à s’approprier dans une synthèse d’identification. Ainsi, la chair
ne fait pas qu’accompagner le « je » dans la recherche de l’essence et
elle est le lieu d’un autre rapport à la vérité dans lequel la vérité est
plus donnée à être qu’à voir ; elle est à aimer sans pouvoir être un objet
de curiosité. À même ma chair, je peux comprendre que l’être est ce
qui arrive sans prédétermination, qu’il est au-delà de toutes mes
attentes, et qu’en cela il n’est plus compris comme l’être d’un étant.
Dès lors, c’est depuis la chair qu’autrui peut être reçu comme visage,
mais également que toute chose du monde peut être présente en tant
que visage et que Dieu lui-même, l’idipsum, est rencontré comme un
visage éclairant. Puisque la chair est un acte de parole, tout est voix
pour le témoin. La chair témoignante ne fait donc qu’annoncer ce
qu’elle ne peut produire, ni contenir, et toute son essence se trouve
dans cette humilité dans laquelle on laisse se dire une vérité qui n’a
pas besoin d’une autre source qu’elle-même.

Thème

80 *

22 Voir Jean-Luc MARION, Le phéno-
mène érotique, Paris, Grasset, 2003.
23 Jean-Luc MARION, De surcroît, Paris,
PUF, 2001, p. 124.

24 Jean-Luc MARION, D’ailleurs la révéla-
tion, Paris, Grasset, 2020.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 80

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Tel est le paradoxe de la chair : elle n’est elle-même qu’en cherchant
à incarner une vérité qu’elle ne peut épuiser. Dès lors, la phénomé-
nologie comme retour aux choses-mêmes met en lumière que ne peut
être pensé que ce qui est vu et que n’est vraiment vu que ce qui affecte,
que ce qui trouble jusqu’au fond de nos entrailles en approchant de
nous. La question de la chair n’est donc pas une question parmi
d’autres ; elle n’est pas une simple préoccupation régionale, et vivre
selon la chair, c’est accepter de se déplacer jusqu’au lieu où le divers
chaotique de l’intuition s’organise de lui-même en un sens et un sens
qui est alors bien plus qu’une production d’un sujet. Exister en tant
que chair, c’est donc bien accepter de se laisser destituer de sa position
centrale pour comprendre que le principe de son être n’est pas en soi
et qu’on n’est soi qu’à puiser à une source qui vient d’ailleurs, car la vie
est ce qui est reçu et qui peut se donner précisément parce qu’elle est
reçue. La chair n’est pas, elle témoigne, et c’est en témoignant de la
vérité qu’elle devient lumineuse, parce qu’elle accepte humblement
d’être le reflet d’une autre lumière. C’est la nouveauté de cette
dimension « mienne » de la chair que la phénoménologie peut
proposer à la théologie pour décrire le rapport de notre incorporation
à l’Incarnation, même si, d’une certaine manière, c’est un prêté pour
un rendu.

En passant d’une compréhension de la chair comme place centrale
de toute perception et de toute action à une intelligence de la chair
comme lieu d’une ouverture à l’excès de l’être et enfin à la considé-
ration du non-lieu de la chair en tant que parole humaine surgissant
d’un silence bruissant de sens, la phénoménologie donne à voir que ce
qu’il y a d’altéré dans la chair est ce qui la rend nue et vraie et que seule
la chair peut nous apprendre le prénom secret de toute chose depuis
lequel la pensée devient possible. La chair n’est pas une chose, mais un
acte de patience. Dans cet ordre, la phénoménologie, même celle qui
est traversée par les questions chrétiennes, a sa limite et ne peut
jamais dire que Dieu est Dieu, que Jésus est le Christ, pas plus qu’elle
ne peut penser la résurrection de la chair. Néanmoins, la phénomé-
nologie de la chair altérée peut reconnaître que c’est l’Incarnation, le
Verbe qui se fait chair, qui limite une description de la chair qui se fait
verbe, c’est-à-dire la délimite et lui donne son sens depuis son ailleurs.
C’est l’inimaginable de l’Incarnation qui limite toute philosophie du
corps, ce qui fut parfois oublié dans une transgression de l’irréductible
analogie entre la personne humaine et la Personne divine, même si la
phénoménologie a bien mis en lumière que la chair n’est elle-même
que depuis un ailleurs qui l’envoie dans un cheminement irréversible
vers un lieu où être. La phénoménologie de la chair altérée n’est même

Emmanuel
Housset

* 81

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 81

Le lieu de la chair



pas une propédeutique à une théologie de la chair transfigurée par
l’amour du Christ qui a souffert nos souffrances jusqu’à la mort et qui
a été plus fort que la mort, mais elle peut donner à comprendre qu’il
ne peut y avoir de salut que dans une exposition toujours plus grande
à la vérité, que dans cette blessure qui nous donne à être. La chair est
le phénomène le plus difficile parce que sa compréhension est ce qui
nous forme en nous transformant et qu’il nous met en demeure de
répondre en vivant de cette patience. La phénoménologie peut
élucider que la chair est là où elle est exposée à un ailleurs et on
peut même penser à une élucidation des vécus qui donnent sens au
souci de donner sa vie et si elle ne cesse de réinterroger la raison
jusque dans la vie du corps, elle ne peut ni ne doit passer de la raison à
la foi. Elle ne peut pas énoncer que la chair du Christ est ce qui
permet à ma chair d’être pleinement offerte. La philosophie peut
reconnaître l’incomplétude de la chair et son impossibilité essentielle
pour elle de se donner pleinement elle-même par elle seule, mais elle
ne peut aller au-delà, elle ne peut pas sortir d’Égypte.

Emmanuel Housset est professeur à l’université de Caen-Normandie,
membre de l’unité de recherche Identité et subjectivité et chargé de
cours à l’Institut Normand de Sciences Religieuses (Caen). Marié,
4 enfants, ses principales publications sont : La vocation de la personne,
Paris, Presses Universitaires de France, 2007 et Le don des mains,
Namur-Paris, Éditions jésuites, 2019.

Thème

82 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 82

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



La chair de la vie selon Jean

Aux sœurs de Bethléem
du monastère Notre-Dame de la Présence de Dieu

Das Niedrigste ist also zugleich das Höchste,
das ganz an die Oberfläche herausgetretene

Offenbare ist eben darin das Tiefste.

« Le plus bas est ainsi en même temps le plus haut,
le manifeste qui s’est avancé tout entier à la surface est,

justement en cela, le plus profond 1 ».

L ’évangile de l’esprit est aussi l’évangile de la chair. Il l’est en
vertu de l’extrême tension, qu’il faut dire dialectique, qui en

constitue la dramatique propre et la beauté. Celle-ci demeure
mystérieuse. Mais la dramatique du témoignage, où chacun est
témoin pour celui qui est lui-même témoin, le Christ, ne fait rien
d’autre que déployer l’essence de la manifestation selon Jean : la
venue de la Vérité témoignant pour elle-même et pour celui qui l’a
envoyée, le Père, tous les autres témoignant pour elle. Πνεῦμα,
« esprit », est le nom de celui qui accomplit et accomplira la mani-
festation, et lui aussi est et sera témoin. Le chemin du témoignage, le
chemin spirituel va à l’accomplissement de l’apparaître, à la
« gloire », δόξα, qui est toujours, dans Jean, la gloire du Père et la
gloire du Fils, dans l’unité absolue et la souveraineté de leur « appa-
raître ».

Or dans cet apparaître spirituel la chair est si essentielle qu’elle est
celle qui portera ou apportera la vie, une vie dont elle-même,
pourtant, n’est jamais la source. Elle se tiendra, à la fois, dans
l’extrême négation et dans l’affirmation nouvelle, l’affirmation
d’une vie nouvelle. La chair assumera les deux, la manifestation
et sa négation, et, à travers l’extrémité mortelle de celle-ci, la
« gloire », autrement dit la manifestation dans son accomplissement

* 83

1 HEGEL, Phänomenologie des Geistes,
Hamburg, Meiner, p. 496 ; Phénoméno-
logie de l’esprit, trad. fr. Bernard Bourgeois,

Paris, Vrin, 2007, p. 622. Nous donnons
ici une traduction personnelle.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 83

Emmanuel
Cattin



spirituel. La chair ainsi n’est pas seulement la négation de l’esprit.
Elle est son chemin. Telle est l’extraordinaire tension chrétienne,
l’extraordinaire tension johannique. La chair est la chair mortelle, le
règne de la mort. Mais la chair est la chair de la vie, la chair qui porte
la vie, la chair dans laquelle la vie est venue. La vie qui s’appelle esprit
a fait passer la chair, par la puissance de sa liberté qui n’a pas de
limite, de la mort à la vie. La chair était le chemin de la mort. Elle est
devenue, dans un renversement inouï et impensable (impensable en
grec, « folie pour les païens 2 »), le chemin de la vie. Jean a décrit,
selon l’extrême simplicité dialectique qui était la sienne— et qui fut,
avec tout évangile, source de la dialectique —, ce renversement
spirituel de la chair : de la chair mortelle à la chair vivante, à la
chair vivifiante, à la chair qui est chair de l’esprit.

La chair du monde

L’Évangile de Jean est le récit d’une venue : « Il est venu », ἦλθεν
(Jean 1, 11) 3. Le domaine de cette venue est le monde. Tout homme
vient « dans le monde », εἰς τὸν κόσμον (1, 9). Mais celui dont Jean
témoigne est venu, en venant dans le monde, dans le domaine qui
« fut par lui » : δι’ αὐτοῦ ἐγένετο (1, 10), et, dans ce domaine qui était
déjà originairement le sien, il est venu « chez lui », εἰς τὰ ἴδια, quel que
soit le sens qu’il convienne de donner à cette précision (1, 11) 4. C’est
ce domaine propre qui lui opposa le Non, d’autant plus dur, d’un
refus : « et le monde ne l’a pas reconnu », καὶ ὁ κόσμος αὐτὸν οὐκ ἔγνω,
« et les siens ne l’ont pas accueilli », καὶ οἱ ἴδιοι αὐτὸν οὐ παρέλαβον
(1, 10 et 11). Or, venir dans le monde, c’est venir dans la chair. C’est
un premier trait qu’il convient de retenir : la chair est la chair du
monde, et la venue dans le monde est la venue dans la chair. Selon
l’opposition de la Première épître de Jean, la chair appartient, avec le
désir dont elle est la source, « la convoitise de la chair », ἡ ἐπιθυμία τῆς
σαρκός, à « tout ce qui est dans le monde », πᾶν τὸ ἐν τῷ κόσμῳ, et ainsi
est elle-même « du monde », ἐκ τοῦ κόσμου, ce qui veut dire : non pas
« du Père », ἐκ τοῦ πατρός. Elle est alors marquée par la caducité de
tout ce qui est dans le monde : «Or le monde passe avec ses convoi-
tises », καὶ ὁ κόσμος παράγεται καὶ ἡ ἐπιθυμία αὐτοῦ (1 Jean 2, 15-17), et
opposée au « demeurer éternel » de « celui qui fait la volonté de

Thème

84 *

2 1 Corinthiens 1, 23.
3 Lorsque nous donnons le texte grec,
nous suivons Nestle-Aland, Novum
Testamentum Graece, Stuttgart, Société
biblique allemande, 28e édition révisée,
2012. La traduction est celle de la Bible
de Jérusalem.

4 Sur la controverse exégétique au sujet
de l’identification des « siens », on se
reportera au grand commentaire de
Rudolf SCHNACKENBURG, Das Johannes-
evangelium, Leipzig, St. Benno-Verlag et
Freiburg, Herder, I- IV, 1965-1984, ici 1.
Teil, p. 234 sq.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 84

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Dieu » : μένει εἰς τὸν αἰῶνα5. Or la chair dans laquelle vint celui dont
Jean est le témoin devait aussi souffrir en elle-même le refus qui lui
était opposé. Le Non lui-même charnel que lui opposa le monde
devait aussi être enduré dans la chair, dans les blessures de la chair, et
le monde irait jusqu’à lui donner la mort, qui est le destin de toute
chair. Telle est la première grande affirmation johannique concernant
la chair, que Jean eut à défendre peut-être plus que toute autre, parce
qu’elle était la plus difficile à « recevoir », c’est-à-dire à croire, selon
la difficulté dialectique extrême qui tend tout le récit de l’évangile :
« À ceci reconnaissez l’esprit de Dieu : tout esprit qui confesse Jésus
Christ venu dans la chair est de Dieu », porte encore la Première
épître johannique, ἐν τούτῳ γινώσκετε τὸ πνεῦμα τοῦ θεοῦ πᾶν πνεῦμα ὃ
ὁμολογεῖ Ἰησοῦν Χριστὸν ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα ἐκ τοῦ θεοῦ ἐστιν (1 Jean 4,
2). Il faudra d’abord s’arrêter aux différents temps grammaticaux qui
marquent ce qui se donne comme l’article d’une confession (ὁμολογεῖ).
Le parfait (ἐληλυθότα) indique moins l’événement même de la venue,
l’instant de l’incarnation, que portera précisément plus loin l’aoriste
(1 Jean 5, 6 : « C’est lui qui vint par eau et par sang : Jésus Christ »,
οὗτός ἐστιν ὁ ἐλθὼν δι’ ὕδατος καὶ αἵματος, Ἰησοῦς Χριστός), que le sens
même de Jésus Christ en tant qu’il est désormais pour toujours, une fois
pour toutes, celui qui s’est incarné, celui qui est venu (1 Jean 5, 20 :
«Nous savons que le Fils de Dieu est venu, οἴδαμεν δὲ ὅτι ὁ υἱὸς τοῦ
θεοῦ ἥκει, où le verbe, au présent, exprime la même nuance qu’un
parfait). La confession sait et dit qu’il est venu, c’est-à-dire venu dans
la chair 6 : elle sait et dit, et en ce sens reconnaît, la vérité du
témoignage, c’est-à-dire de la manifestation, dont elle est, à chaque
instant, l’accomplissement. C’est avec un tel savoir, qui lui-même
témoigne pour le témoin (qui était lui-même déjà témoin pour un
autre témoin), que se refermait presque l’Évangile de Jean : « C’est ce
disciple qui témoigne de ces faits et qui les a écrits et nous savons
que son témoignage est vrai » (Jean 21, 24) 7. La confession accomplit
le témoignage. Or une telle confession, dans la Première épître,
affirme la venue dans la chair, d’une affirmation non seulement
spirituelle mais à laquelle il faudra même reconnaître « l’esprit de

Emmanuel
Cattin

* 85

5 Nous renvoyons au commentaire des
épîtres johanniques dû à Rudolf
SCHNACKENBURG, qu’il faut lire avec
celui de l’évangile : Die Johannesbriefe,
Freiburg, Herder, 1965, p. 127-133.
On gardera devant les yeux deux traits
d’importance : la chair selon Jean n’a pas
le sens de ce qui serait étranger au salut
(die unheilvolle Bedeutung) qui est celui de
la chair selon Paul (p. 128) ; et le monde
selon Jean, quel que soit le caractère péris-
sable de tout ce qui est en lui, ce monde

« qui passe » lui-même est pourtant celui
dans lequel nous nous tenons et avons à
nous tenir : « Le christianisme johannique
sait avec plus de force que le christianisme
paulinien qu ’ i l est encore dans le
“monde” et qu’il doit s’affirmer en lui »
(p. 131-132).
6 Rudolf SCHNACKENBURG, Die Johan-
nesbriefe, op. cit., p. 221.
7 Οὗτός ἐστιν ὁ μαθητὴς ὁ μαρτυρῶν περὶ
τούτων καὶ ὁ γράψας ταῦτα, καὶ οἴδαμεν ὅτι
ἀληθὴς αὐτοῦ ἡ μαρτυρία ἐστίν.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 85

La chair de la vie selon Jean



Dieu ». Il n’est pas possible de dire avec une plus grande netteté
dialectique l’élévation spirituelle de la chair : c’est l’esprit lui-même qui
atteste la venue dans la chair, et par là celle-ci est reprise, par lui, dans la
manifestation qu’il est lui-même, lorsqu’il inspire le témoignage et la
confession. Dans la dramatique propre de l’épître, « l’esprit de Dieu »
s’oppose à « l’esprit de l’Antichrist », qui « est déjà dans le monde »
(1 Jean 4, 3), en sorte que celui-ci, qui est le domaine de la venue et de
la manifestation, est aussi celui d’un combat, le combat pour la
manifestation. Or c’est cette opposition de « l’esprit de Dieu » et
de « l’esprit de l’Antichrist » qui va aussi, selon Jean, déchirer la
chair, elle-même traversée par le combat du monde, le combat, à la
fois, contre le monde (1 Jean 5, 4 : « puisque tout ce qui est né de Dieu
est vainqueur du monde. Et telle est la victoire qui a triomphé du
monde : notre foi 8 »), dans le monde, et pour le monde (selon Jean 3,
17 : « Car Dieu n’a pas envoyé son Fils dans le monde pour juger le
monde, mais pour que le monde soit sauvé par son entremise 9 »).

Toucher, manger

Mais que veut dire ἐν σαρκί, « dans la chair » ? Est-ce seulement du
corps qu’il s’agit ? Le mot de σάρξ indique ce dont la vie est faite, ce
dont le corps vivant de l’homme est fait (avec les os, Luc 24, 39 :
«Voyez mes mains et mes pieds : c’est bien moi ! Palpez-moi et
rendez-vous compte qu’un esprit n’a ni chair ni os, comme vous
voyez que j’en ai », ἴδετε τὰς χεῖράς μου καὶ τοὺς πόδας μου ὅτι ἐγώ
εἰμι αὐτός· ψηλαφήσατέ με καὶ ἴδετε, ὅτι πνεῦμα σάρκα καὶ ὀστέα οὐκ ἔχει
καθὼς ἐμὲ θεωρεῖτε ἔχοντα). La chair est ce qu’il sera possible de toucher
et ce qu’il sera possible de manger. Ces deux possibilités de l’expé-
rience humaine de la chair, « toucher » et «manger », sont dans Jean
tout à fait essentielles.

La première, « toucher », appartient à la structure de la manifestation
et du témoignage. La chair touche et peut être touchée, et celui qui
touche ne « voit » pas seulement, mais le toucher confirme la réalité de
ce que ses yeux ont vu, la venue et la présence en chair : ce que « nous »
avons vu n’est pas seulement l’image d’un corps, mais un corps de chair,
un corps tangible, un corps réel. La Première épître s’ouvrait sur cette
dimension majeure, lorsqu’elle décrivait l’expérience qui fut celle du
témoin, et dont il témoignait dans son « annonce », selon l’insistance
d’une expérience trois fois sensible dont le toucher, après l’oreille et la
vue, est le couronnement : « Ce qui était dès le commencement, ce que

Thème

86 *

8 ὅτι πᾶν τὸ γεγεννημένον ἐκ τοῦ θεοῦ νικᾷ
τὸν κόσμον· καὶ αὕτη ἐστὶν ἡ νίκη ἡ νική-
σασα τὸν κόσμον, ἡ πίστις ἡμῶν.

9 οὐ γὰρ ἀπέστειλεν ὁ θεὸς τὸν υἱὸν εἰς τὸν
κόσμον ἵνα κρίνῃ τὸν κόσμον, ἀλλ’ ἵνα σωθῇ
ὁ κόσμος δι’ αὐτοῦ.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 86

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce que nous
avons contemplé, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie ;— car
la Vie s’est manifestée : nous l’avons vue, nous en rendons témoignage
et nous vous annonçons cette Vie éternelle, qui était tournée vers le
Père et qui nous est apparue— ce que nous avons vu et entendu, nous
vous l’annonçons, afin que vous aussi soyez en communion avec nous »
(1 Jean 1, 1-3) 10. Toucher le «Verbe de vie », toucher le λόγος lui-
même, c’était toucher sa chair, et confirmer sa présence aux yeux qui
avaient vu son visage et aux oreilles qui avaient recueilli ses paroles. La
venue dans la chair emporte un apparaître qui n’est pas seulement un se
montrer aux regards, pas plus qu’il n’est seulement la vibration d’une
voix. La main a pu toucher « le Seigneur ».

Mais une telle apparition charnelle sous le toucher recevra la pléni-
tude de son sens spirituel lorsqu’elle aura lieu une seconde fois, la
seconde fois, c’est-à-dire lors du retour du Seigneur, lors de la résur-
rection de la chair. Car la venue dans la chair s’accomplit une seconde
fois. La chair revient. Le témoignage du toucher sera alors celui que
demande Thomas Didyme, qui voudra voir et toucher son Seigneur.
Que veut Thomas ? « Si je ne vois pas dans ses mains la marque des
clous, si je ne mets pas mon doigt dans la marque des clous, et si je ne
mets pas ma main dans son côté, je ne croirai pas » (Jean 20, 25) 11. Il
ne veut pas voir seulement son Seigneur, il veut voir la blessure de la
chair, la «marque » qui n’indique pas seulement le supplice, mais
précisément la chair elle-même qui a souffert : la marque est la marque
dans la chair, l’attestation de la chair, de celle qui se tient là en tant que sa
propre chair, la chair de son Seigneur. Et c’est pourquoi il ne veut pas la
voir seulement, il veut aussi la toucher, car le toucher est, concernant
la chair, l’attestation de sa présence réelle : il veut toucher les blessures,
selon la double attestation qui lui confirmera que c’est bien son
Seigneur, lui-même, qui est là, en chair. La main de Thomas touchera
la réalité de son Seigneur, la profondeur de sa présence revenue à la
vie. Lorsqu’il le touche, s’il le touche (car l’évangile ne l’écrit pas),
Thomas en est bouleversé, comme l’avait été Nathanaël lorsqu’il
avait, au commencement, reconnu le roi d’Israël (Jean 1, 49), et
comme le sont, dans Jean, tous ceux qui, dans l’éclair d’une parole
ou d’un signe, reconnaissent le Christ. La simplicité de la réponse du
disciple est elle-même alors bouleversante : «Mon Seigneur et mon
Dieu ! », ὁ κύριός μου καὶ ὁ θεός μου (Jean 20, 28) 12. Le cri de Thomas

Emmanuel
Cattin

* 87

10 Voir à la fin de l’article.
11 ἐὰν μὴ ἴδω ἐν ταῖς χερσὶν αὐτοῦ τὸν τύπον
τῶν ἥλων καὶ βάλω τὸν δάκτυλόν μου εἰς τὸν
τύπον τῶν ἥλων καὶ βάλω μου τὴν χεῖρα εἰς
τὴν πλευρὰν αὐτοῦ, οὐ μὴ πιστεύσω.

12 On se reportera au magnifique
commentaire de Jean-Louis CHRÉTIEN
dans La Voix nue, Paris, Minuit, 1990,
« La gloire du corps », p. 27.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 87

La chair de la vie selon Jean



est la réponse à la révélation de la nouvelle chair, la révélation de la
chair de la vie, de la chair passée de la mort à la vie.

Entre la venue et le retour dans la chair, cependant, Jean a décrit
aussi, concernant le toucher, une expérience troublante et absolu-
ment unique, celle de Marie de Magdala devant le tombeau vide de
son Seigneur. Elle est placée, déconcertée, devant l’absence du corps
sans vie : «On a enlevé mon Seigneur, et je ne sais pas où on l’a mis »
(Jean 20, 13). Jean va décrire une première fois la soudaineté renver-
sante d’une reconnaissance. Mais, à l’inverse de la reconnaissance par
Thomas de son Seigneur, celle-ci a lieu à un simple nom, un simple
appel : «Marie ! » (Jean 20, 16). Pourquoi cet appel conduit-il Marie
à reconnaître son Seigneur, avec l’intensité propre au nom
qu’elle-même prononce alors : « Se retournant, elle lui dit en hébreu :
« Rabouni ! » — ce qui veut dire : «Maître » » (Jean 20, 16) 13 ?
Appelée par son nom, Marie ne peut reconnaître celui qui l’appelle
que parce que non seulement le timbre de la voix mais l’intimité de
l’appel par son nom portent en eux la présence charnelle qu’elle
aima 14. Le geste de se retourner indique à lui seul l’extraordinaire
renversement en train de s’accomplir en elle, correspondant à celui
qui s’est accompli dans l’ordre de la chair 15. Mais le trouble provient
aussi du passage étrange en lequel la chair paraît se tenir encore, et du
caractère tout à fait énigmatique de la parole de Jésus. C’est le seul
instant en effet où la chair apparaît sans pouvoir être touchée : «Ne
me touche pas, car je ne suis pas encore monté vers le Père », μή μου
ἅπτου, οὔπω γὰρ ἀναβέβηκα πρὸς τὸν πατέρα (Jean 20, 17). La chair se
tient alors, selon toute apparence, dans un étrange intervalle, et le
mystère est qu’elle puisse alors être vue (« J’ai vu le Seigneur », ἑώρακα
τὸν κύριον, Jean, 20, 18), mais ne puisse pas être touchée. La difficulté
concerne le sens qu’il faut donner à ce qui est indiqué par cet οὔπω :
« je ne suis pas encore monté », alors que la chair paraît déjà ressus-
citée, mais que la montée vers le Père ne paraît pas pouvoir se laisser
distinguer de la résurrection 16. Mais, quelle que soit la réponse à ce
qui est l’une des plus grandes difficultés de l’évangile de Jean, le sens
de cet apparaître tout à fait unique dans l’évangile, celui d’une chair

Thème

88 *

13 Rudolf Schnackenburg, rappelant
qu’« hébreu veut dire, comme à maintes
reprises (5, 2 ; 19, 13.17.20), l’araméen »
(Das Johannesevangelium, 3. Teil, op. cit.,
p. 375, n. 50), commente : «Marie aussi
répond par une simple exclamation, une
apostrophe qui valait tout autant pour le
Jésus terrestre. Car Rabbouni (aram.
«Mon Maître ») n’est rien d’autre que

l’usuel Rabbi, mais renforcé, prononcé
en quelque sorte de façon plus person-
nelle » (p. 375).
14 Rudolf Schnackenburg évoque ici le
récit, dans Luc, de la scène de reconnais-
sance à Emmaüs (Luc 24, 13-35).
15 Voir à la fin de l’article.
16 Voir à la fin de l’article.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 88

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



qui paraît intangible 17, appartient lui aussi, de la façon la plus nette,
à la manifestation : «Mais va trouver mes frères et dis-leur : je
monte vers mon Père et votre Père, vers mon Dieu et votre Dieu »
(Jean 20, 17). Marie a vu la chair du Ressuscité sur le chemin qui le
conduisait à son Père, le Père qui est aussi le sien. Elle est le témoin,
unique selon Jean, d’un apparaître unique : elle reçoit la mission, elle
aussi unique, de l’annoncer pour la première fois aux « frères »,
autrement dit aux disciples, pour la première fois dans l’évangile
appelés de ce nom 18. Elle reçoit la mission du premier témoignage de
la résurrection, du premier témoignage de la Pâque. C’est la nouveauté
absolue de ce premier apparaître, de ce premier voir, et la mission du
premier témoignage, que Jean a décrites dans la rencontre boulever-
sante que fit Marie de Magdala.

Mais la chair n’est pas seulement ce qui peut être touché, elle est
aussi, dans Jean, ce qui peut et ce qui doit et ce qui est donné pour être
mangé. L’évangile de Jean atteindra alors le centre de son mystère. La
« parole dure » appartient à l’enseignement de Jésus dans la syna-
gogue de Capharnaüm (6, 59), et elle scandalisera les Juifs (6, 52). La
« dureté » de cette parole est la « dureté » dialectique qui est le cœur
de l’enseignement de Jésus. Que dit cette parole ? Elle doit être
considérée à partir de l’indication donnée en 6, 4 : «Or la Pâque,
la fête des Juifs, était proche » et de la multiplication des pains et des
poissons par Jésus nourrissant la foule. Jésus a d’emblée lui-même
posé la question la plus simple, dont l’ampleur ne cessera de s’étendre
et de venir toujours davantage en lumière : «D’où nous procurerons-
nous des pains pour que mangent ces gens ? » (6, 5). Le discours que
Jésus tiendra le lendemain portera sur la nourriture, non pas « la
nourriture qui se perd », mais « la nourriture qui demeure en vie
éternelle » (6, 27). La nourriture donne la vie. Mais quelle nourriture,
quel est le « pain » qui « donne la vie au monde » (6, 34), et quelle vie
donnera-t-il ? La réponse reprendra solennellement le nom exodique-
johannique de Dieu : « Je suis », celui dont la majesté seigneuriale

Emmanuel
Cattin

* 89

17 R.Schnackenburg, avecd’autres, évoque,
à partir deMatthieu, 28, 9 sq. (où les femmes
« s’approchèrent, étreignirent ses pieds et se
prosternèrent devant lui »), la possibilité
que «Ne me touche pas » veuille dire :
« Ne me retiens pas » (Das Johannes-
evangelium, 3. Teil, op. cit., p. 376). Mais
rien n’est par là changé quant au sens d’une
chair qui se tient dans le passage du retour à
la vie, et qu’il n’estpossible, ni de« toucher »,
ni peut-être de retenir.
18 R. SCHNACKENBURG (Das Johannes-
evangelium, 3. Teil, op. cit., p. 377)

rassemble toutes les difficultés et les
éclaire lorsqu’il rapporte théologique-
ment la mission de Marie de Magdala
envoyée aux disciples aux paroles
du Discours d’adieu, 14, 2-3 : « Dans
la maison de mon Père, il y a de
nombreuses demeures ; sinon, je vous
l’aurais dit ; je vais vous préparer une
place. Et quand je serai allé et que je
vous aurai préparé une place, à nouveau
je viendrai et je vous prendrai près de
moi, afin que, là où je suis, vous aussi
vous soyez ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 89

La chair de la vie selon Jean



(Exode 3, 14 : «Voici ce que tu diras aux Israélites : « Je suis » m’a
envoyé vers vous ») s’élève sur tout l’Évangile de Jean, et qui reviendra
en 14, 6 précisément en tant que : « Je suis la vie » (« Je suis le chemin,
la vérité et la vie », ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή). À présent le
nom donne le sens de la nourriture et de la vie que celle-ci apporte :
« Je suis le pain de vie », ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος τῆς ζωῆς, « Je suis le pain
vivant », ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος ὁ ζῶν (respectivement 6, 35 et 6, 51). « Je
suis » est le pain qui donne une vie qui elle-même ne meurt pas. « Si
quelqu’unmange de ce pain, il vivra pour toujours » (6, 51).Or ce pain
qui donne vie est la chair elle-même, la chair vivante : « Et le pain que je
donnerai, c’est ma chair pour la vie du monde », καὶ ὁ ἄρτος δὲ ὃν ἐγὼ
δώσω ἡ σάρξ μού ἐστιν ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς (6, 51). La chair
vivante est la chair vivifiante. Manger, non plus la manne du ciel, qui
laisse la vie mourir, mais la chair de celui dont le nom est « Je suis » et
qui est venu dans la chair, veut dire recevoir la vie qu’il est, s’unir à la
vie qu’il est, d’une union qui est union nuptiale, l’unité d’ « une seule
chair » (Genèse 2, 24 : « Ils deviennent une seule chair »). Tel est le
centre du mystère de la vie en tant que mystère de la chair, de la
nouvelle vie et de la nouvelle chair : le mystère de la Pâque. Telle est
aussi « la parole dure » » (6, 60 : « Elle est dure, cette parole ! Qui
peut l’écouter ? », σκληρός ἐστιν ὁ λόγος οὗτος· τίς δύναται αὐτοῦ
ἀκούειν ;) qui conduira « beaucoup de ses disciples » à cesser de
suivre Jésus (6, 66). La « parole dure » est celle du mystère. Elle
est d’autant plus dure qu’elle n’évoquera pas seulement la chair, mais
le sang. Selon cette parole, la chair et le sang sont la chair et le sang de
la vie, et l’insistance johannique sur la nécessité de «manger » la chair
et de « boire » le sang sera alors absolument saisissante :

« En vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne mangez la chair du Fils
de l’homme et ne buvez son sang [ἐὰν μὴ φάγητε τὴν σάρκα τοῦ υἱοῦ
τοῦ ἀνθρώπου καὶ πίητε αὐτοῦ τὸ αἷμα], vous n’aurez pas la vie en vous.
Qui mange ma chair et boit mon sang [ὁ τρώγων μου τὴν σάρκα καὶ
πίνων μου τὸ αἷμα] a la vie éternelle et je le ressusciterai au dernier
jour. Car ma chair est vraiment une nourriture et mon sang vrai-
ment une boisson. Qui mange ma chair et boit mon sang [ὁ τρώγων
μου τὴν σάρκα καὶ πίνων μου τὸ αἷμα] demeure en moi et moi en lui.
De même que le Père, qui est vivant, m’a envoyé et que je vis par le
Père, de même celui qui me mange [ὁ τρώγων με], lui aussi vivra
par moi. Voici le pain descendu du ciel : il n’est pas comme celui
qu’ont mangé [ἔφαγον] les pères et ils sont morts ; qui mange ce pain
[ὁ τρώγων τοῦτον τὸν ἄρτον] vivra pour toujours » (6, 53-58).

Τρώγειν cependant n’est pas simplement «manger ». Comme Erich
Przywara le relevait dans son extraordinaire méditation johannique,

Thème

90 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 90

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



le verbe veut dire « déchirer avec les dents », et φαγεῖν est plus
proprement « avaler ». La langue johannique va à un expressionnisme
ou un réalisme de la chair, que Przywara traduisait lorsqu’il décrivait,
dans tout ce chapitre de Jean, le passage du « signe » (la multiplication
des pains) à ce qu’il appelait « le mystère des mystères », « la véritable
compénétration dans la chair et le sang entre Dieu et l’homme », et
ainsi « le vrai repas nuptial de l’agneau sacrifié », dans la « contra-
diction mortelle » qui est opposée par « les Siens » au « scandale de
Son amour » : « C’est là vraiment le centre et le sommet intérieur
de l’Évangile de Jean, qui depuis le commencement est orienté vers la
mort et la résurrection du Seigneur », où « le mystère de l’extrême
contradiction » ne fait qu’un avec « le mystère de l’extrême union 19 ».
Przywara pensait au Psaume 21 :

Puisque la contradiction des bêtes féroces s’approche du « nouveau
David » jusqu’en Sa chair et en Son sang, Il donne par avance Sa chair
et Son sang, c’est-à-dire Sa chair sanglante (6, 52 sq.) en repas nuptial.
Ainsi est-elle claire, la façon dont toute la promesse du mystère de la
chair et du sang est l’annonce du mystère de tous les mystères de
l’incarnation : comme il fut donné à entendre dans le Prologue de
l’évangile de Jean. Dieu célèbre ses noces dans la vraie chair et le vrai
sang, dans la « contradiction à la vie et à la mort » et dans la « chair et
le sang » dumonde (Matthieu 21, 33-42 et 23, 29-37). Aussi est-ce là
l’unique « « signe pour la contradiction », englobant tout (Luc 2, 34 ;
Jean 6, 30) : le signe de la résurrection nuptiale dans la mort par les
« taureaux, les lions, les chiens » (Psaume 21, 13, 14, 17) ».

La chair de l’amour

Ainsi la chair est-elle la chair de la vie. Elle l’est dans l’extrême
contradiction, elle l’est seulement dans la mort, dans sa propre mort de
chair. Car il est frappant qu’au lieu même où il donne sa chair et se
donne ainsi à manger, Jésus rappelle avec solennité ce qu’il en est de
toute chair : « C’est l’esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien [ἡ σὰρξ
οὐκ ὠφελεῖ οὐδέν]. Les paroles que je vous ai dites sont esprit et elles
sont vie » (6, 63). C’est la chair, sa chair, qui porte la vie, mais la chair
de la vie est la chair spirituelle, qui a reçu vie de l’esprit : par elle-
même toute chair est mortelle, et va, lorsqu’elle est seule, lorsqu’elle

Emmanuel
Cattin

* 91

19 Erich PRZYWARA, Christentum gemäß
Johannes, Nürnberg, Glock und Lutz,
1954, p. 125-126. Przywara, qui cherche
à reconstituer les structures de la révéla-
tion entre l’Ancienne et la Nouvelle
Alliance, traduit le Psaume 21 : « De

puissants taureaux m’ont cerné, / De
fortes bêtes de Bashan m’ont encerclé.
/ Elles ouvrent la gueule contre moi
— / Lion déchirant et rugissant. / ...
Je peux compter tous mes ossements »
(21, 13-18).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 91

La chair de la vie selon Jean



est abandonnée, à la mort. Jean l’écrit, et d’abord Jésus le dit, préci-
sément lorsqu’il donne à manger sa chair vivifiante : la chair, aucune
chair, selon l’étrange expression de Jean, « ne sert de rien », autrement
dit : ne peut te sauver, ni se sauver elle-même. Mais l’esprit ne laisse
pas la chair à elle-même, à sa désolation. Il s’avance dans la parole
vivante et il vient à elle de la seule façon possible : il vient dans la chair.
Or cette contradiction d’une chair mortelle et de la venue qui lui
donne vie et donne vie à toute chair fut déjà indiquée dans le
Prologue, lorsque furent évoqués « ceux qui croient en son nom » :
« eux ne furent engendrés ni du sang, ni d’un vouloir de chair [οὐκ ἐξ
αἱμάτων οὐδὲ ἐκ θελήματος σαρκὸς], ni d’un vouloir d’homme, mais de
Dieu. Et le Verbe s’est fait chair et il a campé parmi nous, et nous
avons contemplé sa gloire » [Καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν
ἡμῖν, καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ] (1, 13-14). La chair où il vint fut
le chemin par lequel ceux qui ont cru sont nés une seconde fois, « de
nouveau » et « d’en haut », non de la chair, mais de l’esprit, comme
l’éclaircira l’entretien avec Nicodème : « Ce qui est né de la chair est
chair, ce qui est né de l’Esprit est esprit », τὸ γεγεννημένον ἐκ τῆς
σαρκὸς σάρξ ἐστιν, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐκ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστιν
(3, 6). Il faut maintenir rigoureusement cette opposition intacte. Elle
est celle, non pas de deux domaines ou de deux règnes, mais de deux
naissances. La chair est le nom d’une naissance. Face à elle, le
Prologue évoquait déjà cette autre naissance, celle qui donnait de
« devenir enfants de Dieu », τέκνα θεοῦ γενέσθαι (1, 12). Mais c’est
l’entretien avec Nicodème, le Maître en Israël, qui en déploie l’oppo-
sition pure. Nicodème ne comprend pas la seconde naissance, car à
ses yeux il n’est de naissance que charnelle. Tout ce qui naît est de
chair, et toute chair est née, une seule fois : « Comment un homme
peut-il naître, étant vieux ? Peut-il une seconde fois entrer dans le sein
de sa mère et naître ? » (3, 4)20. La chair ne peut pas renaître. Toute
vie charnelle est unique. Pour que la chair mortelle devienne la chair
vivante, la nouvelle chair, elle doit naître d’une tout autre naissance,
naître « d’en haut » ou naître « de nouveau », ἄνωθεν (3, 3 et 7), et cela
veut dire : naître « de l’esprit » (3, 8), et par conséquent, en un sens,
naître elle-même esprit. L’esprit, lui aussi, est le nom d’une naissance
qui ne supprime pas mais garde en elle, en la transfigurant, la
première, recueille en elle la chair et la naissance de chair. Ce
« pouvoir », dans Jean, est celui du Fils, que le Père lui a donné
(« selon le pouvoir que tu lui as donné sur toute chair », καθὼς ἔδωκας
αὐτῷ ἐξουσίαν πάσης σαρκός, 17, 2). Cette « autorité », ἐξουσία,
constamment reconnue au Christ dans l’évangile, est aussi celle

Thème

92 *

20 πῶς δύναται ἄνθρωπος γεννηθῆναι γέρων
ὤν ; μὴ δύναται εἰς τὴν κοιλίαν τῆς μητρὸς
αὐτοῦ δεύτερον εἰσελθεῖν καὶ γεννηθῆναι ;

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 92

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



avec laquelle il enseigne (Luc 4, 31). L’« autorité » de la Parole s’étend
à toute chair, comme le montrait déjà l’entretien avec Nicodème, où
les paroles sont vie et esprit, et comme l’attestera encore la « voix
forte » qui appellera et réveillera Lazare (φωνῇ μεγάλῃ, 11, 43). La
« voix forte » a « autorité » sur toute chair, elle a l’autorité de la vie,
l’autorité de l’esprit.

La Première épître de Jean décrit cette nouvelle naissance spirituelle
des « enfants de Dieu » (1 Jean 3) qu’elle comprend, d’une façon aussi
précise que décisive, en tant que naissance de l’amour et dans l’amour
(«Quiconque aime est né de Dieu et connaît Dieu. Celui qui n’aime
pas n’a pas connu Dieu, car Dieu est amour », 1 Jean 4, 7-8). La
seconde naissance dans l’amour n’est pas seulement à venir : « main-
tenant » nous naissons dans l’amour, « dès maintenant nous sommes
enfants de Dieu », νῦν τέκνα θεοῦ ἐσμεν (3, 2). Or seule la venue de la
vie dans la chair nous a donné un tel « pouvoir », ἐξουσίαν (Jean 1, 12).
La chair devenue la chair de la vie, dans l’extrême contradiction
mortelle, était par conséquent déjà la chair de l’amour. C’est l’amour
qui a pris chair, et c’est par l’amour venu dans la chair, venu à la chair
qui, laissée à elle seule, n’était pas amour, que notre propre chair est elle-
même saisie dans l’amour. La chair mortelle, la chair qui « ne sert de
rien » et qui est « née de la chair », est pourtant déjà touchée par
l’amour, par la chair de l’amour. Ceux qui sont nés de la chair mortelle
ont été aimés jusqu’à la mort. Tel est selon Jean le sens, seul précis,
seul rigoureux, de l’amour : seul l’amour venu dans la chair donnera
aussi « pouvoir » d’aimer à ceux qu’il a d’abord aimés. « En ceci
consiste l’amour : ce n’est pas nous qui avons aimé Dieu, mais c’est
lui qui nous a aimés » (1 Jean 4, 10) 21. Par cet amour la chair est
entrée dans une dimension dont elle ne pouvait être la source,
qu’aucun « vouloir de chair » ne put et ne pourra jamais ouvrir. Le
vouloir de l’amour n’est pas un tel « vouloir de chair » : la chair est
sans amour s’il ne lui vient d’une source plus haute que tout « vouloir
de chair », et s’il ne la change. La source de l’amour est ce que Jean
appelle « esprit ». La naissance « d’en haut », ἐκ τοῦ πνεύματος, la
naissance « de l’esprit », est la naissance dans l ’amour et de
l’amour, la seconde naissance de la chair entrée pour la première
fois dans l’amour. Elle ne peut accéder à l’amour, entrer dans l’amour,
que parce que l’amour est déjà venu dans la chair, entré dans la chair.
Tel est le sens strict, johannique, de l’amour : « C’est lui qui nous a
aimés ».

Emmanuel
Cattin

* 93

21 ἐν τούτῳ ἐστὶν ἡ ἀγάπη, οὐχ ὅτι ἡμεῖς
ἠγαπήκαμεν τὸν θεόν, ἀλλ’ ὅτι αὐτὸς
ἠγάπησεν ἡμᾶς.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 93

La chair de la vie selon Jean



La chair selon Jean conduit à penser notre naissance, nos deux
naissances. La première est charnelle et, si la seconde ne l’est pas,
le don en est venu jusqu’à nous, pourtant, dans la chair mortelle. La
chair qui donna cette seconde naissance est venue, elle aussi, dans une
naissance, la naissance de la vie dans la chair, dont Jean n’écrit rien.
Mais il écrit de celle qui donna naissance à la vie, de la mère de la chair
de la vie. Qu’en écrit-il ? Elle est apparue une première fois à Cana, où
elle apparaît sous ce nom, « la mère de Jésus », intercédant pour ceux
qui « n’ont pas de vin » (2, 4). À la dureté apparente, énigmatique, de
la réponse («Que me veux-tu, femme ? Mon heure n’est pas encore
arrivée »), elle-même répondra par la confiance et l’obéissance :
« Tout ce qu’il vous dira, faites-le » (2, 5). Les mots de Jésus ne
sont pas d’un fils à sa mère, ils sont ceux de celui qui est son
« Seigneur », et c’est à lui aussi que Marie s’en remet sans réserve
dans sa réponse, se tenant entièrement, à nouveau, dans son « auto-
rité ». Mais les mots de Cana trouveront leur clarté à la fin seulement
lorsque, une seconde fois, la mère de Jésus apparaîtra. Le même mot
déconcertant ici, « femme », γύναι, reviendra pour s’adresser à sa
mère, lorsque Jésus lui-même sera sur la croix et donnera une
ampleur nouvelle au mot même de «mère » que Jean alors écrira
trois fois : « Jésus donc voyant sa mère et, se tenant près d’elle, le
disciple qu’il aimait, dit à sa mère : « Femme, voici ton fils » ; Puis il
dit au disciple : « Voici ta mère ». Dès cette heure-là, le disciple
l’accueillit chez lui » (19, 26-27). La mère charnelle devient mère
en un autre sens. La mère est celle en laquelle il est venu dans la chair,
elle est mère de la chair et selon la chair, lieu absolument initial de
l’incarnation. Non seulement toute chair est née, mais toute chair est
née d’une mère, et non seulement, par conséquent, la mère est
charnelle, mais la chair se tient pour toujours dans une telle dimen-
sion maternelle. Lorsque Jésus accomplit ce qui est l’accomplissement
propre, dans son ordre, de toute chair, lorsqu’il va mourir, celle où il
commença à venir dans la chair se tient là. À la fin se tient le
commencement. Mais, selon Jean, il n’y a pas là seulement un
commencement de chair et une fin de chair. Plus rigoureusement,
c’est la chair qui change de sens, lorsque «mère » et « fils » changent
eux-mêmes de sens. Elle est mère en un sens nouveau, et fils lui aussi
reçoit un nouveau sens, que l’exégèse et la tradition auront ample-
ment discutés 22. Avec la maternité elle-même, toute chair, à
commencer par la chair maternelle, prend un nouveau sens. Est-ce
la confiance de Cana qui est rendue à Marie ? Une mission lui est-elle
confiée ? Et quel lien nouveau est institué par cette parole avec le

Thème

94 *

22 R. SCHNACKENBURG, Das Johannes-
evangelium, op. cit., 3. Teil, P. 323-328.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 94

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



disciple aimé ? Quelles que soient les réponses, l’Évangile de Jean
élevait ici la maternité à un sens nouveau qui était, quel qu’il fût,
entre la mère de Jésus et le disciple qu’il aimait, lié à l’amour.

La chair selon Jean porte en elle la tension extrême de la vie et de la
mort, de la vie dans la mort, de la vie de l’esprit dans la chair mortelle.
L’unique chemin de leur unité est l’amour. C’est lui qui vient dans la
chair, qui n’est pas trop basse pour lui, qui n’est pas trop haut pour
elle. Le sens de la venue dans « le plus bas » est son élévation jusqu’au
« plus haut » : « et moi, une fois élevé de terre, je les attirerai tous à
moi », κἀγὼ ἐὰν ὑψωθῶ ἐκ τῆς γῆς, πάντας ἑλκύσω πρὸς ἐμαυτόν (12, 32).

Emmanuel Cattin est professeur de métaphysique à Sorbonne université. Il
a récemment publié : Majestas Dei. Seigneurie et liberté, Paris, Vrin,
2018 et La venue de la vérité. Phénoménologie de l’esprit selon Jean,
Paris, Vrin, 2021.

Suite des notes :
n. 10. Ὃ ἦν ἀπ’ ἀρχῆς, ὃ ἀκηκόαμεν, ὃ ἑωράκαμεν τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡμῶν,
ὃ ἐθεασάμεθα καὶ αἱ χεῖρες ἡμῶν ἐψηλάφησαν περὶ τοῦ λόγου τῆς ζωῆς — καὶ
ἡ ζωὴ ἐφανερώθη, καὶ ἑωράκαμεν καὶ μαρτυροῦμεν καὶ ἀπαγγέλλομεν ὑμῖν τὴν
ζωὴν τὴν αἰώνιον ἥτις ἦν πρὸς τὸν πατέρα καὶ ἐφανερώθη ἡμῖν — ὃ ἑωράκαμεν
καὶ ἀκηκόαμεν, ἀπαγγέλλομεν καὶ ὑμῖν, ἵνα καὶ ὑμεῖς κοινωνίαν ἔχητε μεθ’ ἡμῶν.
Sur ce Prooemium, on se reportera à nouveau à Rudolf SCHNACKENBURG,
Die Johannesbriefe, op. cit., p. 49 sq. À nouveau, après lui, on relèvera la
diversité des temps grammaticaux, celui de l ’aoriste (ἐθεασάμεθα,
ἐψηλάφησαν), indiquant que cela eut effectivement lieu en un point du
temps ; le temps du parfait (ἀκηκόαμεν, ἑωράκαμεν), indiquant que ce qui
s’est passé demeure et ne peut être renversé : sa parole a été entendue et lui-
même a été vu ; le temps du présent, celui de la communauté du « nous » (qui
l’avons touché) et du « vous » (devant qui « nous » témoignons). Le « nous »
et le « vous » forment l’unique communauté du témoignage, ce que Jean
appelle « notre foi ».
n. 15. Il appartient ainsi, avec toute la scène de Marie de Magdala au
tombeau, à la grande dramatique de la reconnaissance qui s’est ouverte
dès le Prologue de l’évangile (1, 5 : « Et la lumière luit dans les ténèbres,
et les ténèbres ne l’ont pas saisie » [οὐ κατέλαβεν] ; 1, 10 : « Il était dans le
monde, et le monde fut par lui, et le monde ne l’a pas reconnu » [οὐκ ἔγνω] ; 1,
11 : « Il est venu chez lui, et les siens ne l’ont pas accueilli » [οὐ παρέλαβον]) et
traverse celui-ci de part en part, jusqu’à la résurrection : « Le Ressuscité »,
écrit Rudolf Schnackenburg, « s’ouvre à un être humain qui cherche et croit.

Emmanuel
Cattin

* 95

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 95

La chair de la vie selon Jean



Jésus connaît ceux qui lui appartiennent et les appelle par leur nom ; ils
connaissent sa voix et le suivent (voir 10, 3 sq.). Le Ressuscité n’est pas autre
que le Jésus terrestre ; celui-ci rencontre à présent Marie d’une façon
nouvelle. Elle se tourne vers lui — un geste extérieur qui exprime en
même temps une éclosion intérieure et une ouverture croyante » (op. cit.,
p. 375).
n. 16. Il sera difficile de s’en tenir ici à l’explication, qui paraît trop générale,
selon laquelle désormais la rencontre avec Jésus ressuscité ne pourrait
s’accomplir « dans les formes du commerce du monde » ou selon « les
conditions du monde » (Rudolf BULTMANN, Das Evangelium des Johannes,
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, rééd. 1986, p. 533), ce que Jésus
rappellerait à Marie (οὔπω s’appliquerait alors selon Bultmann à Marie, et
aurait pour sens : « pour toi je ne suis pas encore monté », Marie n’ayant pas
pris la mesure de la résurrection). Car non seulement le récit de l’expérience
de Thomas deviendrait alors inintelligible, mais le sens même de la résur-
rection de la chair, qui est aussi la résurrection du toucher, quand même l’un
et l’autre devraient être compris en un sens entièrement nouveau, en serait
renversé. Dans une intention inverse, tout le récit de la reconnaissance par
Marie montre, comme le montrera aussi celui de la reconnaissance par
Thomas, que c’est bien son Seigneur qui se tient devant elle et s’adresse à
elle par son nom, et qu’elle le reconnaît : Jésus ressuscité est bien son Maître
qu’elle a touché dans la chair. La double difficulté, cependant, reste ainsi
absolument intacte : comment penser le statut de la chair que Marie de
Magdala fit peut-être le geste de toucher alors qu’elle avait déjà reconnu son
Seigneur, et celui, peut-être différent, de la chair que Thomas demanda à
toucher pour le reconnaître ? Et aussi : Marie et Thomas ont-ils, dans l’évan-
gile lui-même, qui ne le précise pas, vraiment touché leur Seigneur ? On se
reportera au grand livre de Joseph RATZINGER : Eschatologie. Tod und ewiges
Leben, repris in Gesammelte Schriften, Bd. 10, Auferstehung und ewiges Leben,
Freiburg, Herder, 2012 (1re édition Regensburg, 1977 ; trad. fr. Paris, La
mort et l’au-delà, Fayard, rééd. 2005), particulièrement p. 177 (commentant
Jean 6) : « La « chair » du Christ est « esprit », mais l’esprit du Christ est
« chair » : c’est seulement dans cette tension que devient visible, à travers
tous les naturalismes et spiritualismes, le nouveau et singulier réalisme du
Ressuscité ».

Thème

96 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 96

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



ignets

« Seigneur, montre-nous tes voies »
La synodalité en question

En complément du numéro sur L’Église synodale 1,
cet entretien donné par le cardinal Schönborn à la rédaction germanophone

de Communio, qui revient notamment sur les débats ouverts par le «Chemin synodal »
allemand, permet de mesurer les risques et les chances de la synodalité.

Propos recueillis par Jan-Heiner Tück2

Le cardinal Christoph Schönborn,
archevêque de Vienne, peut se

prévaloir d’une riche expérience syno-
dale. Dès les pontificats de Jean-Paul II
et de Benoît XVI, il a participé à plu-
sieurs Synodes des évêques. Lors du
Synode sur le mariage et la famille en
2014-2015, il a tenu avec succès le rôle
de modérateur. Il est membre élu du
Conseil synodal et participe à ce titre à
la préparation du processus synodal de
l’Église universelle, qui a débuté en
octobre 2021 au niveau diocésain.
Interviewé par Communio, il réfléchit
sur les fondements théologiques de la
synodalité et s’exprime pour la première
fois publiquement sur le Chemin synodal
en Allemagne. Il plaide en outre pour
dissocier plus nettement les questions
de réforme de l’Église et le traitement
du scandale des abus, et rappelle la
dimension profondément diachronique
de la synodalité.

Jan-Heiner Tück : L’Allemagne a
entamé un chemin synodal et le pape
François a initié un processus synodal de
l’Église universelle. Le terme « synodalité »

est sur toutes les lèvres, mais tout le monde
ne le comprend pas de la même manière.
Dans les Églises orthodoxes, il n’a pas le
même sens que dans les Églises de la
Réforme. Tout d’abord, comment défini-
riez-vous le principe de la « synodalité » ?

Je voudrais résumer l’idée fondamen-
tale de la synodalité par deux citations
des Psaumes. La première citation est
tirée des Laudes du Jeudi Saint. Il
s’agit du psaume 81, qui dit : «Mais
mon peuple n’a pas écouté ma voix, /
Israël n’a pas voulu de moi. // Alors je
les ai abandonnés à leur cœur endurci, /
et ils ont agi selon leurs propres projets.
// Ah, si mon peuple m’écoutait, / si
Israël voulait marcher dans mes voies !
// Comme je ferais bientôt plier ses
ennemis, / Comme je tournerais ma
main contre ses oppresseurs » (psaume
81, 12-14). Et la deuxième citation est
issue du psaume 25 : «Montre-moi,
Seigneur, tes voies, / enseigne-moi tes
sentiers » (psaume 25, 4). C’est avec ces
deux versets de psaumes que j’aimerais
illustrer ce que signifie la synodalité.
« Montre-moi, Seigneur, tes voies ».

* 97
1 L’Église synodale, XLVII, 3-4 no 281-282 mai-août 2022.
2 Jan-Heiner Tück est rédacteur en chef de Communio de langue allemande.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 97

Christoph
Schönborn



Je voudrais appliquer cette demande à
l’Église. Le « je » dont il est question ici
est le « je » du peuple de Dieu, le
« nous » de l’Église qui demande au
Seigneur : « Montre-nous tes voies,
enseigne-nous tes sentiers ». Ici sont
réunis plusieurs éléments qui consti-
tuent l’essence de la synodalité. Tout
d’abord, l’adresse au Seigneur. C’est
une demande qui est faite au Seigneur.
Et c’est de Lui qu’il s’agit. La synodalité
ne peut être qu’un chemin parcouru
avec le Seigneur. «Montre, Seigneur... »

Jan-Heiner Tück : Cette orientation ex-
centrique vers le Seigneur me semble
importante, elle aide à briser les discours
autoréférentiels sur la réforme. L’Église vit
en effet à partir du Christ et se dirige vers
le Christ, il est le centre et l’orientation...

Oui, et cette posture tournée vers le
Seigneur comporte encore un autre élé-
ment : nous ne savons pas tout. Nous
cherchons. Nous cherchons des che-
mins et demandons au Seigneur :
Montre-nous, pas seulement à moi per-
sonnellement, mais à nous en tant que
communauté, Tes chemins. Il ne s’agit
pas de nos voies, mais des Siennes. Il est
également intéressant de noter qu’il y a
ici un pluriel : « chemins ». Ce n’est pas
un chemin qui est ici prescrit pour tous
de la même manière, mais ce sont «Tes
chemins ». La synodalité, c’est donc
d’abord et avant tout demander au Sei-
gneur de nous montrer Ses voies. Cela
exclut d’autres voies ; il s’agit de proces-
sus de discernement. Il est écrit dans la
Bible : «Mes pensées ne sont pas vos
pensées, et mes voies ne sont pas vos
voies » (Isaïe 55, 8). Il faut donc discer-
ner : quelles sont Ses pensées, quelles
sont Ses voies ? Jésus dit à Pierre,

lorsque celui-ci veut le détourner du
chemin de la souffrance : « Tes pensées
ne sont pas celles de Dieu, mais celles
des hommes » (Matthieu 16, 23). Il est
donc tout à fait décisif de comprendre
la synodalité comme un chemin spiri-
tuel de recherche, de prière et de
demande, comme une véritable démar-
che de discernement. Et ce, ensemble.
Le synodos, c’est un chemin commun.
Et cela veut dire que c’est à la fois un
chemin spirituel et un chemin tourné
vers l’action. Car il s’agit bien d’em-
prunter ces chemins. Nous Lui deman-
dons de nous les montrer, afin que nous
puissions aussi les emprunter et que les
chemins que nous prenons ne soient
pas des chemins de traverse ni des
impasses, qu’ils ne soient pas nos che-
mins, mais Ses chemins. « Ah, si mon
peuple m’écoutait, comme je le condui-
rais », dit le psaume 81.Voilà selon moi
un fondement biblique de ce qui est en
jeu dans la synodalité.

Jan-Heiner Tück : Outre les aspects
bibliques, le concile Vatican II a renouvelé
l’importance de la « synodalité » dans la
vie de l’Église. En 1965, le pape Paul VI a
introduit le Synode des évêques au titre
d’organe consultatif. Et le pape François a
souligné dans Evangelii Gaudium vou-
loir renforcer les éléments synodaux
également dans le sens d’une « décentrali-
sation salutaire ». Parmi les principaux
concepts ecclésiologiques du Concile, il
insiste surtout sur la doctrine de l’Église
comme peuple de Dieu en marche.
Le Concile parle également de l’Église
comme sacrement du salut, comme
Corps du Christ et Communion, fondée
sur la nature trinitaire de Dieu lui-même.
Dès lors, quel sens donneriez-vous à l’élé-
ment synodal pour l’Église d’aujourd’hui ?98 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 98

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Je voudrais approfondir les racines
théologiques de la synodalité de deux
manières. D’une part son enracinement
trinitaire, et d’autre part son enracine-
ment dans la théologie de la création,
lequel dépend du précédent. L’Église
est en effet la plebs a Trinitate unita,
le peuple qu’unit le Dieu trinitaire.
L ’Église est enracinée dans le syn
(“avec”) du Dieu vivant, du Père, du
Fils et du Saint-Esprit. Et ce syn du
Père et du Fils avec le Saint-Esprit
est fondamental pour notre représenta-
tion de Dieu et de l’homme, et donc
aussi pour notre compréhension de
l’Église. Ce qui est à mon avis passion-
nant, c’est qu’il y a deux aspects dans cet
ancrage trinitaire, qui prennent ensuite
un sens très concret dans les processus
synodaux. Le premier est l’homoousia,
c’est-à-dire l’égalité de substance des
trois personnes divines, un seul Dieu
en trois personnes. En même temps, il y
a un second aspect, la taxis dont nous
parlent les Pères grecs. Cela signifie
qu’il y a un ordre d’origine sacré, une
hiérarchie. Le Fils n’est pas le Père. Le
Fils est engendré, non pas créé, une
seule substance avec le Père, mais il y
a cette taxis, cet ordre sacré d’origine,
au point que les conciles de Tolède
parlent du Père comme fons et origo
totius divinitatis, « source et origine de
toute la divinité » (Foi catholique 11).
Le Fils est consubstantiel au Père, mais
il n’est pas le Père, et le Saint-Esprit est
en quelque sorte le syn, la communion
du Père et du Fils en personne. Cela
veut dire que synodalité et hiérarchie ne
sont pas contradictoires. Bien sûr, le
passage de la taxis intra-divine, l’ordre
dans l’égalité des substances, à la forme

humaine de la synodalité ne va pas
d’emblée de soi. S’il faut ici garder à
l’esprit, en dépit de toute ressemblance,
la dissemblance plus grande encore de
cette analogie (Latran IV, FC 225),
néanmoins ce syn de l’ordre sacré, de
la taxis de la vie intra-divine se reflète
dans les œuvres de Dieu. Je pense que
cette origine trinitaire de la synodalité
est un thème important qui mériterait
qu’on y réfléchisse plus longuement.

Jan-Heiner Tück : Une telle réflexion
mettrait sans doute en lien la synodalité
avec les deux aspects que vous définissez
l’identité de substance [i.e. dans la Tri-
nité] et la hiérarchie, de telle sorte que le
sacerdoce commun des fidèles constituerait
la base de la communauté ecclésiale, tandis
que la différenciation hiérarchique en dif-
férents services et ministères serait l’ordre
de l’Église. Il serait en effet important de
faire comprendre cela, car le discours ecclé-
siologique sur la communio hierarchica
est soupçonné de favoriser les distorsions
de la communication dues à des abus de
pouvoir... Mais vous aviez aussi annoncé
un ancrage de la synodalité dans la théo-
logie de la création.

Il me semble intéressant de suivre un
peu la recherche récente sur l’évolution.
Je ne suis pas du tout spécialiste en la
matière, mais j’ai entendu à ce sujet des
voix autorisées dire clairement que dans
l’évolution, le syn est plus fort que l’op-
position. J’évoquerai tout d’abord Adolf
Portmann (1897-1982), le grand bio-
logiste bâlois, qui a toujours affirmé
sans détour : oui, il y a de la concur-
rence dans la nature, il y a le survival of
the fittest 3. Mais le véritable moteur du

* 99

Christoph
Schönborn

3 « Survie du plus apte ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 99

« Seigneur, montre-nous tes voies »



développement de la vie, c’est la coopé-
ration, la complémentarité, la synergie,
la force d’être ensemble. Je connais
aussi personnellement un autre
auteur, Martin Nowak, chercheur en
évolution à Harvard, qui a écrit un
livre intitulé Super-Cooperators 4. Le
titre indique déjà l ’idée de base.
Nowak démontre par de nombreux
exemples et données scientifiques que
le véritable modèle du progrès évolutif
est la coopération, le syn-énergétique.
Mais si le syn se manifeste ainsi dans
l’histoire de l’évolution de la nature,
c’est qu’il reflète ce qui est en fin de
compte inscrit dans le Créateur lui-
même, dans le Dieu trinitaire. Lorsque
Jésus dit : « Le Père agit toujours et moi
aussi, j’agis » (Jean 5, 17), il exprime
cette synergie à l’œuvre jusque dans
les formes les plus simples de la nature.

Jan-Heiner Tück : Pouvez-vous illustrer
par des processus sociaux et ecclésiaux
concrets ce que Nowak appelle « l’intelli-
gence coopérative » ?

Pour la société, je voudrais citer
l’exemple du partenariat social dans
l ’histoire autrichienne. Après la
Seconde Guerre mondiale, l’Autriche
est redevenue une puissance écono-
mique, avec un niveau social élevé,
parce que le modèle de base était le
partenariat social. Ainsi ceux qui s’af-
frontent et s’opposent pour ainsi dire
naturellement, les chefs d’entreprise et
les employés, ont trouvé un moyen
pour sortir des expériences douloureu-
ses de l’entre-deux-guerres, de la guerre
civile, de la période nazie et de la

Seconde Guerre mondiale, en disant
après la Seconde Guerre mondiale :
nous devons emprunter une autre
voie, celle du partenariat social. C’est
ainsi qu’il n’y a pratiquement pas eu
de grèves en Autriche au cours des
75 années qui ont suivi la Seconde
Guerre mondiale, et que l’on a trouvé
à chaque fois un chemin commun pour
discuter ensemble des tensions sociales
jusqu’à obtenir la plus grande unani-
mité possible. Et cela me semble égale-
ment important pour comprendre le
sens de la synodalité dans l’Église. La
synodalité comme modèle de réussite
de la création, de la société et finale-
ment comme enracinée en Dieu lui-
même, vise l’unanimité, l’unanimitas.
Si le pape François ne cesse de répéter
que la synodalité n’est pas un parlement
ecclésiastique où il s’agirait surtout de
former des majorités et d’affronter des
partis, c’est qu’il y a des raisons profon-
des à cela. Il s’agit de parvenir à la plus
grande unanimité possible.

Jan-Heiner Tück : Cette critique de la
confusion entre synodalité et parlementa-
risme nous donne l’occasion, après ces
réflexions sur les fondements, de nous
pencher sur le Chemin synodal allemand.
Certains acteurs diraient probablement
que ces réflexions fondamentales sont
belles et bonnes, mais qu’elles ont tendance
à exagérer théologiquement les conflits
durs ou à les anesthésier spirituellement
Au cœur du sujet, il y a en effet un double
scandale : d’une part les abus sexuels et
spirituels commis par des clercs, d’autre
part la dissimulation systémique de ces
délits par la hiérarchie de l’Église. C’est

100 *

Signets

4 Supercooperators : The Mathematics of Evolution, Altruism and Human Behaviour (Or,
WhyWeNeed Each Other to Succeed) publié en 2011 avec Roger Highfield (co-auteur).
(NDE).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 100

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



le point de départ du Chemin synodal en
Allemagne, qui cherche des solutions pré-
cisément dans le sens de « l’intelligence
coopérative ». Que pensez-vous de ce
point de départ ? Prend-il suffisamment
en compte l’orientation ex-centrique de
la synodalité, la recherche des voies du
Seigneur pour renouveler l’Église ?

Chercher les fondements bibliques,
théologiques, mais aussi sociétaux de
la synodalité, ce n’est pas une tâche
superflue. Les questions de fond sont
décisives pour la réussite d’un processus
synodal. Ainsi je pense qu ’il faut
d’abord clarifier les questions ecclésio-
logiques préalables. Pour le pape Fran-
çois, le sujet de la synodalité est très
étroitement lié à celui de la communion
et du sensus fidelium, le sens de la foi du
peuple de Dieu. Ce sont des thèmes
que Vatican II a élaborés de façon
très remarquable. Et c’est pourquoi
on ne peut parler intelligemment de
synodalité que si l’on se réfère à ces
fondements théologiques. C ’est ce
qu’a remarquablement fait la Commis-
sion théologique internationale dans
son texte sur la synodalité dans la vie
et dans la mission de l’Église 5. Parler
du débat allemand ou international
sans examiner ces fondements n’a pas
de sens. La constitution sur l’Église
Lumen gentium est la Magna Carta du
chemin de l’Église in novo millennio,
dans le nouveau millénaire. Il s’agit
tout d’abord du mystère de l’Église.
Soyons clairs : essayer de traiter syno-
dalement les problèmes en adoptant
une démarche uniquement pragma-
tique ou sociologique conduira à un
échec pur et simple. L’orientation de

Vatican II place au centre la question
de la forme fondamentale de l’Église qui
est le sacrement du salut, signe et ins-
trument − signum et instrumentum − de
l’union à Dieu et des hommes entre eux
(LG 1). Le peuple de Dieu en fait partie
(LG chap. 2), dans l’égale dignité de
tous les baptisés, en lien avec la voca-
tion commune de tous à la sainteté −
un thème qui a été quelque peu négligé
dans la réception du Concile ces der-
nières années (LG chap. 5). Et pour
moi, le chapitre 8 de Lumen gentium
sur l’orientation eschatologique du
peuple de Dieu est également très
important...

Jan-Heiner Tück : Rappeler le caractère
provisoire et eschatologique de l’Église
offrirait aussi un potentiel de réforme...

Certes, mais à ceux qui disent que le
traitement de ces questions fondamen-
tales relève de l’enfumage théologique
ou de l’anesthésie spirituelle des pro-
blèmes concrets, je dois répondre avec
fermeté : faire l’impasse sur ces fonde-
ments théologiques, c’est aussi passer à
côté de l’homme réel, des drames réels,
y compris du thème des abus. Comme
le dit l’article 8 de Lumen Gentium,
l’Église coalescit, c’est-à-dire grandit
ensemble, à partir d’éléments divins et
humains. Ce sont des pécheurs qui sont
appelés à former cette Église qui est en
même temps l’Église une et sainte. Qui
se dispense de cet effort de réflexion sur
la foi n’obtiendra que des résultats
incomplets. Je n’oublierai jamais l’en-
seignement d’un moine orthodoxe,
lorsque j’étais étudiant en France, qui
avait commencé son cours par ces

* 101

Christoph
Schönborn

5 La synodalité dans la vie et dans la mission de l’Église, 2018.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 101

« Seigneur, montre-nous tes voies »



mots : « Je vous parle du mystère, c’est-
à-dire de la réalité ». Si, lors de la troi-
sième assemblée synodale en Alle-
magne, on a voté pour savoir s ’il
fallait discuter de la nécessité même
de conserver le ministère ordonné, et
si cette proposition a reçu 95 voix pour
et 94 voix contre, c’est qu’on a fait
fausse route. Tout simplement. Car
une telle question ne peut pas être
négociée en synode. La présidence
aurait dû intervenir ici. Ce n’est pas
un sujet négociable. Il y a des directives
profondément enracinées dans la Bible
et dans la tradition de l’Église. Imaginez
des discussions dans le judaïsme qui
feraient abstraction de la Torah. Et
imaginez un chemin synodal qui ferait
abstraction du depositum fidei. Ce n’est
plus de la synodalité, c’est un autre
chemin, mais certainement pas la syno-
dalité comme l’entend l’Église.

Jan-Heiner Tück : Dans le cas de la
discussion allemande, la concentration
du pouvoir dans l’épiscopat et le manque
de transparence et de contrôle de l’exercice
du pouvoir sont considérés comme un pro-
blème. Et il me semble qu’une autre
dimension de l’Église est ici mise en
cause, à savoir la constitution épiscopale
développée dans le troisième chapitre de
Lumen Gentium. La concentration et le
monopole des pouvoirs au sein de l’épisco-
pat devrait désormais faire place à la
séparation des pouvoirs et à la participa-
tion des laïcs. Concrètement, l’évêque, en
tant que chef de l’Église locale, devrait être
assisté d’un Conseil synodal qui ne se
contenterait pas de conseiller mais parti-
ciperait aux décisions. Comme on avait
conscience de s’écarter ici du Concile et du
droit canonique, on a introduit la notion

d’« auto-engagement volontaire ». Les
évêques devraient ainsi se soumettre
eux-mêmes aux votes majoritaires des
Conseils synodaux. C’est un processus
d’une certaine portée. Qu’en pensez-vous ?

Je voudrais d’abord revenir sur le
point de départ déterminant de cette
crise. C’est la question des abus. Ce qui
me dérange un peu, c’est que l’on passe
si vite du sujet des abus à la question de
la constitution de l’Église, car l’évidence
de ce lien n’est pas du tout interrogée ni
démontrée. Y a-t-il vraiment un lien
direct entre les abus commis dans
l’Église et l’absence d’une séparation
des pouvoirs sur le modèle des États
de droit démocratiques ? J’en doute. En
Autriche, nous avons dû commencer
bien plus tôt à nous confronter à la
question des abus. La première fois
remonte à l’époque où les accusations
d’abus contre mon prédécesseur, le car-
dinal Hans Hermann Groer, sont
apparues en nombre. C’était en 1995,
un véritable scandale. Le cardinal
Groer a dû démissionner, les accusa-
tions ayant été avérées, et je suis
devenu son coadjuteur, avant de pren-
dre sa succession. Et dès 1996 − le
mérite revient en grande partie à mon
vicaire général de l’époque, Helmut
Schüller − nous avons créé le premier
service de médiation dans l’espace ger-
manophone. Ce service fut formé indé-
pendamment de l’Église, mais financé
par elle. Il a permis aux personnes
concernées de se manifester − et ce
n’est pas directement l’Église, mais
des personnes compétentes et indé-
pendantes qui ont examiné leurs
accusations contre des prêtres ou des
collaborateurs de l’Église. Ces services102 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 102

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de médiation indépendants ont ensuite
été créés dans tous les diocèses et sont
devenus la norme. La deuxième étape a
été la proposition que j’ai faite en 2010
au gouvernement fédéral autrichien de
créer une commission étatique indé-
pendante à laquelle l’Église devrait se
soumettre. Malheureusement, le gou-
vernement fédéral de l’époque n’a pas
donné suite à cette proposition.

Je pense aujourd’hui qu’ils ont refusé
parce qu’ils auraient probablement dû
tout examiner, non seulement l’Église,
mais aussi les institutions publiques, les
clubs sportifs, les établissements de for-
mation, etc. Nous avons alors essayé de
constituer une commission d’experts
indépendants. J’ai demandé àWaltraud
Klasnic, gouverneur émérite de la
Styrie, une femme très reconnue en
Autriche, si elle acceptait de former
une telle commission. Elle a accepté
et c’est ainsi qu’est né le Bureau indé-
pendant de protection des victimes qui
existe toujours et qui depuis 2010,
indépendamment de l’Église, reçoit les
personnes qui ont à se plaindre d’abus.
Ce Bureau de protection des victimes a
été constitué indépendamment de
l’Église. Il se compose de personnes
renommées dans le domaine de la psy-
chiatrie, de la psychothérapie, du
droit, etc. Et c’est ainsi qu’on a pu
faire quelque chose, ce qui est quand
même assez remarquable. Peu à peu,
tous les Länder autrichiens ainsi que
d’autres institutions telles que des éta-
blissements sportifs, etc., ont créé des
commissions indépendantes sur le
modèle de ce Bureau indépendant de
protection des victimes qu’avait mis en
place l’Église et ont ainsi tenté de traiter
et d’endiguer le problème des abus...

Jan-Heiner Tück : De sorte qu’il y a eu
là aussi une « décléricalisation“ (Paul
M. Zulehner) du thème des abus...

Oui, tout à fait ! Et nous avons ensuite
créé un fonds, la Fondation pour la
protection des victimes, auquel les dio-
cèses et les ordres religieux ont contri-
bué. Toutes les décisions prises par le
Bureau indépendant pour la protection
des victimes concernant le paiement de
réparations et de thérapies ont été assu-
mées et réglées une à une par les dio-
cèses et les ordres religieux. Cette voie
était clairement tournée vers les vic-
times. Certes, la question de savoir si
tel ou tel évêque, institution ecclésias-
tique, ordre religieux, etc. a dissimulé
des abus est toujours en suspens. Mais
une chose était claire pour nous : il
fallait d’abord s’occuper des personnes
concernées. Et je crois pouvoir dire que
sur ce chemin, la question des abus a été
posée là où elle devait l’être avant tout :
dans l’écoute et l’attention aux person-
nes touchées. La question des omis-
sions, des négligences et des
dissimulations est bien sûr présente et
traitée, mais elle ne figure pas en pre-
mière place. Et le fait d’avoir réussi à
s’engager dans cette voie a contribué à
faire de l’Autriche l’un des quatre pays
au monde où la question des abus a été
abordée de manière précoce et claire-
ment orientée vers les victimes.

Jan-Heiner Tück : En d’autres termes, il
existe en Autriche une distinction claire
entre, d’une part, le problème des abus
traité à l’aide d’instruments efficaces, ce
qui a conduit à une certaine pacification
sociale et à un apaisement médiatique
autour de ce thème accablant et, d’autre
part, le débat sur les questions de réforme * 103

Christoph
Schönborn

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 103

« Seigneur, montre-nous tes voies »



de l’Église. Le fait qu’en 2011, la liste des
réformes demandées par l’Initiative des
prêtres et diacres dans leur « Appel à la
désobéissance » ne mentionnait pas même
le thème des abus va dans ce sens. En
Allemagne cependant, après la publication
de l’étude MHG 6 en 2018, la dissimu-
lation systémique des délits par la direc-
tion de l’Église a contribué à ébranler
massivement l’autorité des évêques et des
responsables du personnel dans les diocè-
ses. Là aussi, le Chemin synodal a donc
décidé de mettre en place un service de
médiation pour prévenir et traiter les abus
de pouvoir commis par des responsables
au sein de l’Église et il a proposé des
améliorations de la culture juridique.
Mais on leur reprocha d’être des « cercles
masculins » de clercs et d’avoir agi pour
protéger l’institution, ce qui conduisit à
élargir les revendications : ainsi faut-il
désormais réfléchir à assouplir le célibat,
à ordonner les femmes, voire à libéraliser
la morale sexuelle. Et l’instrument avec
lequel on a beaucoup travaillé au début
était la notion de «magistère des person-
nes concernées », que l’on a entre-temps
abandonnée.

Je perçois cela, le terme est peut-être
un peu fort, comme une instrumenta-
lisation des abus. Du moins, c’est le
risque. Car on se sert ici des comporte-
ments abusifs pour répondre aux
demandes de réforme de l’Église et
prendre des décisions à titre expéri-
mental. Ce faisant, on ne rend certai-
nement pas justice au problème des
abus ni à ceux qu’il touche. Le débat
autour de ces questions est un sujet en
soi. Les demandes de réforme sont

depuis longtemps à l’ordre du jour.
Nous le savons tous. Mais utiliser la
question des abus pour faire avancer
ces demandes, pour moi, c’est une
erreur.

Jan-Heiner Tück : Il s’agit là du rapport
entre les réformes structurelles et le renou-
veau spirituel. Je pense que tous les acteurs
s’accordent à dire que les deux vont de
pair. Mais la question de leur hiérarchisa-
tion est évidemment centrale ici. Il est
d’ailleurs intéressant de noter que le pape
François a souhaité que l’Église d’Alle-
magne prenne en compte la « priorité de
l’évangélisation ». Mais la Présidence du
Chemin synodal a décidé de ne pas consa-
crer de forum synodal supplémentaire à ce
thème. Le pape François a lancé pour
l’Église universelle un processus synodal
lié à trois mots-clés : communion, partici-
pation et mission. Vous êtes vous-même
membre du Conseil synodal qui conseille le
pape dans ce processus. Quelles sont, selon
vous, ses intentions principales ?

Pour François, il est manifestement
très, très important que ce soient des
processus. Il ne souhaite pas réunir des
assemblées temporaires qui étudie-
raient des propositions de textes
sophistiqués puis les cocheraient, mais
plutôt initier des processus. Lesquels ?
Il parle beaucoup de s’écouter les uns
les autres, d’écouter l’Esprit Saint, mais
il parle aussi beaucoup du cléricalisme
− un point qui fait un peu mal à beau-
coup de prêtres. Ne pourrait-il pas sou-
ligner un peu plus les aspects positifs du
ministère sacerdotal, au lieu d’insister
autant sur ses aspects négatifs ? Lors de

104 *

Signets

6 Le projet de recherche Mannheim-Heidelberg-Gießen (MHG) a été lancé en 2013
par l’épiscopat allemand.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 104

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



la recollectio de la messe chrismale, c’est-
à-dire la rencontre avec les prêtres de
l’archidiocèse de Vienne, j’ai abordé
cette question et j’ai invité à méditer
un peu le chapitre 22 de l’Évangile de
Luc. On y comprend clairement ce que
François entend par cléricalisme. Luc a
placé au milieu du récit de la Cène, la
nuit avant l’emprisonnement de Jésus,
la nuit avant sa Passion, la querelle de
préséance entre les apôtres. C’est ce qui
le distingue des autres synoptiques
dans lesquels la dispute a lieu avant,
sur le chemin de Jérusalem. Sans
doute de telles querelles se sont-elles
produites assez souvent entre les apô-
tres. Lequel d’entre eux est le plus
grand ? Et j’ai dit aux prêtres : nous le
voyons ici, le cléricalisme est une atti-
tude qui était manifestement déjà pré-
sente au sein des apôtres et qui
réapparaîtra toujours dans l’Église.
Pourquoi ? Parce que l’on peut aussi
abuser de son rôle de chef. Mais
l’abus de direction n’est pas un argu-
ment contre la direction. Que des prê-
tres et des évêques aient couvert des
faits n’est pas un argument contre la
constitution épiscopale de l’Église.

Ce n’est pas non plus en plaçant, dans
une sorte de conciliarisme, des conseils
de laïcs aux côtés des évêques que l’on
améliorera la situation, mais c’est ce que
Jésus a dit cette nuit-là à ses disciples
qui permettra de résoudre le problème :
« Je suis au milieu de vous comme celui
qui sert ». Après cette querelle de pré-
séance entre les disciples, qui est vrai-
ment très embarrassante, de même que
les manières des clercs peuvent aussi
être très embarrassantes, Jésus leur
dit : « qu’il n’en soit pas de même
pour vous, mais que le plus grand

parmi vous soit comme le plus petit,
et que celui qui gouverne soit comme
celui qui sert » (Luc 22, 26). Puis il dit :
« “Vous êtes, vous, ceux qui ont tenu
bon avec moi dans mes épreuves. Et
moi, je dispose pour vous du royaume
comme mon Père en a disposé pour
moi” (Luc 22, 28 sq.). Cela signifie
que Jésus ne sépare pas l’autorité du
risque d’en abuser. Ce serait là un
remède contre l’abus de pouvoir. Le
remède contre le cléricalisme, pardon
de le dire aussi simplement et claire-
ment, c’est de suivre Jésus ! On ne parle
pas assez de se convertir et de marcher à
la suite de Jésus dans les débats du
Chemin synodal. Or le ministère de
l’Église, depuis son origine apostolique
instituée par le Christ, doit prendre
pour mesure et critère la figure de ser-
vice de Jésus. C’est pourquoi il s’appelle
ministerium − service. Les abus commis
par des prêtres sont certainement la
forme la plus grave d’abus. Mais pren-
dre cela comme argument pour modi-
fier ou corriger ce qu’a fondé Jésus me
semble être une erreur. Jésus a donné
l’autorité (exousia) aux apôtres et à
leurs successeurs. Et la mesure dans
laquelle ce pouvoir doit être appliqué
n’est pas donnée par un organe de
contrôle auquel les évêques se sou-
mettraient en s’auto-limitant volon-
tairement, ou par une correction
démocratique, quelle qu’elle soit, mais
par la parole du Seigneur et la voix du
peuple de Dieu qui rappelle aux pas-
teurs ce que c’est qu’être un pasteur.

Jan-Heiner Tück : Le pape François a
en effet forgé l’image éloquente de la pyra-
mide inversée pour dire aux bergers qu’ils
doivent être à l’écoute du troupeau.
L’évêque est d’abord un baptisé parmi * 105

Christoph
Schönborn

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 105

« Seigneur, montre-nous tes voies »



les baptisés et doit entendre ce qui préoc-
cupe les fidèles. Pour le processus synodal
de l’Église universelle, cela signifie qu’il
faut d’abord consulter tout le monde au
niveau des Églises locales. Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari debet. À un
deuxième niveau ensuite, les évêques d’une
même région se consultent. En dernier
lieu, le Synode mondial des évêques
décide en concertation avec le successeur
de Pierre qui détient le ministère de l’unité.
Au contraire, le Chemin synodal alle-
mand tient à ce que les laïcs ne soient
pas simplement consultés et inclus dans
les débats, mais qu’ils prennent aussi
part aux décisions. Une plus grande par-
ticipation des laïcs et une séparation des
pouvoirs dans l’Église seraient une réponse
au problème de l’opacité ...

Une première remarque à ce propos.
La séparation des pouvoirs présuppose
qu’il existe un véritable pouvoir de
direction. Mais si le gouvernement dis-
pose de la compétence politique en
matière de directives et de décisions,
il est cependant lié à la Constitution.
L’évêque est lui aussi lié à la constitu-
tion de l’Église, ce qui signifie qu’il n’est
pas libre d’enseigner ce qu’il veut, et
qu’il n’est pas non plus libre de décider
ce qu’il veut. Il a des directives très
claires, celles du droit canonique − et
les directives que nous avons de Jésus-
Christ sont plus fondamentales encore.
L’évêque n’est pas un souverain libre, ce
n’est pas un despote. Et s’il agit en
despote, des mécanismes de contrôle
adaptés sont là pour y remédier. On
peut faire un recours contre un
évêque. Il y a dans le droit canon des

dispositions qui limitent très claire-
ment l’autorité de l’évêque, dans le
domaine économique par exemple. Et
si l’on considère les scandales économi-
ques au sein de l’Église, la cause en était
presque toujours le non-respect du
cadre juridique de l’Église.

Jan-Heiner Tück : Un évêque est-il seu-
lement habilité à céder le pouvoir de direc-
tion qui lui a été conféré lors de son
ordination à des organes laïcs dans le
sens d’un « auto-engagement volontaire » ?
Un fonctionnaire qui déléguerait de son
propre chef sa compétence à d’autres
devrait probablement faire face à des
conséquences disciplinaires. Le cardinal
Kasper a mis en garde les évêques alle-
mands contre une « abdication collective
de soi-même »...

Je me souviens de discussions sur la
fonction épiscopale où certains voyaient
dans l’évêque une sorte de directeur
spirituel du diocèse. Selon cette
conception, l’évêque prêche, donne
une orientation et des impulsions spi-
rituelles à son diocèse, mais la direction
effective doit être confiée à des person-
nes et des organes compétents. Mais
très vite, une question se pose : d’où
ces personnes compétentes ou ces orga-
nes tirent-ils leur légitimité ? Depuis les
tout premiers temps de l’Église, le
ministère apostolique est le ministère
de direction fondé par le Christ. Et
c’est de lui qu’il reçoit son modus ope-
randi. Quelle légitimité a par exemple le
Comité central des catholiques alle-
mands (Zdk 7) ? Représente-t-il fidèle-
ment le peuple de Dieu ?

106 *

Signets

7 Le ZdK est la structure officielle qui représente les laïcs au sein de l’Église catholique
en Allemagne.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 106

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Jan-Heiner Tück : On pourrait résoudre
la question de la légitimité théologique de la
voie synodale par l’idée de l’« auto-engage-
ment volontaire ». Si les évêques disaient :
nous donnons au Conseil synodal le pou-
voir de prendre des dispositions, ses mem-
bres pourraient alors combler le vide de
l’auto-retrait épiscopal. Mais la question
reste entière de savoir qui devient ou non
membre du Conseil synodal, sur la base de
quelle qualification et selon quels critères.
Par ailleurs, il est envisagé qu’au niveau
diocésain, l’évêque préside le Conseil syno-
dal en compagnie d’une deuxième per-
sonne. Si l’évêque ne veut pas suivre les
décisions prises à la majorité par le
Conseil, il a un droit de veto. Mais une
instance d’arbitrage est alors convoquée
pour trancher entre l’évêque et le Conseil
synodal. Et là, la même question se pose à
nouveau : qui donne en fin de compte sa
légitimité à une telle instance d’arbitrage ?

Je voudrais ajouter ici une idée que
souligne à juste titre le document de la
Commission théologique internatio-
nale 8. Outre la synodalité synchro-
nique, il y a aussi la synodalité
diachronique. L’Église est un organisme
qui vit dans le temps, et elle est à la fois
Église céleste et Église terrestre. Elle est
l’Église de ceux qui ont cru avant nous
et de ceux qui croiront après nous. Et
nous ne pouvons pas faire comme si la
foi, la sainteté et bien sûr aussi le péché
des membres de l’Église n’avaient pas
d’histoire, n’existaient pas en diachro-
nie. L’idée sans cesse répétée et agitée
par les médias selon laquelle si l’Église
ne se modernise pas, si elle ne s’ouvre
pas, elle périra, crée une atmosphère
malsaine de naufrage. Je voudrais sim-

plement opposer à cela une parole qui
est familière à la plupart d’entre nous,
car elle figure dans la troisième prière
eucharistique de la Messe. Dans la
prière introductive adressée à Dieu le
Père, on dit : « et Tu ne cesses de ras-
sembler Ton peuple ». D’une certaine
manière, j’ai l’impression, même en
lisant ces documents parfois très élabo-
rés sur le plan théologique, qu’un élé-
ment fondamental de toute la vie de
l’Église n’est tout simplement pas thé-
matisé : le Seigneur rassemble son
peuple. Pourquoi suis-je venu à la foi
dans une famille où la foi n’allait pas de
soi ? Parce que le Seigneur a agi dans
ma vie. Et ceux qui empruntent
aujourd’hui le chemin de l’Église dans
un monde si séculier ne le font pas
parce que les structures de l’Église
leur sont particulièrement sympathi-
ques ou parce que l’Église est particu-
lièrement moderne. Mais cela a quelque
chose à voir avec Dieu, cela a quelque
chose à voir avec l’appel du Christ. Et
l’on comprendrait bien mal le fameux
aggiornamento du pape Jean XXIII si
l’on pensait que la survie de l’Église ne
dépendait que de sa modernisation.
Que veut donc dire moderniser ? Que
signifie être adapté à son temps ?

Jan-Heiner Tück : L’alarmisme dans le
débat sur la réforme est en effet très
répandu − et l’on oublie volontiers, dans
le zèle de l’auto-modernisation de rattra-
page du catholicisme, que les Églises de la
Réforme, lesquelles sont allées plus loin que
leurs programmes de réforme, ne s’érodent
pas moins que l’Église catholique, ce qui
nous invite à envisager d’autres para-
mètres de crise liés aux processus de trans-

* 107

Christoph
Schönborn

8 La synodalité dans la vie et dans la mission de l’Église, 2018.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 107

« Seigneur, montre-nous tes voies »



formation de la société actuelle. Mais com-
ment l’Église catholique doit-elle gérer ces
conflits liés à la modernité ?

Je voudrais rappeler ici une parole de
Karl Rahner qui m’a marqué à vie. Elle
pourrait être utile aujourd’hui aussi, à
une époque où l’Église est en grande
mutation, où nous devons apprendre
que nous sommes devenus une mino-
rité à bien des égards, et où nous espé-
rons, comme l’a dit Jonathan Sacks, le
remarquable Grand Rabbin de Lon-
dres, être une creative minority. Mais
cela suppose une attitude de disponibi-
lité intérieure à ce que Dieu nous
montre. Rahner nous a dit à l’époque,
à nous jeunes théologiens : si vous ne
savez pas quoi faire d’un enseignement
de l’Église, s’il vous plaît, ne dites pas
d’emblée « quelle bêtise ! » ou « comme
c’est dépassé ! », mais gardez une place
dans votre cœur. Je le redis maintenant
avec mes mots, gardez une place dans
votre cœur pour que ce qui vous paraît
absurde maintenant puisse se révéler un
jour riche de sens.

Je voudrais appliquer concrètement ce
conseil à la question de l’ordination des
femmes, car l’Église est ici très claire-
ment en conflit avec la modernité. Je
comprends bien qu’il s’agit là d’un sujet
de taille. Je me rends dans beaucoup
d’écoles et je n’en ai pas visité une
seule où le sujet n’ait pas été abordé.
J’ai de nombreuses discussions lors des
Conseils paroissiaux, et ce thème
revient toujours. Pourquoi exclure
ainsi les femmes du ministère ? Et
d’un autre côté, il y a une tradition
vieille de deux mille ans. Les déclara-
tions du magistère sont sans équivoque.

Les papes, jusqu’à François inclus, se
sont exprimés clairement sur ce sujet.
Il ne m’appartient pas, il n’appartient à
personne d ’anticiper sur le Saint-
Esprit. Mais gardons de la place dans
notre cœur, voilà l’attitude fondamen-
tale que je souhaite également pour le
Chemin synodal. Avec cette pensée :
peut-être y a-t-il ici un contenu de
sens qui ne m ’est pas accessible
aujourd’hui, ni à la majorité de la
société, mais que l’Église est peut-être
chargée de préserver, aussi par fidélité à
une synodalité diachronique. Peut-être
y a-t-il là un niveau de la théologie
symbolique, une dimension de la diffé-
rence des sexes que nous ne pouvons
pas percevoir pour le moment, mais qui
se révélera un jour. Je sais qu’on conti-
nuera à en discuter âprement, et je
connais des femmes remarquables qui
se sentent appelées à la prêtrise. Et
pourtant, je demande qu’il reste une
place de libre dans les cœurs.

Pour finir, je voudrais poser une ques-
tion critique : comment se fait-il que,
dans le cadre du Chemin synodal en
Allemagne, on demande d’une part à
ouvrir le ministère ordonné et que,
d’autre part, tant de personnes se
demandent si le ministère ordonné est
bien nécessaire pour l’avenir de l’Église ?
Je souhaite ici qu’on fasse un peu plus
attention aux candidats qui se prépa-
rent au sacerdoce et à la grande majo-
rité des prêtres qui ont mis leur vie au
service de l’Évangile − et enfin qu’on
soit un peu plus prudents vis-à-vis de ce
qu’ont perçu ceux qui nous ont précé-
dés, et dont nous n’avons peut-être pas
pour l’instant le sensorium nécessaire
pour le comprendre.

108 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 108

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



(Traduit de l’allemand par Anne-Hélène Joulia. Titre original : «Herr, zeige uns
deine Wege »)

Christoph Schönborn (né en 1945)), religieux dominicain, a étudié en
Allemagne, à Vienne et à Paris. Professeur à Fribourg (Suisse) de 1975 à
1991, il contribue à la Commission théologique internationale et à la
rédaction du Catéchisme de l’Église catholique. Évêque auxiliaire de
Vienne en 1991, il devient archevêque en 1995 et est créé cardinal en
1998. Il appartient au comité de rédaction de Communio-D. Dernières
publications en français : Au cœur du message chrétien : Commentaire
du catéchisme de l’Église catholique, Paris, Parole et Silence, 2014,
351 p. ; Urgences pastorales : Pour une pédagogie de la réforme de
l’Église, Montrouge, Bayard, 2017, 538 p. ; Bonne nouvelle de Jésus-
Christ, Paris, Parole et silence, 2019, 593 p.

Prochain numéro
novembre-décembre 2022

Naître

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 109



Le caractère véritable du mariage de Marie
et Joseph selon saint Thomas d’Aquin

« Il a préféré la Sagesse et c’est elle qu’on lui amène pour l’épouser. [...]
Marie est en sa possession et il l’entoure de tous côtés.

Ce n’est pas en un seul jour qu’il a appris à ne plus être seul.
Une femme a conquis chaque partie de ce cœur maintenant prudent et paternel.

De nouveau il est dans le Paradis avec Ève ! [...]
Ce n’est plus la foi toute nue dans la nuit, c’est l’amour qui explique et qui opère.

Joseph est avec Marie et Marie est avec le Père 1. »

La Troisième partie de la Somme
de théologie, consacrée au « Sau-

veur de tous lui-même » et aux « bien-
faits qu’il a offerts au genre humain2 »,
s’ouvre par l’étude du Verbe incarné
dans le mystère de l’unicité de sa Per-
sonne et de la dualité de ses natures,
avant de contempler pas à pas les diffé-
rentes étapes de sa vie, selon une
démarche originale : « Si l’intérêt “dog-
matique” envers les mystères est très
présent chez les Pères, il ne semble
pas qu’aucun les ait traités en une
étude continue et systématique, si ce
n’est dans des commentaires d’évangiles
dont l’approche et la visée sont d’une
autre nature. Thomas est le premier à
avoir étudié les mystères du Christ de
manière méthodique et suivie, en les

distinguant de la christologie ontolo-
gique, mais en les traitant d’un point
de vue résolument dogmatique. Très
peu le suivront sur ce chemin. Ce travail
s’opère dans les quaestiones 27-59 de la
tertia pars de la Somme de théologie, un
traité souvent intitulé “Les mystères de
la vie de Jésus”, mais que l’Aquinate ne
désigne jamais ainsi, préférant l’expres-
sion acta et passa : ce que le Christ a “fait
et souffert” pour notre salut 3. Ce texte
a été assez peu commenté et peu appré-
cié, même parmi les disciples les plus
fidèles du Docteur angélique 4 . » C’est
dans ce cadre que celui-ci aborde la
question du mariage de la Vierge
Marie et de Joseph. En effet, les pre-
mières questions qui portent sur l’en-
trée du Fils de Dieu dans le monde 5

110 *

1 Paul CLAUDEL, « Saint Joseph », Feuilles de Saints, dansŒuvre poétique, introduction
par S. Fumet, textes établis et annotés par J. Petit, Bibliothèque de la Pléiade, Paris,
Gallimard, 1967.
2 Somme de théologie (désormais ST), IIIa, pr.
3 Voir ibid. : « À propos du premier point [ce qui concerne le Sauveur], une double
considération se rencontre : la première porte sur le mystère même de l’Incarnation,
selon lequel Dieu s’est fait homme pour notre salut ; la seconde sur ce qui a été opéré et
souffert par notre Sauveur lui-même, c’est-à-dire Dieu incarné. »
4 Étienne VETÖ, Du Christ à la Trinité. Penser les Mystères du Christ après Thomas
d’Aquin et Balthasar, Paris, éd. du Cerf, 2012, p. 21.
5 Voir ST, IIIa, q. 27 à 37.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 110

Sœur Marie
de

l’Assomption



examinent d’abord sa conception 6 et,
dans ce but, commencent par traiter
de sa mère en parlant de sa sanctification
(question 27) 7, de sa virginité (question
28), de ses épousailles (question 29) et
de son annonciation (question 30).

Thomas commence par se demander
en quoi il convenait que le Christ naisse
d’une vierge mariée et, en s’appuyant
sur un florilège de citations patristi-
ques, il y voit de multiples avantages
se regroupant autour de trois axes : « Il
convenait que le Christ naisse d’une
vierge mariée tant pour lui-même que
pour sa mère et aussi pour nous » (ST,
IIIa, q. 29, a. 1, c). En ce qui le
concerne, cela permettait qu’il ne soit
pas rejeté par les infidèles comme
enfant illégitime, qu’il puisse avoir
une généalogie, celle-ci s’établissant
normalement d ’après l ’ascendance
paternelle, qu’il échappe aux attaques
du démon qui se serait méfié davantage
encore de lui si sa conception avait été si
ouvertement miraculeuse, et qu ’il
puisse bénéficier des soins de Joseph :
« C’est pourquoi il fut aussi appelé son
père, comme étant celui qui le nourrit »
(ibid.), le terme ayant en latin la signi-
fication plus large d’élever. Saint Joseph
assure ainsi un véritable rôle paternel à
l’égard de Jésus. Cela convenait égale-
ment à Marie elle-même en la proté-

geant à la fois de la lapidation et de
l’infamie, les peines qui étaient alors
attachées à toute forme d’adultère ; de
plus, cela lui permettait aussi d’être
aidée par Joseph, celui-ci exerçant
auprès d ’elle un véritable service.
Enfin, cela apporte plusieurs bienfaits
aux hommes, les deux premiers étant
de confirmer la foi par le témoignage
apporté par Joseph de la conception
virginale de Jésus et la crédibilité plus
grande de celui de Marie, celle-ci ayant
pu autrement être soupçonnée, selon
l’explication de saint Ambroise 8, de
mentir pour cacher sa faute. Les deux
derniers ont une portée ecclésiologique.
En effet, en étant vierge et épouse à la
fois, Marie signifie d’une part l’Église
universelle, elle qui « alors qu’elle est
Vierge est cependant mariée à un
époux, le Christ 9 » ; d’autre part, elle
honore en sa personne les deux états de
vie que sont la virginité consacrée à
Dieu et le mariage, et peut ainsi être
un modèle pour toutes les femmes, tout
en donnant par avance un démenti à
ceux qui, dans la suite de l’histoire,
remettront en cause l’un ou l’autre.

L’article suivant pose alors la question
de savoir si, « entre Marie et Joseph, il
y eut un vrai mariage » (ST, IIIa, q. 29,
a. 2). Ce n’était pas une nouveauté, le
sujet étant débattu depuis saint Jérôme

* 111

Sœur Marie
de
l’Assomption

6 Voir ST, IIIa, q. 27 à 34.
7 Cette question, qui était objet de libres discussions au XIIIe siècle, doit être lue à la
lumière de la définition dogmatique de l’Immaculée Conception ; voir PIE IX, Bulle
Ineffabilis Deus, 8 décembre 1854, Denzinger, no2800-2804.
8 Voir saint AMBROISE, Exposition sur Luc, II, 1, v. 26, 27 : «Mariée, elle n’a eu aucun
sujet de mentir, puisque la fécondité est pour les femmes le fruit du mariage et le
bienfait des noces. » (Traduction de Jean-Pierre TORRELL dans Encyclopédie, Jésus le
Christ chez saint Thomas d’Aquin, texte de la Tertia Pars (ST IIIa) traduit et commenté,
accompagné de données historiques et doctrinales et de cinquante textes choisis, Paris,
éd. du Cerf, 2008, p. 438).
9 Voir saint AUGUSTIN, De la sainte virginité, chap. 12 ; cité en ST, IIIa, q. 29, a. 1, c.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 111

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



qui répondait par la négative en rédui-
sant Joseph au rôle de gardien 10, tandis
que saint Augustin en défendait l’au-
thenticité 11. Pour comprendre la
portée de la réponse thomasienne, il
faut la situer par rapport à sa concep-
tion du mariage en général. La Somme

de théologie étant restée inachevée, c’est
dans l’Écrit sur les Sentences qui remonte
au début de sa carrière universitaire
que l’on trouve les principaux ensei-
gnements de l’Aquinate sur le mariage,
ainsi qu’au livre IV de la Somme contre
les gentils.

I- Le mariage selon saint Thomas d’Aquin

C’est d’abord une institution naturelle
au sens où l’on entend par “naturel” non
ce qui découle nécessairement des prin-
cipes de la nature, mais « ce à quoi à
la nature incline et qui est achevé par
l’intermédiaire du libre arbitre » (In IV
Sent., d. 26, q. 1, a. 1, c). En effet, la
raison naturelle pousse au mariage
d’abord en vue de sa fin principale qui
est le bien de l’enfant car chez les
hommes « la nature ne vise pas seule-
ment sa génération, mais son dévelop-
pement et son progrès jusqu’à l’état
parfait de l’homme en tant qu’homme,
c’est-à-dire l’état vertueux ». Il faut
donc que l’enfant soit éduqué et instruit
par des parents déterminés qui pren-
nent soin de lui, ce qui suppose un lien
lui aussi déterminé entre un homme et
une femme, en quoi consiste le mariage.

Au service de ce but commun, la nature
incline aussi au mariage en vue de la fin
dite seconde (“secundaria” en latin, ce
qui ne signifie pas secondaire, sans
importance, mais seconde par rapport
à la fin principale et dans la mesure où
elle lui est ordonnée) qui est l’aide
mutuelle que les époux s’apportent
dans tous les détails de la vie quoti-
dienne, les deux étant complémen-
taires en raison de la complémentarité
sexuelle qui n’est pas seulement d’ordre
biologique mais aussi psychologique et
moral. Thomas reprend ici l’idée aris-
totélicienne de l’homme comme natu-
rellement social et politique, ayant
besoin de vivre dans une communauté
pour être pleinement lui-même. La
communauté familiale fondée sur le
mariage est ainsi la première forme de

112 *

Signets

10 Voir saint JÉRÔME, Contre Helvidius sur la virginité perpétuelle de Marie, 4 : «Main-
tenant, si quelqu’un se demande pourquoi la Vierge a conçu quand elle était épouse, et
non quand elle était libre, sans mari, comme parle l’Écriture, il doit savoir que c’est pour
une triple raison ; d’abord, pour que la généalogie de Joseph, dont Marie était la
parente, démontrât l’origine de celle-ci ; puis, pour qu’elle ne fût pas lapidée par le
peuple comme coupable d’adultère, selon la loi de Moïse ; enfin, pour que, lors de sa
fuite en Égypte, elle eût le secours d’un gardien plutôt que d’un mari. » ; cité par
THOMAS D’AQUIN en ST, IIIa, q. 29, a. 2, arg. 1 : « Il semble qu’entre Marie et Joseph
il n’y eut pas de vrai mariage. Jérôme dit en effet dans le Contre Helvidius que Joseph fut
le gardien de Marie plus que son mari. Mais s’il y avait eu un véritable mariage, Joseph
aurait été vraiment son mari. Il semble donc qu’il n’y eut pas de vrai mariage entre
Marie et Joseph. »
11 Cité par THOMAS D’AQUIN en ST, IIIa, q. 29, a. 2, sed contra. Pour un bref parcours
historique à ce sujet, qui résume la thèse de doctorat d’Henri FRÉVIN (Le mariage de la
Sainte Vierge dans l’histoire de la théologie, Faculté de théologie de Lille, 1951), voir
Henri CAFFAREL, “Prends chez toi Marie, ton épouse”, Paris, Parole et Silence, 20062,
p. 179 et svtes.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 112

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



socialité, qu’il conçoit comme une
forme d’amitié spécifique.

La naturalité du mariage fonde la
bonté foncière de l’acte matrimonial
qui a été voulu par le Créateur :
« Étant supposé que la nature corpo-
relle est instituée par un Dieu bon, il est
impossible de dire que les réalités qui
concernent la conservation de la nature
corporelle, et auxquelles la nature
incline soient universellement mauvai-
ses ; et c’est pourquoi, puisqu’il y a une
inclination de la nature à la procréation
d’une descendance, par laquelle la
nature de l’espèce est conservée, il est
impossible de dire que l’acte par lequel
est engendré l’enfant soit universelle-
ment illicite, de sorte qu’en lui le
milieu de la vertu ne puisse être
trouvé » (ibid., a. 3, c). Soutenir que
l’acte conjugal serait en soi immoral
revient à la position manichéenne
selon laquelle les réalités corporelles
sont mauvaises ; pour Thomas, il
s’agit là d’une « insanité » et de la
« pire des hérésies ». Accompli par les
époux en état de grâce il est méritoire
(ibid., a. 4, c).

Le mariage est ensuite un sacrement
de la loi nouvelle qui se définit comme
« la conjonction d’un homme et d’une
femme visant l ’engendrement des
enfants et leur éducation pour le culte

de Dieu » (Somme contre les Gentils
= SG, livre IV, chap. 78). Comme
tout sacrement, il est un signe commu-
niquant la grâce : «De même que dans
les autres sacrements quelque chose de
spirituel est figuré par ce qui se déroule
extérieurement, ainsi aussi dans ce
sacrement, par l’union de l’homme et
de la femme, l’union du Christ et de
l’Église est figurée, selon ce passage de
l’apôtre dans l’Épître aux Éphésiens 5,
32 : “Ce sacrement est grand, je le dis
du Christ et de l’Église” » (ibid.). La
grâce propre au mariage est de rendre
les époux participants de l’union spon-
sale qu’ils signifient, en les purifiant des
mouvements charnels désordonnés qui
sont des conséquences du péché origi-
nel : « Parce que les sacrements réali-
sent ce qu’ils figurent, il faut croire que
la grâce est donnée aux époux par ce
sacrement, par laquelle ils se rapportent
à l’union du Christ et de l’Église, ce qui
leur est très nécessaire afin de n’être pas
séparés du Christ et de l’Église par les
réalités d’ordre charnel et terrestre »
(ibid.).

De là découlent les deux propriétés
fondamentales du mariage 12 dont la
première est l’unicité des conjoints :
« Le sacrement de mariage signifie
l’union du Christ à l’Église qui est
celle d’un seul à une seule ; et c’est pour-
quoi il est requis à la signification par-

* 113

Sœur Marie
de
l’Assomption

12 Voir Catéchisme de l’Église catholique, no1644 : « L’amour des époux exige, par sa
nature même, l’unité et l’indissolubilité de leur communauté de personnes qui englobe
toute leur vie : “Ainsi ils ne sont plus deux, mais une seule chair” (Matthieu 19, 6). “Ils
sont appelés à grandir sans cesse dans leur communion à travers la fidélité quotidienne
à la promesse du don mutuel total que comporte le mariage.” Cette communion
humaine est confirmée, purifiée et parachevée par la communion en Jésus-Christ
donnée par le sacrement de mariage. Elle s’approfondit par la vie de la foi commune
et par l’Eucharistie reçue en commun. » ; no1647 : « Le motif le plus profond se trouve
dans la fidélité de Dieu à son alliance, du Christ à son Église. Par le sacrement de
Mariage, les époux sont habilités à représenter cette fidélité et à en témoigner. Par le
sacrement, l’indissolubilité du mariage reçoit un sens nouveau et plus profond. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 113

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



faite de ce sacrement que l’homme soit
seulement l’homme d’une seule, et la
femme seulement la femme d ’un
seul » (In IV Sent., d. 27, q. 3, a. 1,
qla 1, c). La seconde est son indissolu-
bilité que Thomas fonde aussi sur sa
dimension sacramentelle : « Puisque
par l ’union de l ’homme et de la
femme est désignée l’union du Christ
et de l’Église, il est nécessaire que la
figure réponde au signifié. Or l’union
du Christ et de l’Église est celle d’un
seul à une seule, devant être tenue à
perpétuité ; il y a en effet une seule
Église, selon ce passage du Cantique
des Cantiques 6, 8 : “Unique est ma
colombe, ma parfaite”. Et jamais le
Christ ne sera séparé de son Église ; il
dit en effet lui-même au dernier chapi-
tre de Matthieu (28, 20) : “Voici que je
suis avec vous jusqu’à la fin du temps”.
[...] Il est donc nécessaire que le
mariage, en tant qu’il est sacrement
de l’Église, soit d’un seul devant être
uni à une seule de manière indivisible.
Et cela relève de la fidélité par laquelle
l’homme et la femme s’obligent mutuel-
lement » (SG, IV, chap. 78).

En quoi consiste le mariage et qu’est-
ce qui le constitue ? Il est d’abord une
forme spécifique d’union, en vertu de
l’unification qu’il implique ; celle-ci
vient de la fin commune poursuivie,
comme dans le cas des associations
de type militaire ou commercial :
« Puisque par le mariage certains sont
ordonnés à une œuvre de génération et
d’éducation commune des enfants, ainsi
qu’à une vie domestique commune, il
est clair que dans le mariage il y a une
certaine union, selon laquelle on est dit
mari et femme ; et une telle union, du
fait qu’elle est ordonnée à quelque

chose d ’un, est le mariage ; mais
l’union des corps ou des âmes découle
du mariage » (In IV Sent., d. 27, q. 1, a.
1, qla 1, c). Il faut donc distinguer
l’union elle-même du mariage établie
entre l’homme et la femme, et ses
conséquences que sont l’union corpo-
relle dans l’acte conjugal et l’union spi-
rituelle des époux qui, comme dans
toute amitié véritable, ne forment
qu’un seul esprit : « C’est le propre de
l’amitié de révéler ses secrets à son ami.
En effet, puisque l’amitié unit les puis-
sances affectives et fait des deux comme
un seul cœur, ce que quelqu’un révèle à
son ami ne semble pas sortir de son
propre cœur » (SG, IV, chap. 21).

Il y a ainsi trois éléments à considérer
dans le mariage, expliquant chacun l’un
des noms qui le désigne : « Première-
ment son essence qui est l’union ; et
d’après cela, il est appelé union conju-
gale.

Deuxièmement, sa cause qui sont les
épousailles ; et d’après cela on parle de
noces qui vient de nubere, voiler, parce
que dans la solennité même des épou-
sailles par laquelle le mariage est
accompli, les têtes des époux sont voi-
lées. Troisièmement, son effet qui sont
les enfants ; et ainsi, il est dit mariage
(matrimonium), du fait que la femme ne
doit pas se marier pour autre chose que
pour être mère (mater) » (In IV Sent.,
d. 27, q. 1, a. 1, qla 2, c).

La cause efficiente du mariage, c’est-
à-dire ce qui le constitue, est le consen-
tement mutuel des époux. Dans tous
les sacrements, en effet, l’opération spi-
rituelle qui vient de Dieu se fait par
l’intermédiaire d’une opération maté-114 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 114

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



rielle, comme dans le cas du baptême
où la purification intérieure se fait au
moyen de la purification extérieure.
Dans le mariage, par conséquent,
« puisqu’il y a une certaine union spiri-
tuelle en tant que le mariage est un
sacrement, et une union matérielle,
selon qu’il est un office de nature et
de la vie civile, il est nécessaire que,
moyennant ce qui est matériel se fasse
ce qui est spirituel par la vertu divine ;
d’où le fait que, puisque les unions des
contrats matériels se font par consente-
ment mutuel, il est nécessaire que
l’union matrimoniale se fasse aussi de
cette manière (In IV Sent., d. 27, q. 1, a.
2, qla 1, c) 13 ». Le mariage ne consiste
donc pas dans le consentement lui-
même, mais dans « l’union de ceux
qui sont ordonnés l’un à l’autre que
réalise le consentement » (voir In IV
Sent., d. 27, q. 1, a. 2, qla 1, ad 2).
Celui-ci signifie sacramentellement la
volonté du Christ de s’unir à l’Église,
tandis que l’union des époux qui en
résulte signifie celle du Christ et de
l’Église.

Thomas d’Aquin précise quel est
l’objet du consentement qui fait le
mariage : ce n’est pas directement ni
explicitement l’union charnelle, mais
l’union même des conjoints en quoi
consiste l’essence du mariage : « Le
consentement qui fait le mariage est
le consentement au mariage, parce

que l’effet propre de la volonté est
cela même qui est voulu ; c’est pour-
quoi, le consentement qui cause le
mariage est vis-à-vis de l’union char-
nelle comme l’union charnelle se situe
vis-à-vis du mariage. Or le mariage [...],
n’est pas essentiellement l’union char-
nelle elle-même, mais il est une certaine
association de l’homme et de la femme
ordonnée à l’union charnelle et aux
autres choses qui se rapportent en
conséquence à l’homme et à la femme,
en tant que leur est donné un pouvoir
l’un vis-à-vis de l’autre par rapport à
l’union charnelle ; et cette association
est dite union conjugale. D’ou il appa-
raît qu’ils ont bien parlé ceux qui ont dit
que consentir au mariage, c’est consen-
tir implicitement à l’union conjugale et
non explicitement. En effet, cela ne doit
pas être compris autrement que le fait
que l’effet est implicitement contenu
dans sa cause, parce que le pouvoir de
l’union charnelle auquel il est consenti
est la cause de l’union charnelle, comme
le pouvoir d’user d’une chose est la
cause de son usage » (In IV Sent., d.
28, q. 1, a. 4, c). Le mariage donne donc
aux deux personnes ainsi unies un pou-
voir mutuel l’un vis-à-vis de l’autre, par
lequel les époux ne s’appartiennent plus
mais se donnent l’un à l’autre dans une
communauté de vie indissoluble 14.

La finalité de cette union est ce que
Thomas d’Aquin appelle la cause par

* 115

Sœur Marie
de
l’Assomption

13 Sur ce point, voir H. CAFFAREL, “Prends chez toi Marie, ton épouse”, op. cit. : « Ce
n’est pas l’amour, mais le consentement (...) qui au dire des théologiens fait le mariage.
Oui, mais qu’est-il ce consentement, sinon le don mutuel, total, exclusif, que deux êtres
se font de leur personne parce qu’ils s’aiment, et pour accomplir uneœuvre d’amour. Si
l’amour est absent, l’union de l’homme et de la femme est comme vidée de sa substance,
n’est plus qu’un corps sans âme. » (p. 130).
14 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 2, c. : « Le mariage lui-même inclut deux éléments, à
savoir les personnes qui sont unies et le pouvoir mutuel l’un vis-à-vis de l’autre en lequel
le mariage consiste. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 115

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



soi (per se) du mariage : « La cause par
soi du mariage est celle à laquelle le
mariage est de lui-même ordonné ; et
celle-ci est toujours bonne, à savoir la
procréation de l’enfant et le fait d’éviter
la fornication » (In IV Sent., d. 30, q. 1,
a. 3, c). Il faut entendre par cette der-
nière expression tout acte sexuel désor-
donné parce que ne respectant pas la
dignité des personnes humaines et la
finalité de la sexualité. Il distingue la
cause par soi de la cause par accident
qui est ce que les époux peuvent avoir
en vue dans le mariage et qui est juste si
cela correspond à la nature du mariage
ou malhonnête si cela détourne le
mariage de sa finalité véritable.

Mais la cause par soi du mariage com-
porte plusieurs éléments qui sont
ordonnés entre eux, d’où le fait qu’il
s’agit d’une seule cause finale se dédou-
blant en fin principale et fins secon-
des 15 , non pas au sens où elles
seraient dénuées d’importance, mais
au sens où elles sont elles-mêmes fina-
lisées par la fin principale qui est leur
raison d’être ultime. Ces fins inhérentes
au mariage le rendent bon par lui-
même : « Ces biens qui rendent le

mariage honorable sont de l’essence
du mariage ; et c’est pourquoi il n’a
pas besoin d’eux comme étant des
choses extérieures devant le rendre
honorable, mais comme ce qui cause
en lui l’honnêteté qui lui convient en
tant que telle » (In IV Sent., d. 31, q.
1, a. 1, ad 2). Thomas d’Aquin appelle
biens du mariage ce que les actes du
mariage produisent et à quoi ils sont
ordonnés. À la suite de Pierre Lombard
reprenant saint Augustin 16, il en
dénombre trois, les deux premiers rele-
vant du mariage en tant qu’institution
naturelle, et le dernier du mariage en
tant que sacrement : « En tant qu’il est
un office de nature, il est ordonné à
deux choses, comme l’est aussi n’im-
porte quel autre acte de vertu, dont
l’une est requise du côté de l’agent lui-
même, c’est l’intention de la fin due, et
ainsi est mis comme bien du mariage
l’enfant ; l’autre est requise du côté de
l’acte lui-même qui est bon dans son
genre du fait qu’il tombe sur la matière
due, et ainsi il y a la fidélité par laquelle
un homme s’approche de sa femme et
non d’une autre. Mais de plus, il a une
bonté en tant qu’il est un sacrement et
cela est signifié par le nom même du

116 *

Signets

15 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 3, ad 1 : « Ce qui a une seule fin par soi et principale
peut avoir plusieurs fins secondes par soi et une infinité de causes par accident. » Les
fins par soi, principale et secondes, sont celles qui sont intrinsèques au mariage lui-
même, c’est-à-dire inhérentes à sa nature et donc indissociables de celui-ci, tandis que
les causes par accident dépendent de l’intention des époux, ce qu’ils ont en vue en se
mariant.
16 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 31, chap. 1 : « Après ces choses, il
faut parler des biens du mariage : quels sont-ils ? Et comment mettent-ils hors de cause
l’accouplement ? Augustin, sur la Genèse. Les biens du mariage sont principalement
trois ; d’où Augustin : “Le bien conjugal est en trois parties, à savoir : la fidélité, la
progéniture, le sacrement. On l’observe dans la fidélité, si bien que, à la suite du lien
conjugal, on ne fasse plus alliance avec un autre ou une autre ; dans la progéniture, si
bien qu’elle soit reçue avec amour, qu’elle soit éduquée religieusement ; dans le
sacrement, si bien que le mariage ne connaisse pas de séparation, et que celui qui
est renvoyé ou celle qui est renvoyée ne s’unisse plus conjugalement à un autre, même
en vue d’une progéniture. » (Traduction de M. Ozilou, Les Quatre Livres des Sentences.
Quatrième Livre, Paris, éd. du Cerf, 2015, p. 353).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 116

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



sacrement » (In IV Sent., d. 31, q. 1, a. 2,
c). Et il précise dans la réponse à une
objection qu’il ne faut pas interpréter de
manière étroite le bien qu’est l’enfant ;
celui-ci inclut tout ce qui le concerne et
qui lui est ultimement ordonné : «Dans
l’enfant, on n’entend pas seulement la
procréation de l’enfant, mais aussi son
éducation à laquelle, comme à une fin
est ordonnée toute la mise en commun
des œuvres qui se fait entre l’homme et
la femme, en tant qu’ils sont unis par le
mariage [...]. Et ainsi, dans l’enfant
comme dans la fin principale l’autre
<la participation à la vie commune
dont il était question dans l’objection>
est inclus comme une fin seconde » (In
IV Sent., d. 31, q. 1, a. 2, ad 1).

Reste alors la question touchant à la
hiérarchie de ces biens : lequel est le
plus important, le plus principal pour
prendre les termes de notre auteur ?
(Voir In IV Sent., d. 31, q. 1, a. 3, c).
Celui-ci commence par établir ce qu’on
entend par là : « Une chose est dite être
plus principale qu’une autre dans une
réalité quelconque de deux manières :
ou parce qu’elle est plus essentielle,
ou parce qu’elle est plus digne. » La
réponse s’articule alors en trois mo-
ments. La réalité la plus digne est le
sacrement qui l’emporte sur les autres
comme la grâce l’emporte en dignité sur
la nature : « Si c’est parce qu’elle est
plus digne, alors de toutes les manières
le sacrement est ce qu’il y a de plus
principal parmi les trois biens du
mariage, parce qu’il se rapporte au
mariage en tant qu’il est un sacrement
de la grâce, alors que les deux autres se
rapportent à lui en tant qu’il est un
certain office de nature ; or la grâce
est plus digne que la perfection de la

nature. » Mais si l’on cherche ce qui est
le plus essentiel, il faut distinguer les
biens pris en eux-mêmes et les biens
considérés dans leurs principes. Dans
le premier cas, c’est encore le sacrement
avec l’indissolubilité qu’il implique qui
est le bien le plus essentiel : « La fidélité
et l’enfant peuvent être considérés
doublement. Premièrement, en eux-
mêmes, et alors ils se rapportent à
l’usage du mariage par lequel et l’enfant
est procréé et le pacte conjugal observé ;
mais l’indivisibilité que le sacrement
implique se rapporte au mariage lui-
même en tant que tel, parce que, du
fait même que par le pacte conjugal les
époux se livrent réciproquement leur
pouvoir sur eux-mêmes, il s’ensuit
qu’ils ne peuvent se séparer ; et de là
vient que le mariage ne se trouve jamais
sans inséparabilité, alors qu’il se trouve
sans fidélité et sans enfant, parce que
l’être d’une chose ne dépend pas de son
usage ; et d’après cela, le sacrement est
plus essentiel au mariage que la fidélité
et l’enfant. » Mais dans le deuxième cas,
la hiérarchie s’inverse et c’est l’enfant
qui devient ce qu’il y a de plus essentiel :
« Deuxièmement, la fidélité et l’enfant
peuvent être considérés selon qu’ils
sont dans leurs principes, de sorte que
pour l’enfant on prenne l’intention de
l’enfant, et pour la fidélité le devoir de
conserver la fidélité, sans lesquels aussi
le mariage ne peut être parce que ces
choses sont causées dans le mariage en
raison du pacte conjugal lui-même, de
sorte que si quelque chose de contraire
de ce genre était exprimé dans le
consentement qui fait le mariage, ce
ne serait pas un vrai mariage ; et en
prenant ainsi la fidélité et l’enfant, l’en-
fant est ce qu’il y a de plus essentiel
dans le mariage, et en second la fidélité * 117

Sœur Marie
de
l’Assomption

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 117

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



et en troisième le sacrement, de même
que l’être de nature est plus essentiel à
l’homme que l’être de grâce, bien que
l’être de grâce soit le plus digne. »

À la lumière de cette doctrine du
mariage, comment Thomas d’Aquin
justifie-t-il la validité du mariage de la
Sainte Vierge et de saint Joseph ?

II- Le mariage de Marie et de Joseph

Dans la Somme de théologie, trois
objections sont avancées pour dénier
l’authenticité d’un tel mariage. La pre-
mière s’appuie sur l’autorité de saint
Jérôme déjà évoquée pour ne reconnaî-
tre à Joseph que le statut de gardien de
la Vierge. C’est encore lui qui est
invoqué dans la deuxième à propos de
la mention faite de Joseph dans la
généalogie qui ouvre l’évangile de
saint Matthieu : « Sur ce passage de
Matthieu I, 16, “Jacob engendra
Joseph l’époux de Marie”, Jérôme dit :
“Quand tu as entendu époux, je te
considère comme ne pensant pas aux
noces, mais rappelle-toi la coutume des
Écritures qui appellent fiancés les
hommes et fiancées les femmes.” Mais
un vrai mariage n’advient pas à partir
des fiançailles, mais à partir des noces.
Donc il n’y eut pas de vrai mariage entre
la bienheureuse Vierge et Joseph » (ST,
IIIa, q. 29, a. 2, arg. 2). Enfin la troi-
sième s’appuie sur un commentaire par
saint Rémi d’un autre verset du même
évangile : « En Matthieu I, 19, il est
dit :“Comme Joseph, son époux, était
juste et qu’il ne voulait pas l’emmener”,
c’est-à-dire dans sa maison pour une
cohabitation assidue, il voulut la ren-
voyer de manière cachée, c’est-à-dire
changer le temps des noces, comme
l’explique Rémi. Il semble donc que,
les noces n’étant pas encore célébrées,
il ne s’agissait pas encore d’un vrai
mariage, d’autant plus que, une fois le
mariage contracté, il n’est pas permis à

quelqu’un de renvoyer son épouse »
(ST, IIIa, q. 29, a. 2, arg. 3).

Aux yeux de Thomas, il s’agit pour-
tant d’un vrai mariage, c’est-à-dire un
mariage qui a atteint sa perfection.
Pour le montrer, il commence par dis-
tinguer une double perfection dans
toute réalité, la première consistant
dans la forme de celle-ci, c’est-à-dire
dans ce qui lui donne son essence, la
seconde dans son opération qui lui
permet d ’atteindre sa fin : « Or la
forme du mariage consiste dans une
union indivisible des âmes, par laquelle
l’un des époux est tenu de garder sa
fidélité à l’autre de manière indivisible.
Et la fin du mariage ce sont les enfants à
engendrer et à éduquer ; on parvient à
la première de ces fins par l’union
conjugale, à la seconde par les autres
œuvres de l’homme et de la femme, par
lesquelles ils s’obéissent mutuellement
pour entretenir les enfants » (ST, IIIa,
q. 29, a. 2, c). L’essence du mariage
constituant sa perfection première est
donc l’union même des époux qui est le
résultat de leur consentement. Cette
union indivisible d’ordre spirituel
existe dès que celui-ci a été donné, et
elle ne doit pas être confondue avec
l’acte d’union charnelle qui en est la
conséquence habituelle et normale
mais ne la constitue pas, car le consen-
tement implique le don au conjoint du
pouvoir que chacun a sur son propre
corps, mais pas nécessairement l’usage118 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 118

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de ce pouvoir si les deux décident d’un
commun accord de ne pas en user 17.
Dès lors, il peut y avoir un vrai mariage
entre Marie et Joseph sur le plan de la
perfection première, car ils ont consenti
à leur union indivisible et aucun des
deux n’a refusé l’union charnelle de
manière absolue 18 : «Quant à la pre-
mière perfection, le mariage de la
Vierge mère de Dieu et de Joseph fut
absolument un vrai mariage, parce que
chacun des deux a consenti à l’union
conjugale, non pas de manière explicite
à l’union charnelle si ce n’est sous
condition, c’est-à-dire si cela plaisait à
Dieu. C ’est pourquoi aussi l ’ange
appelle Marie l’épouse de Joseph, en
disant à Joseph en Matthieu I, 20 :
“Ne crains pas de prendre Marie ton
épouse” » (ibid.).

En ce qui concerne la seconde perfec-
tion, celle qui tient à l’opération, il n’y
eut certes pas l’acte de procréation de la
part des deux époux, mais il y eut tous
ceux qui sont ordonnés à l’éducation de

l’enfant ; leur mariage eut donc bien la
perfection seconde liée à l’opération,
même s’il n’en connut pas tous les
aspects possibles : «Quant à la seconde
perfection qui s’obtient par l’acte du
mariage, si on la rapporte à l’union
charnelle par laquelle l ’enfant est
engendré, ce mariage ne fut pas
consommé. C’est pourquoi Ambroise
dit à propos de Luc I, 26-27 : “Le fait
que l’Écriture appelle Marie épouse ne
doit pas t ’ébranler. En effet, est
nommée célébration des noces non
pas la suppression de la virginité, mais
l’attestation de l’union 19.” Cependant
ce mariage eut aussi la seconde perfec-
tion quant à l’éducation de l’enfant.
C’est pourquoi Augustin dit, dans le
livre Du mariage et de la concupiscence :
“Tout le bien des noces est accompli
chez ces parents du Christ, l’enfant, la
fidélité et le sacrement. Nous connais-
sons l’enfant, le Seigneur Jésus lui-
même ; la fidélité parce qu’il n’y eut
aucun adultère ; le sacrement parce
qu’il n’y eut aucun divorce. Ici, seule

* 119

Sœur Marie
de
l’Assomption

17 On trouvait déjà cette idée chez Albert. Voir saint ALBERT LE GRAND, In IV Sent.,
d. 30, a. 9, ad 5 : « Aucune union n’est essentielle à la raison du mariage, si ce n’est
l’union maritale fondée sur le consentement des âmes. Et celle qui est l’union charnelle
en découle : et c’est pourquoi la première ne lui est pas ordonnée comme à l’essentiel,
mais comme à l’effet qui peut en découler si les conjoints le veulent. »
18 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 30, chap. 2 : «On peut à juste raison
penser que, non seulement Marie, mais encore Joseph s’était disposé à part soi
d’observer la chasteté, sauf si Dieu le jugeait autrement ; et ceux-ci avaient ainsi consenti
à la société conjugale, si bien que, l’Esprit le révélant, chacun avait compris au sujet de
l’autre qu’il voulait observer la virginité, sauf si Dieu l’inspirait autrement. Or ils
n’avaient pas exprimé leur volonté par des mots ; mais c’est ensuite qu’ils l’ont exprimée,
et qu’ils sont demeurés dans la virginité. Marie a donc consenti à la société maritale,
mais non à l’union charnelle, sauf si Dieu le lui prescrivait spécialement. C’est aussi à
son conseil qu’elle consentit à l’union maritale : car elle voulait observer la virginité et,
pour cette raison, elle n’aurait jamais consenti à la société conjugale que si elle en avait
eu le conseil de Dieu de façon intime. » (op. cit., p. 349).
19 Voir saint AMBROISE, Traité sur l’Évangile de saint Luc. I., Livres I-VI, II, 5 : «Ne
soyez pas ému si l’Écriture l’appelle souvent épouse : elle n’exprime pas la perte de sa
virginité, mais témoigne des épousailles et de la célébration des noces ; aussi bien nul ne
répudie celle qu’il n’a pas prise pour épouse : donc vouloir la répudier, c’est reconnaître
qu’il l’avait épousée. » (CCSL 14, p. 33 ; introduction, traduction et notes de G. Tissot,
SC 45, Paris, éd. du Cerf, 1971, p. 74).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 119

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



l’union conjugale n’eut pas lieu 20” »
(ST, IIIa, q. 29, a. 2, c).

Il y a ici un approfondissement de la
pensée thomasienne. Dans le commen-
taire du texte du Lombard, en effet, il
ne reconnaissait à ce mariage que la
première perfection et pas la seconde,
en réduisant celle-ci à l’union conju-
gale : « Il y a une double perfection
du mariage. La première quant à son
être même qui se fait par un consente-
ment exprimé en paroles au présent ; et
ce mariage fut parfait d’une telle per-
fection. La seconde est la perfection
quant à l’opération ; et ainsi il ne fut
pas parfait parce que l’acte propre du
mariage est l’union charnelle » (In IV
Sent., d. 30, q. 2, a. 2, c). Désormais, il a
élargi la perfection seconde du mariage
à l’ensemble des actes par lesquels les
époux se consacrent au bien de l’enfant.
Dès lors, si Marie et Joseph n’ont pas
conçu Jésus ensemble, quoique Marie,
elle, y ait participé à part entière, ils
l’ont bien nourri et éduqué. Leur
mariage a donc atteint sa perfection
seconde, réelle quoique partielle à un
point de vue.

Si Thomas d’Aquin n’est pas le pre-
mier à défendre la validité du mariage
de Marie et de Joseph, mais s’inscrit
dans une longue tradition d’auteurs
remontant à saint Augustin, il est

celui qui, à son époque, en donne la
justification la plus approfondie. En
faisant de l’union indivisible des âmes
l ’essence du mariage causé par le
consentement des époux à cette
union, ordonné de par sa nature à la
génération et à l’éducation de l’enfant, il
donne toute sa place à l’acte conjugal
comme découlant de cette union des
cœurs, mais il n’en fait pas l’essence
du mariage. D’où le fait que, selon le
droit canonique, le mariage est conclu
et valide dès le consentement donné,
même s’il n’est consommé que par
l’union conjugale. La consommation
ne cause pas la validité du mariage,
mais son indissolubilité, tandis que le
Pape seul peut dispenser d’un mariage
valide mais non consommé 21.

Dès lors, et tout en étant conscient de
son caractère exceptionnel, il peut affir-
mer la vérité et la perfection du mariage
de Marie et de Joseph. Nier celles-ci,
comme le faisait saint Jérôme, c’est
d’abord ne pas tenir compte suffisam-
ment des données scripturaires qui
présentent Joseph comme époux de
Marie et père de Jésus, père de Jésus
non pas parce qu’il l’aurait lui-même
engendré, mais parce qu’il est l’époux
véritable de Marie, d’où l’importance
de la généalogie qui ouvre l’évangile
de Matthieu et aboutit à « Joseph,
l’époux deMarie, de laquelle fut engen-

120 *

Signets

20 Voir saint AUGUSTIN, Du mariage et de la concupiscence, I, 11, 13 : «Donc tous les
biens qui constituent la nature du mariage se rencontrent dans le mariage des parents
du Sauveur : l’enfant, la fidélité, le lien sacramentel. L’enfant, c’est Notre-Seigneur
Jésus-Christ ; la fidélité, car il n’y eut aucun adultère ; le lien sacramentel, car jamais il
n’y eut de divorce. »
21 Voir Code de droit canonique, can. 1134 : «Du mariage valide naît entre les conjoints
un lien de par sa nature perpétuel et exclusif. » ; can. 1141 : « Le mariage conclu et
consommé ne peut être dissous par aucune puissance humaine ni par aucune cause,
sauf par la mort. » ; can. 1141 : « Le mariage non consommé entre des baptisés [...] peut
être dissous par le Pontife Romain pour une juste cause, à la demande des deux parties
ou d’une seule, même contre le gré de l’autre. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 120

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



dré Jésus, que l’on appelle le Christ »
(Matthieu 1, 16), montrant ainsi com-
ment Jésus est bien juridiquement « fils
de David, fils d’Abraham » (Matthieu
1, 1)22. Si, pour Thomas, c’est donc
d’abord l’Évangile qui demande d’ad-
mettre le caractère authentique du
mariage de Marie et de Joseph, cela
permet aussi de fonder le mariage chré-
tien comme la virginité consacrée dans
la personne de Marie et de faire de
celle-ci une parfaite icône de l’Église,
selon les deux dernières raisons qu’il
avance pour justifier la convenance du
mariage de la Vierge Marie : «Quatriè-
mement, parce que, par là, est signifiée
l’Église tout entière qui, “alors qu’elle
est vierge, est cependant mariée à un
homme unique, le Christ”, comme le
dit Augustin dans le livre Sur la sainte
virginité. On peut trouver aussi une
cinquième raison car, puisque la mère
du Seigneur fut épouse et vierge, sont
honorés dans sa personne et la virginité
et le mariage, à l’encontre des héréti-
ques dénigrant l’une ou l’autre » (ST,
IIIa, q. 29, a. 1, c).

Mais ce n’est pas seulement par rap-
port à Marie et à son caractère arché-
typique qu ’i l est nécessaire de
reconnaître la vérité de son mariage
avec Joseph. Pour saint Jean-Paul II,
en effet, il n’est pas possible sans cela
de reconnaître le rôle de ce dernier
auprès de Jésus dans le plan salvifique

de Dieu : « Comme il résulte des textes
évangéliques, le mariage de Marie est le
fondement juridique de la paternité de
Joseph. C’est pour assurer une présence
paternelle auprès de Jésus que Dieu
choisit Joseph comme époux de
Marie. Il s’ensuit que la paternité de
Joseph – relation qui le place le plus
près possible du Christ, fin de toute
élection et de toute prédestination
(voir Romains 8, 28-29) – passe par
le mariage avec Marie, c’est-à-dire par
la famille. [...] Pour l’Église aussi, s’il est
important de proclamer la conception
virginale de Jésus, il est non moins
important de défendre le mariage de
Marie avec Joseph car juridiquement,
c’est de lui que dépend la paternité de
Joseph. On comprend alors pourquoi
les générations ont été énumérées selon
la généalogie de Joseph. [...] Le fils de
Marie est aussi fils de Joseph en vertu
du lien matrimonial qui les unit : “En
raison de ce mariage fidèle, ils méritè-
rent tous les deux d’être appelés les
parents du Christ, non seulement elle,
d’être appelée sa mère, mais lui aussi,
d’être appelé son père, de même qu’é-
poux de sa mère, car il était l’un et
l’autre par l’esprit et non par la chair”.
[...] Saint Joseph a été appelé par Dieu à
servir directement la personne et la
mission de Jésus en exerçant sa pater-
nité : c’est bien de cette manière qu’il
coopère dans la plénitude du temps au
grand mystère de la Rédemption et

* 121

Sœur Marie
de
l’Assomption

22 Voir Tarcisio STRAMARE, San Giuseppe nel mistero di Dio, Casale Monferrato,
Piemme, 1992 : « Pour Augustin la question du mariage de saint Joseph n’est pas
secondaire, parce que de sa validité dépendent la légitimité de sa paternité et, de
manière conséquente, la descendance davidique de Jésus. Mariage, paternité et descen-
dance davidique sont des éléments faisant partie intégrante de la “vérité” de la Sainte
Écriture en ce qui regarde l’incarnation : ils sont tellement corrélatifs les uns des autres
que la négation de l’un se répercute nécessairement sur les deux autres. » (p. 137-138 ;
la traduction est de nous).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 121

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



qu’il est véritablement “ministre du
salut 23”. Sa paternité s’est exprimée
concrètement dans le fait “d’avoir fait
de sa vie un service, un sacrifice au
mystère de l’Incarnation et à la mission
rédemptrice qui lui est liée ; d’avoir usé
de l’autorité légale qui lui revenait sur
la sainte Famille, pour lui faire le don
total de lui-même, de sa vie, de son
travail ; d’avoir converti sa vocation
humaine à l’amour familial en une
oblation surnaturelle de lui-même, de
son cœur et de toutes ses forces à
l’amour mis au service du Messie qui
naquit dans sa maison 24” 25. » Et il en
tire les conséquences pour la vie fami-
liale contemporaine : « Que d’ensei-
gnements en découlent aujourd’hui

pour la famille ! Puisque, “en défini-
tive, l’essence de la famille et ses
devoirs sont définis par l’amour” et
que “la famille reçoit la mission de
garder, de révéler et de communiquer
l’amour, reflet vivant et participation
réelle de l’amour de Dieu pour l’huma-
nité et de l’amour du Christ Seigneur
pour l’Église son Épouse 26”, c’est dans
la sainte Famille, cette “Église en
miniature 27” par excellence, que
toutes les familles chrétiennes doivent
trouver leur reflet. En elle, en effet,
“par un mystérieux dessein de Dieu,
le Fils de Dieu a vécu caché durant de
longues années. Elle est donc le proto-
type et l’exemple de toutes les familles
chrétiennes 28”. 29 »

Sr.Marie de l’AssomptionOP (Émilie d’Arvieu), née en 1974, dominicaine
du Saint-Esprit, docteur en philosophie de l’Université PSL (Paris
Sciences Lettres, École Pratique des Hautes Études), est professeur de
philosophie et membre du Comité de rédaction de laRevue thomiste. Elle
a récemment publié Nature et grâce chez saint Thomas d’Aquin.
L’homme capable de Dieu, Parole et Silence, 2021 et De la grâce à
la béatitude. Nature et grâce chez saint Thomas d’Aquin II.
Nouvelles perspectives, Paris, Parole et Silence, 2022.

122 *

Signets

23 Saint JEAN CHRYSOSTOME, In Matth. Hom. V, 3 ; PG 57, 57ss.
24 Saint PAUL VI, Allocution du 19 mars 1966.
25 Saint JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Redemptoris custos sur la figure et la
mission de saint Joseph dans la vie du Christ et de l’Église, 15 août 1989, no7 et 8.
26 Saint JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Familiaris consortio sur les tâches de la
famille chrétienne dans le monde d’aujourd’hui, 22 novembre 1981, no17.
27 CONCILEŒCUMÉNIQUE VATICAN II, Constitution dogmatique sur l’Église, Lumen
gentium, no11 cité par Familiaris consortio, no49.
28 Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 85
29 Saint JEAN-PAUL II, Redemptoris custos, op. cit., no7.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 122

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Collection Communio/ Parole et Silence
Joseph Ratzinger, Croire et célébrer, 2008
Joseph Ratzinger, Discerner et agir, 2009
Claude Dagens, Passion d’Église, 2009
Fiorenzo Facchini, Les défis de l’évolution, 2009
Jean-Luc Marion, Le croire pour le voir, 2010
Jean-Marie Lustiger, L’Europe à venir, 2010
Stephen Green, Valeur sûre, 2010
Michel Sales, Le corps de l’Église suivi de
Pour introduire à la lecture de La Promesse du cardinal Lustiger, 2010
Peter Dembowski, Des chrétiens dans le ghetto de Varsovie, 2011
Jean-Marie Lustiger, témoin de Jean-Paul II, 2011
Angelo Scola, Le mystère des noces :
Homme et femme / mariage et famille, 2012
Balthasar et Communio : Je crois en un seul Dieu, 2012 (réédition)
Alberto Espezel, Le Christ et sa mission, 2012
Jean Duchesne, Incurable romantisme ?, 2013
Elio Guerriero, Hans Urs von Balthasar, 2013
Michel Sales et Communio : Le décalogue, 2014
Dagmar Halas, Le silence de la peur.
Traduire la Bible sous le communisme, 2015
L’Alliance irrévocable – Joseph Ratzinger-Benoît XVI et le judaïsme, 2018
Le cardinal Newman. La sainteté de l’intelligence,
textes réunis et présentés par Jean-Robert Armogathe, 2019
Vincent Carraud, Ce que sait la foi, 2020

Vient de paraître
Vincent Carraud, Ce que sait la foi, 2020

La foi est un savoir : non pas une croyance dont il faudrait évaluer le degré de
probabilité, mais un savoir en toute certitude. Rendre compte de la certitude de la foi
et de quelques-uns des paradoxes qu’elle donne à penser, tel est le projet de ce livre.
Il implique d’abord de comprendre la définition qu’en donne la Lettre aux Hébreux :
« L’acompte des choses espérées, la preuve de celles qu’on ne voit pas. » Entendons :
loin qu’elle ne soit qu’une adhésion subjective ou la conviction que les choses espérées
arriveront, la foi est leurmode de présence. Car l’acompte est bien réel, il est d’ores et
déjà possédé, il est l’à-valoir du crédit qu’ouvre la révélation.
Il requiert ensuite d’expliciter cet acompte de la foi en interrogeant, avec laLettre aux
Romains, la manifestation— qui est connaissance— dans le visible de Dieu en tant
qu’invisible — qui implique reconnaissance.
La première partie de cet ouvrage examine alors plusieurs modalités de cette
reconnaissance, comme la vision problématique de Dieu selon saint Augustin ou
le mystère de l’Église selon Henri de Lubac, et essaie de renouveler le programme
apologétique de Tertullien, comme le devoir d’athéisme envers les dieux du monde,
fixé par Justin, philosophe et martyr.
La seconde partie du livre s’efforce demontrer que ce savoir, qui pense ses objets en se
dispensant du concept d’étant, libère la foi de l’emprise de la métaphysique. On
interroge alors la manifestation de Dieu comme amour selon Joseph Ratzinger ; la
définitionduChrist comme existence, selonMariusVictorinus qui invente lemot ; la
conception de l’amour humain comme poids selon saint Augustin ; l’expression de la
révélation comme beauté selonHans Urs von Balthasar. Ainsi s’esquisse la tâche de
prendre philosophiquement au sérieux la certitude objectale livrée par la foi.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 123



Titres parus, classés par Thèmes et par ordre chronologique
Les « dossiers » sont rassemblés en fin de liste
Le Credo
1-La confession de la foi (1975/1)
9-« Jésus, né du Père avant
tous les siècles » (1977/1)

15-«Né de la Vierge Marie » (1978/1)

21-« Il a pris chair et s’est
fait homme » (1979/1)

27-« La Passion » (1980/1)

33-«Descendu aux enfers » (1981/1)

39-« Il est ressuscité » (1982/1)

47-« Il est monté aux cieux » (1983/3)

51-« Il est assis à la droite du Père »
(1984/1)

57-Le jugement dernier (1985/1)

63-L’Esprit Saint (1986/1)

69-L’Église (1987/1)

212-Croire l’Église (2010/6)

217-L’Église Apostolique (2011/5)

224-La catholique Église (2012/6)

230-La sainteté de l’Église (2013/6)

236-L’Église Une (2014/6)

75-La communion des saints (1988/1)
81-La rémission des péchés (1989/1)
87-La résurrection de la chair (1990/1)
93-La vie éternelle (1991/1)

269-270-Dieu unique (2020/3-4)

Parole de Dieu
66-Lire l’Écriture (1986/4)

130-Le Christ (1997/2-3)

135-L’Esprit saint (1998/1-2)

140-Dieu le Père (1998/6-1999/1)

145-Croire en la Trinité (1999/5-6)

153-La parole de Dieu (2001/1)

158-Au-delà du
fondamentalisme (2001/6)

221-Le Canon des Écritures (2012/3)
245-L’inspiration des Écritures (2016/3)
253-La Tradition (2017/5)

279-Le Cantique de l’amour (2022/1)

Notre Père
238-Notre Père I :
qui es aux cieux (2015/2-3)

244-Notre Père II (2016/2)

250-Notre Père III :
notre Pain (2017/2)

256-Notre Père IV :
Pardonne-nous (2018/2)
261-Notre Père V :
en tentation (2019/1)

268-Notre Père VI :
Délivre-nous (2020/2)
273-Dieu Père (2021/1)

Jésus
160-Les mystères de Jésus (2002/2)
166-Le mystère de
l’Incarnation (2003/2)

171-La vie cachée (2004/1)

177-Le baptême de Jésus (2005/1)
183-Les noces de Cana (2006/1)

189-La venue du Royaume (2007/1)

195-La Transfiguration (2008/1)

201-L’entrée du Christ
à Jérusalem (2009/1)

205-Le Christ juge
et sauveur (2009/5)

207-Le Mystère Pascal (2010/1-2)
213-Ascension-Pentecôte (2011/1-2)

219-La seconde venue
du Christ (2012/1-2)

280-Le Christ, icône du Dieu
invisible (2022/2)

Les Sacrements
11-Guérir et sauver (1977/3)

13-L’eucharistie (1977/5)

14-La prière et la présence
(Eucharistie II) (1977/6)

19-La pénitence (1978/5)

22-Laïcs ou baptisés (1979/2)
25-Le mariage (1979/5)

38-Les prêtres (1981/6)
43-La confirmation (1982/5)

49-La réconciliation (1983/5)

55-Le sacrement des malades (1984/5)
59-Le sacrifice eucharistique (1985/3)

128-Baptême et ordre (1996/6)

149-L’Eucharistie, mystère
d’Alliance (2000/3)

172-La confession, sacrement
difficile ? (2004/2)

210-Le catéchuménat
des adultes (2010/4)
233-Jeûne et Eucharistie (2014/3)

Le Décalogue
99-Un seul Dieu (1992/1)

105-Le nom de Dieu (1993/1)

111-Le respect du sabbat (1994/1)

117-Père et mère honoreras (1995/1)
123-Tu ne tueras pas (1996/1)
129-Tu ne commettras
pas d’adultère (1997/1)

137-Tu ne voleras pas (1998/3)
143-Tu ne porteras pas
de faux témoignage (1999/3)

148-La convoitise (2000/2)

Les Béatitudes
67-La pauvreté (1986/5)

70-Bienheureux persécutés ? (1987/2)

79-Les cœurs purs (1988/5)
96-Les affligés (1991/4)
107-L’écologie :
Heureux les doux (1993/3)

110-Heureux les
miséricordieux (1993/6)

Les Vertus
54-L’espérance (1984/4)

76-La foi (1988/2)
116-La charité (1994/6)

121-La vie de foi (1995/5)
127-Vivre dans l’espérance (1996/5)

134-La Prudence (1997/6)

139-La force (1998/5)

151-Justice et tempérance (2000/5)

191-La fidélité (2007/3)

196-La bonté (2008/2)

L’Église
5-Appartenir à l’Église (1976/3)

10-Les communautés
dans l’Église (1977/2)

17-La loi dans l’Église (1978/3)

31-L’autorité de l’évêque (1980/5)

61-L’avenir du monde (1985/5-6)

92-Former des prêtres (1990/6)
94-L’Église, une secte ? (1991/2)

95-La papauté (1991/3)

104-Les Églises orientales (1992/6)
138-La paroisse (1998/4)

144-Le ministère de Pierre (1999/4)

150-Musique et liturgie (2000/4)

154-Le diacre (2001/2)

161-Mémoire et réconciliation (2002/3)

175-La vie consacrée (2004/5-6)

193-Le Christ et les religions (2007/5-6)
199-Henri de Lubac-
L’Église dans l’Histoire (2008/5)

222-Rendre témoignage (2012/4)

231-L’apologétique (2014/1-2)

234-Architecture et liturgie (2014/4)

255- Les magistères (2018/1)
267-L’identité sacerdotale (2020/1)

281-282-L’Église synodale (2022/3-4)

L’existence devant Dieu
2-Mourir (1975/2)

4-La fidélité (1976/2)

8-L’expérience religieuse (1976/8)

11-Guérir et sauver (1977/3)

20-La liturgie (1978/6)

35-Miettes théologiques (1981/3)
36-Les conseils évangéliques (1981/4)
37-Qu’est-ce que la théologie ? (1981/5)
41-Le dimanche (1982/3)

45-Le catéchisme (1983/1)

58-L’enfance (1985/2)

60-La prière chrétienne (1985/4)

66-Lire l’Écriture (1986/4)

108-L’acte liturgique (1993/4)

113-La spiritualité (1994/3)

121-La vie de foi (1995/5)
132-Le pèlerinage (1997/4)

155-Créés pour lui (2001/3)
156-La transmission de la foi (2001/4)
157-Miettes théologiques II (2001/5)

163-La sainteté aujourd’hui (2002/5-6)
174-La joie (2004/4)

180-Face au monde (2005/4)

202-La prière (2009/2)

206-La Paternité (2009/6)

223-Mourir (2012/5)

226-Rites et Ritualités (2013/2)
237-La famille (2015/1)

241-L’examen de conscience (2015/5)

243-La Miséricorde (2016/1)

254-Éduquer à la liberté (2017/6)

262-263-La grâce du
catéchisme (2019/2-3)

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 124



264-Vieillir (2019/4)

272-Sauver la nature ? (2020/6)

277-La sagesse des larmes (2021/5)
278-Théologie du peuple
et pastorale populaire (2021/6)

Les Religions non chrétiennes
30-Les religions de
remplacement (1980/4)

78-Les religions orientales (1988/4)
97-L’islam (1991/5-6)

119-Le judaïsme (1995/3)

124-Les religions et le salut (1996/2)

211-Le Mystère d’Israël (2010/5)
Philosophie
3-La création (1976/3)

12-Au fond de la morale (1977/4)

18-La cause de Dieu (1978/4)

23-Satan, «mystère
d’iniquité » (1979/3)

29-Après la mort (1980/3)

32-Le corps (1980/6)
40-Le plaisir (1982/2)

42-La femme (1982/4)

44-La sainteté de l’art (1982/6)

71-L’âme (1987/3)

72-La vérité (1987/4)

80-La souffrance (1988/6)

86-L’imagination (1989/6)

100- Sauver la raison (1992/2-3)

106-Homme et femme
il les créa (1993/2)

142-La tentation de la gnose (1999/2)

152-Fides et ratio (2000/6)

155-Créés pour lui (2001/3)
162-La Providence (2002/4)

169-Un Dieu souffrant (2003/5-6)

178-Hans Urs von Balthasar (2005/2)

181-Dieu est amour (2005/5-6)

187-La différence sexuelle (2006/5-6)

215-Barth et Balthasar (2011/3)

225-L’idée d’Université (2013/1)

229-L’Amitié (2013/5)

249-Le temps d’en finir (2017/1)

259-Manger (2018/5)

260-Imaginer les fins dernières (2018/6)
271-Christianisme et tragédie (2020/5)
Politique
6-Les chrétiens et le politique (1976/4)
28-La violence et l’esprit (1980/2)

46-Le pluralisme (1983/2)

50-Quelle crise ? (1983/6)

53-Le pouvoir (1984/3)

64-Les immigrés (1986/3)
65-Le royaume (1986/3)

89-L’Europe (1990/3-4)

112-Les nations (1994/2)
115-Médias, démocratie, Église (1994/5)
120-Dieu et César (1995/4)

179-L’Europe et le
christianisme (2005/3)

198-Liberté et responsabilité (2008/4)

218-La démocratie (2011/6)

257-258-La Paix (2018/3-4)

266-Les frontières (2019/6)

276-Le christianisme sans la foi
(2021/4)

Histoire
26-L’Église : une histoire (1979/6)

83-La Révolution (1989/3-4)

88-La modernité – et après ? (1990/2)

102-Le Nouveau Monde (1992/4)

125-Baptême de Clovis (1996/3)
227-L’Église et la Grande
Guerre (2013/3-4)

247-La religion des tranchées (2016/5-6)
251-Violence et religions (2017/3-4)
274-275-L’église cathédrale (2021/2-3)

Sciences
7-Exégèse et théologie (1976/7)

48-Sciences, culture et foi (1983/4)
56-Biologie et morale (1984/6)

77-Cosmos et création (1988/3)

85-Les miracles (1989/5)
107-L’écologie (1993/3)

167-La bioéthique (2003/3)

265-L’exégèse canonique (2019/5)

Biographies
82-Hans Urs von Balthasar (1989/2)

103-Henri de Lubac (1992/5)

186-Louis Bouyer (2006/4)

197-Jean-Marie Lustiger (2008/3)

Société
16-La justice (1978/2)

24-L’éducation chrétienne (1979/4)

34-Aux sociétés
ce que dit l’Église (1981/2)

52-Le travail (1984/2)
68-La famille (1986/6)

73-Sainteté dans la civilisation (1987/5)

74-Foi et communication (1987/6)

91-L’église dans la ville (1990/5)

109-Conscience ou consensus ? (1993/5)
114-La guerre (1994/4)

117-La sépulture (1995/2)

122-L’Église et la jeunesse (1995/6)

126-L’argent (1996/4)

133-La maladie (1997/5)

147-La mondialisation (2000/1)

159-Les exclus (2002/1
165-Église et État (2003/1)

173-Habiter (2004/3)

184-Le sport (2006/2)

185-L’école et les religions (2006/3)
190-Malaise dans
la civilisation (2007/2)

200-Foi et féerie (2008/6)

203-L’Action sociale
de l’Église (2009/3-4)

215-Le droit naturel (2011/3)
216-Art et Créativité (2011/4)

240-Les Pauvres (2015-4)
246-La grande ville (2016/4)

Dossiers
105-L’âme et le visage (1993/1)

106-Les vingt ans de
Communio (1993/2)

108-Homme et femme
il les créa (suite) (1993/4)

109-Débat autour de l’éthique
consensuelle : le Comité consultatif
national d’éthique (1993/5)

110-Conscience et consensus
Autour de MacIntire (1993/6)

111-Hommage à Mgr Charles (1994/1)
112-Veritatis splendor,
une encyclique de combat (1994/2)

113-Actualité : le Pape en Belgique
et au Liban (1994/3)

114-Éloge du cardinal de Lubac (1994/4)
116-Marie-Joseph Le Guillou (1994/6)

117-La foi de VanGogh (1995/1)

123-L’Église et la morale (1996/1)

124-L’Église face au nazisme (1996/2)

125-Expérience religieuse et création
artistique (1996/3)

127-Michel Henry,
pour une philosophie
du Christianisme (1996/5)

129-Où en est la théologie ? (1997/1)

130-L’année du Christ (1997/2-3)

137-La responsabilité (1998/3)

139-Elise Corsini : Les JMJ,
au-delà du spectacle (1998/5)

143-La douleur (1999/3)

147-Le millénarisme (2000/1)

148-Edith Stein (2000/2)

195-Mémorial Eucharistique (2008/1)

210-Robert Spaemann (20104)

238-Les 40 ans de Communio (2015/2)

240-Les 40 ans
de Communio (II) (2015/4)

244-L’avenir du patrimoine
ecclésiastique (2016/2)

251-De quelques convertis
du XXe siècle :
Jean Hugo et Max Jacob (2017/3-4)

253-De quelques convertis du
XXe siècle : Manuel García
Morente et Ali Mulla Zadé (2017/5)

257-258-De quelques convertis
du XXe siècle : Sigrid Undset,
Paul Bourget et Gilbert Keith
Chesterton (2018/3-4)

259-J. Julliard : «Je ferai de toi
une étoile », Lettres à Ysé
de Claudel (2018/5)
259-Joseph Ratzinger-Benoît XVI :
« Les dons et l’appel sans
repentir » (2018/5)

269-270-Angelo cardinal Scola :
Quel avenir pour
les chrétiens ? (2020/3-4)

271-Vingt-cinq ans après la mort
du cardinal Yves Congar, op
(1904-1995) (2020/5)

274-275-Religion des poètes (I)
(2021/2-3)

277-Hommage au cardinal Scola
(2021/5)

281-282-Religion des poètes (II)
(2022/3-4)

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 125



pour l’intelligence de la foi

Communio est membre institutionnel de l’Académie catholique de France

revue
catholique 

internationale

Rédaction : Association Communio, 5, passage Saint-Paul, 75004 Paris,
tél. : 01.42.78.28.43, courrier électronique : revue@communio.fr
Abonnements : voir bulletin et conditions d’abonnement.
Vente au numéro :  www.communio.fr

    Comité de rédaction
Jean-Luc  Archambault, Jean-Robert  Armogathe, Olivier  Artus, Nicolas  Aumonier, 
Mgr  Jean-Pierre  Batut, Olivier  Boulnois, Christophe  Bourgeois, Françoise  Brague, 
Rémi  Brague, Régis  Burnet (Louvain-la-Neuve), Pierre-Alain  Cahné, Patrick  Cantin, 
Christophe Carraud, Vincent Carraud, Olivier Chaline, Paul Colrat (Beyrouth), Jean Congourdeau, 
Marie-Hélène Congourdeau, Michel Costantini, Mgr Claude Dagens, Paul-Victor Desarbres, 
Jean Duchesne, Marie-José Duchesne, Denis Dupont-Fauville (Rome), Jean-David Fermanian, 
Irène  Fernandez, Paul  Guillon,   ,gluJ erreiP 
Serge  Landes, Didier  Laroque, Isabelle  Ledoux-Rak, Ide  Levi, Corinne  Marion, 
Jean-Luc  Marion, Paul  McPartlan (Washington), Florian  Michel, Étienne  Michelin, 
Mgr Éric de Moulins-Beaufort, Patrick Piguet, Dominique Poirel, Bernard Pottier (Bruxelles), 
Louis-André  Richard  (Québec), Émilie  Schick-Tardivel, Rudolf  Staub (Maria  Laach), 
Florent Urfels, Isabelle Zaleski.

Publiée tous les deux mois en français par « Communio », association déclarée à but non lucra-
tif selon la loi de 1901, indépendante de tout mouvement ou institution. Président-directeur 
de la publication : Jean-Robert Armogathe. Vice-présidente : Isabelle Ledoux-Rak. Directrice 
de la collection  : Corinne Marion. Directeur de la rédaction : Serge Landes. Rédacteur en 
chef  : Christophe Bourgeois. Rédacteurs en chef adjoints: Émilie Schick-Tardivel et 
Paul-Victor Desarbres. Secrétariat de rédaction : Françoise Brague et Corinne Marion. 
Lettre d’information et secrétariat du site internet : Cécile Margelidon.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 126



Demande d’abonnement et d’achat au numéro

• par courrier accompagné de votre règlement à :

Communio – 5, passage Saint-Paul – 75004 Paris – Tél. : 01 42 78 28 43

Nom : .................................................................................................. Prénom : ........................................................................................................
Adresse : ............................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
.................................................................................................................. Courriel :.........................................................................................................

 Je m’abonne à Communio à partir du prochain titre à paraître pour

 un an, deux ans ou trois ans.

 Je me réabonne (no de l’abonnement : .................................................).

 Je parraine cet abonnement et je souhaite que le bénéficiaire de ce parrainage soit  
 informé de mon identité  pas informé de mon identité

 Je commande les numéros suivants : ..................................................................................................................................
14 € simple, 20 € double (port 4 € en sus)
Date : Signature :

• ou par mail à revue@communio.fr

Tarifs abonnement

Type de tarif 1 ans 2 ans 3 ans

Tous pays Soutien (reçu fiscal sur différence) 80 € 160 € 240 €

France Normal 62 € 110 € 160 €

France Étudiant 30 € 60 € 90 €

Étranger Courrier économique 68 € 122 € 175 €

Étranger Courrier prioritaire 80 € 150 € 215 €

Numérique Tarif normal 40 €  80 € 120 €

Numérique Tarif étudiant 20 €  40 €   60 €

Amis de Communio Cotisation, Don, 20€ minimum pour un reçu fiscal

Règlement en Euros :
 Par chèque payable en France à l’ordre de Communio joint à la commande
 Par virement selon les données IBAN suivantes :

IBAN FR76 3006 6108 7300 0104 0600 119 – BIC CMCIFRPP
CiC Paris Saint Paul – 1 rue de Sévigné 75004 Paris

 Par carte bancaire via le site  www.communio.fr

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:09 - page 127



ALLEMAND : Internationale Katholische Zeitschrift « Communio »

Lehrstuhl f r Dogmatik und Dogmengeschichte, Schenkenstr. 8-10, A-1010 Wien.
AMÉRICAIN : Communio International Catholic Review
Responsable : David L. Schindler, P.O. Box 4557, Washington DC 20017, États-Unis.
CROATE : Međunarodni katolički časopis Communio
Responsable : Ivika Raguž, Kršćanska Sadašnjost, Marulićev trg., 14, HR-10001 Zagreb.
ESPAGNOL : Revista Católica internacional de pensamiento y cultura
Communio : http://www.apl.name/communio/
ESPAGNOL POUR L’ARGENTINE : Communio Revista Católica Internacional
Responsable : Luis Baliña, Av Alvear 1773, AR-1014 Buenos Aires.
FRANÇAIS POUR LE RWANDA : Revue Catholique Internationale Communio
Responsable : Père Andrzej Jakacki SAC, B.P. 1083 Kigali, Rwanda, Afrique Centrale.
HONGROIS : Communio Nemzetközi Katolikus Folyóirat
Responsables : Attila Puskás, Papnövelde, u. 7, H -1053 Budapest.
NÉERLANDAIS : Internationaal Katholiek Tijdschrift Communio
Responsable : L. Hendriks, Heyendallaan 82, 6464 EP Kerkrade (NL).
POLONAIS : Miedzynarodowy Przeglad Teologiczny Communio
Responsable : Sławomir Pawłowski, Oltarzew, Kilinskiego, 20,PL-05850 Ozarow Mazowiecki, 
Pologne.
PORTUGAIS : Communio Rivista Internacional Católica
Responsable  : Peter Stilwell, Universidade Católica Portuguesa.Palma de Cima, 1649-023 
Lisboa, Portugal.
SLOVÈNE : Mednarodna Katoliška Revija Communio
Responsable : Anton Štrukelj, Depala Vas, 1, SLO-1230 Domzale.
TCHÈQUE : Mezinárodni Katolická Revue Communio
Responsable : Prokop Brož & David Vopřada, K Rotundě 100/10, 12800 Praha 2 - Vyšehrad, 
République Tchèque.

En collaboration avec les éditions de Communio en :

Communio Internationalis a comme président d’honneur Mgr Peter Henrici, évêque auxiliaire 
émérite de Coire et comme coordinateur le P. Jean-Robert Armogathe.

Dépôt légal : septembre 2022 – No de CPPAP : 0126G80668
No ISBN : 978-2-915111-95-8 – No ISSN : X-0338-781-X – No d’édition : 95196

Directeur de la publication : Jean-Robert Armogathe
Maquette : louis-marie.fr

Composition : leventseleve.fr
Impression : Présence Graphique à Monts (37260) – No d’impression : XXXX

www.communio.fr

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:10 - page 128



www.communio.fr

revue
catholique 

internationale
communio

La chair
La synodalité en question

Entretien avec le cardinal Schönborn

La chair
XLVII, 5 no 283 septembre-octobre 2022

Nous sommes notre chair pour le meilleur et pour le pire, dans l’amour comme dans
la haine. Elle n’est donc pas toujours triste et faible et elle peut être le lieu d’une vraie
joie et d’une force étonnante. C’est pourquoi notre chair n’est pas un avoir, mais un
pouvoir, celui de vouloir le bien à travers nos faiblesses et non pas en dépit d’elles. La
chair est une tâche de présence aux autres, de révélation de la vérité et d’action dans le
monde. Elle s’accomplit dans la charité.

Éditorial Emmanuel Housset : L’endurance de la chair

Thème

Olivier
Boulnois

La fragilité de la chair
selon saint Paul

Juliette de
Dieuleveult

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ −
Visages de la chair dans les Confessions de saint Augustin

Chirine
Raveton

L'ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d'Aquin

Emmanuel
Housset

Le lieu
de la chair

Emmanuel
Cattin

La chair de la vie
selon Jean

Signets

Christoph
Schönborn

« Seigneur, montre-nous tes voies » ; La synodalité en question −
Un entretien mené par Jan-Heiner Tück

Sœur Marie
de l’Assomption

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph
selon saint Thomas d’Aquin

Rubens, La descente de croix (1612-1614), détail
Cathédrale Notre-Dame, Anvers

ISSN X-0338-781-X
ISBN 978-2-915111-95-8

Revue bimestrielle
Le numéro : 14,00 €

re
vu

e
ca

th
o

liq
u

e 
in

te
rn

at
io

n
al

e
LA

C
H
A
IR

tome

47

2022

5

Communio_283_COUV_U9_22210 - 12.9.2022 - 09:53:06 - page 1


