
* 17

La fragilité de la chair selon saint Paul

“We are all men, in our own natures frail, and capable of our flesh”
(Nous sommes tous hommes, fragiles par nature, et soumis à la chair)

Shakespeare, Henry VIII, V, 3.

Maurice Leenhardt, missionnaire protestant et anthropologue
en pays kanak, rapporte avoir demandé à un Calédonien ce

que lui avait apporté le christianisme : la notion d’esprit ? une forme
de spiritualité ? Celui-ci répondit : «Vous ne nous avez pas apporté
l’esprit. Nous savions déjà l’existence de l’esprit. Nous procédions
selon l’esprit. Mais ce que vous nous avez apporté, c’est le corps 1 ». Le
propre du christianisme n’est pas de proposer une théorie de l’esprit,
mais une pratique de la chair et du corps.

Qu’est-ce qu’être un homme ? Et quelle est notre destinée ?— C’est
à ces questions fondamentales que Paul répond lorsqu’il s’efforce de
penser la chair. Mais, comme disait Hegel, « ce qui est bien connu [...]
n’est pas connu2 ». C’est particulièrement vrai de saint Paul, car nous
avons perdu le centre de perspective qui était le sien : nous le lisons de
façon anachronique, tel qu’il a été reçu ensuite dans l’Église, comme
n’étant ni juif, ni grec, mais chrétien. Or s’il adhère au Messie
(Khristos), et s’il est bien «messianiste » (khristianos), il se situe
avant que le christianisme se sépare du judaïsme : c’est un judéen
(ioudaios) messianiste. Paul est à la fois, et de manière indiscernable,
totalement juif (par la religion) et totalement grec (par la culture).
Cette remarque élémentaire a des conséquences majeures pour notre
interprétation : nous ne pouvons opposer la pensée de Paul, ni au
judaïsme, ni à l’hellénisme, pas plus que nous ne pouvons, dans ses
écrits, opposer ces deux aspects entre eux.

Cette situation herméneutique a une conséquence immédiate sur la
compréhension du concept de chair. Paul emploie tantôt le vocabu-
laire biblique de la chair (sarx), tantôt le vocabulaire philosophique
du corps (sôma). Or si l’on considère que Paul est seulement ou
1 Maurice LEENHARDT, Do Kamo. Le
mythe et la personne dans le monde mélané-
sien, Paris, Gallimard, 1971 (1re éd. 1947),
p. 212.

2 HEGEL, Phénoménologie de l’esprit,
trad. J. Hyppolite, Aubier, Paris, 1941
(I, 28).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 17

Olivier
Boulnois



essentiellement juif, et que le grec n’est pour lui qu’un vernis et non sa
culture fondamentale, on devra privilégier comme « authentiques »
les passages où il emploie le concept de chair, et minorer, en les
considérant comme des pis-aller et des concessions au langage de ses
interlocuteurs, les passages où il s’exprime en termes philosophiques.
Il est certes légitime de rechercher un noyau non-hellénisé dans la
pensée de Paul, comme l’a fait Bultmann, mais il faut aussi expliquer
pourquoi Paul s’exprime aussi, et tout autant, dans le langage des
philosophes. De surcroît l’opposition entre chair de la Bible et corps
des philosophes est forcée, car les philosophes, à commencer par
Platon et Aristote, ne manquent pas d’analyses pertinentes sur
l’essence de la chair. — Il nous faut donc examiner, sans a priori,
la doctrine de la chair et celle du corps chez Paul.

Je devrai d’abord parcourir deux interprétations répandues, afin de
les dépasser : la chair au sens phénoménologique, la chair au sens
augustinien. Même si ces concepts sont insuffisants, ils proposent une
première approche, par une voie négative (I). Puis, pour approcher de
plus près ce que signifie la chair chez Paul, j’en chercherai le sens dans
sa relation à d’autres concepts par rapport auxquels elle se définit : le
corps, l’âme et l’esprit (II). J’étudierai ensuite l’opposition entre la
chair et l’esprit (III). J’examinerai enfin comment la chair s’insère
dans l’histoire du salut (IV) 3.

I. Représentations de la chair

1. La phénoménologie de la chair

Dans la phénoménologie francophone, le concept de « chair » sert à
traduire l’allemand Leib, corps vivant (tandis que Körper désigne un
corps inerte, un solide saisissable). La chair, chez Merleau-Ponty ou
Michel Henry, c’est le nouveau nom du sujet transcendantal, le lieu
où la vie se manifeste en s’affectant elle-même, et la condition
d’apparition du monde : ce n’est pas l’œil qui voit, ni l’âme, mais
c’est la chair. La chair est le milieu du toucher, et si je me touche
moi-même, je suis à la fois sentant et senti ; c’est ce rapport réflexif à
soi-même que Merleau-Ponty appelle « l’entrelacs » de la chair, et
même « la chair du monde » : la source de tout sens et de tout accès
aux choses 4. De façon analogue, selon M. Henry, l’homme
« n’éprouve le monde qui le presse de toute part, que parce qu’il

Thème

18 *

3 Cet article s’appuie sur de plus amples
analyses développées dans Saint Paul et la
philosophie, PUF, Paris, 2022.

4 M. MERLEAU-PONTY, Le visible et l’in-
visible, Gallimard, Paris, 1964, p. 194-
198.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 18

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



s’éprouve d’abord lui-même 5 ». M. Henry distingue ainsi ce corps
qui est le nôtre, vivant et sentant, c’est-à-dire la chair, du corps
objectif, saisi parmi les objets du monde. La chair sent, le corps ne
sent pas. Nous sommes chair, mais nous avons un corps. Et lors-
qu’elle meurt, la chair redevient corps (cadavre).

Or, pour M. Henry, c’est de cela que parle le Nouveau Testament :
« La parole s’est faite chair, et elle a habité parmi nous » (Jean 1,14).
Comme dit Henry, « l’œuvre du Verbe, celle d’accomplir la révélation
de Dieu, se poursuivrait en quelque sorte à l’intérieur de la chair 6 ».
Autrement dit, dans l’analyse de toute chair, nous pouvons déchiffrer
une révélation de Dieu. «Au fond de sa Nuit, notre chair est Dieu 7 ».
La vie immanente qui nous affecte n’est pas radicalement autre que la
Vie divine. L’expérience de notre chair vivante et sentante est donc
une expérience de Dieu.

Mais chez Paul, le concept de chair ne met pas en évidence une
relation théorique au monde ; la chair ne fonde pas la connaissance ; il
n’est pas essentiel qu’elle s’éprouve elle-même. Au contraire, chez
Paul, la chair ne révèle pas Dieu, elle le voile et nous en éloigne. C’est
plutôt son contraire, l’esprit, qui révèle Dieu et qui sauve la chair, en
la libérant du mal et de la mort8.

2. L’interprétation augustinienne de saint Paul

Plus près de Paul, qu’il s’est acharné à déchiffrer, Augustin associe la
chair, le péché et la sexualité. Mais il s’agit là d’une conséquence et
non d’une cause. Car selon lui, l’essentiel se déroule au sein de la
volonté humaine, où se joue l’énigme du premier péché : l’homme, qui
était par essence doté du libre arbitre pour choisir le bien, a préféré
sa propre liberté, et commis ainsi le premier péché. C’est un événe-
ment qui est advenu au sein de la volonté, un choix par lequel le libre
arbitre a désobéi à la Loi, pour être à soi-même sa propre loi :
« L’homme a péché en voulant être l’égal de Dieu, c’est-à-dire être
libre de sa domination 9 ». Ainsi, l’événement fondamental du péché
provient de la liberté, et non de la chair.

Olivier
Boulnois

* 19

5 M.HENRY, Incarnation, Une philosophie
de la chair, Seuil, Paris, 2000, p. 8.
6 Ibid. p. 24-25.
7 M. HENRY, Phénoménologie de la vie I,
De la phénoménologie, Presses universi-
taires de France, Paris, 2003, p. 76.
8 Jean-François LAVIGNE, « Chair, corps,
esprit. Quelques remarques sur l’anthro-
pologie paulinienne », Noesis, 2007, 12,

p. 27-62, http://journals.openedition.org/
noesis/1293 .
9 AUGUSTIN, La Genèse au sens littéral II,
17, 25 (BA 50, 332). Pour une synthèse
sur la relation entre Paul et Augustin, voir
I. BOCHET, « Augustin, disciple de
Paul », Recherches de sciences religieuses
94 (2006) 357-380.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 19

La fragilité de la chair selon saint Paul



À la suite de cette première désobéissance, notre désir a cessé d’obéir
à notre volonté : il s’est fait convoitise ou concupiscence (libido, ou
concupiscentia). La révolte de la concupiscence est à la fois la punition
du péché et sa conséquence logique : en se rebellant contre la loi,
l’homme ne peut plus soumettre ses passions à la loi de sa raison.
C’est ainsi qu’Augustin comprend Paul : l’homme est désormais
soumis à la « loi du péché » (Romains 7, 23). Par conséquent, le
fait que l’homme vive « selon la chair » et soit soumis à la concupis-
cence ne s’explique pas lui-même par la chair, mais par une décision
de sa liberté. Et la chair ne désigne pas une nature mauvaise (car toute
nature a été créée bonne), mais la condition pécheresse de l’homme à
la suite du péché.

Mais Augustin voit dans le péché d’Adam un péché originel, c’est-
à-dire qu’il doit aussi expliquer le péché de tous les hommes ; il doit
donc, étrangement, leur avoir été transmis avant même qu’ils aient été
libres de pécher à leur tour. Et c’est cet événement primordial qui
explique que l’homme vive selon la chair : à la suite du premier péché,
il naît soumis à la concupiscence. Ce conflit s’inscrit désormais dans la
nature de tous : même lorsqu’il a reçu la grâce, l’homme reste la proie
des conflits entre la chair et l’esprit.

Or précisément, en vertu du péché originel, l’existence pécheresse se
transmet par l’acte de chair. «Notre fragilité même, ou plutôt la
condamnation de toute génération charnelle, vient de la transgression
que fut le péché originel 10 ». L’homme cédant à la convoitise, il
engendre dans la convoitise, et la chair naît soumise à la convoitise,
par une déformation héréditaire : Augustin emploie à ce sujet
l’expression contradictoire de « péché de nature 11 ». Or, pris en
lui-même, le désir est sexuel par essence 12. La sexualité est donc le
principe de transmission (héréditaire) du péché, en même temps
qu’une preuve de la rébellion de la chair du premier péché d’Adam
(alors qu’Adam usait de son sexe à volonté, comme d’une main,
l’homme subit maintenant des phénomènes involontaires, l’érection
et l’impuissance). Parce que l’homme engendre dans la concupis-
cence, il donne naissance à une autre chair marquée par la concu-
piscence. Chez Augustin, nous assistons donc à une « libidinisation

Thème

20 *

10 AUGUSTIN, Salaire et pardon des
péchés, (BA20A, 262-263).
11 AUGUSTIN, Contra Iulianum opus
imperfectum III, 210 (CSEL 85/1,
503) ; voir G. AGAMBEN, « Le péché
de la nature », in Il Regno e il Giardino,
Neri Pozza, 2019 ; Le Royaume et le

Jardin, trad. J. Gayraud, Paris, 2020,
p. 23-56.
12 AUGUSTIN, La cité de Dieu XIV, 16
(BA 35, 424-425) : « quand on parle de
libido sans nommer l’objet désiré, on pense
presque toujours à l’excitation des parties
honteuses du corps ». Freud s’en souviendra.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 20

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



du sexe 13 ». Ces interprétations viendront à échéance chez Freud qui
a sa propre doctrine de la libido, du péché originel et de la guérison
de l’âme.

Selon Augustin, vivre « selon la chair » signifie « vivre selon
l’homme ». Dès lors, la chair, c’est l’homme entier en tant qu’il est
entraîné au péché. Mais immédiatement, la chair et le péché se
divisent en deux, à partir de l’opposition entre l’esprit et le corps,
si bien que la division platonicienne entre l’esprit et le corps recoupe
l’unité de la chair : le péché est-il une conséquence du désir corporel
ou une perversion de l’esprit 14 ? — De surcroît, pour Augustin,
lorsque Paul écrit : « je suis charnel » (Romains 7, 14), il fait un
aveu autobiographique qui nous révèle l’essence de l’homme. Tous
les hommes, sous la grâce (et même un saint comme Paul), ressentent
de la concupiscence, ils sont « captifs sous la loi du péché » (7, 23) 15.
La chair désigne donc ce noyau de l’être humain qui demeure
toujours rebelle à l’ordre rationnel et moral. — Mais ici, Augustin
se méprend sur le sens de l’Épître aux Romains : il applique à la nature
de l’homme en général (héritier du péché originel) des analyses qui
désignaient chez Paul l’impuissance du peuple juif à accomplir la Loi.

II. L’essence de l’homme et sa structure

Il faut donc revenir à Paul en-deçà de ses interprètes. Qu’est-ce que
l’homme ? Pour répondre à cette question, Paul emploie un vocabu-
laire riche, souple, complexe : il mentionne la chair, l’esprit, le cœur,
l’âme, le corps, l’intellect. Mais le langage est un système de diffé-
rences : il serait dangereux de fixer une définition pour chacun de ces
termes indépendamment des autres. C’est pourquoi il est plus
prudent de commencer par examiner comment jouent les unes par
rapport aux autres les diverses composantes de l’homme.

1. La structure tripartite

Paul admet que l’être de l’homme comprend différentes parties,
mais il en énumère tantôt deux, tantôt trois.

1. Dès le premier écrit du Nouveau Testament, l’Épître aux Thes-
saloniciens, Paul est en possession d’une première tripartition : «Que

Olivier
Boulnois

* 21

13 Selon la juste formule de
M. FOUCAULT, Les aveux de la chair,
Gallimard, Paris, 2018, p. 329.
14 AUGUSTIN, La cité de Dieu XIV,
2 (BA 35, 354-355) : alors que Paul les
range dans la même catégorie (Galates 5,

19), Augustin oppose le péché « qui
concerne la volupté charnelle » (fornica-
tion, beuveries, orgies), et les « vices de
l’âme » (idolâtrie, jalousie, envie).
15 AUGUSTIN, Contre Julien VI, 23, 70
(PL 44, 305-306).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 21

La fragilité de la chair selon saint Paul



votre être tout entier, l’esprit, l’âme et le corps, soit gardé irréprochable
lors de la venue de notre Seigneur » (I Thessaloniciens 5, 23). À la fin
de sa lettre, il souhaite à ses destinataires d’être gardés saints, donc de
demeurer « tout entiers » lors de l’avènement duMessie. Il s’agit donc
ici de définir la totalité de l’être de l’homme ; son être intégral
comporte trois parties, trois composantes nettement distinguées :
l’esprit, l’âme (psukhè) et le corps (sôma).

2. Mais l’esprit, l’âme et le corps ne sont pas seulement les parties
d’un tout ; ils peuvent devenir des principes qui prédominent dans
l’existence, donc des formes de vie, des espaces et des expériences.
— C’est en ce second sens que Paul s’exprime dans la Première Épître
aux Corinthiens. Il explique que sa parole vient de l’Esprit de Dieu,
mais qu’elle est appropriée à différents destinataires, et reçue diffé-
remment par eux ; Paul et ses compagnons annoncent la Parole de
Dieu, « avec les paroles qu’enseigne l’Esprit, appropriant les choses
spirituelles à ceux qui sont spirituels » (I Corinthiens 2, 13). Il ne s’agit
plus de parties de l’homme, mais de types d’hommes : celui qui
perçoit le mieux l’Esprit est lui-même spirituel ; il vit selon l’esprit.

Or après celui-ci, vient « l’homme vital (psukhikos) ». — Ici, il faut
nous déprendre des représentations modernes de l’âme, associée à
l’immortalité depuis le Concile de Latran V (1513) et la philosophie
de Descartes : pour Paul comme pour toute la philosophie antique,
l’âme (psukhè, en latin anima) désigne « la forme d’un corps naturel
possédant la vie en puissance 16 ». Comme leur nom l’indique, les
animaux ont une âme, et elle meurt avec eux. Elle n’a rien de spirituel
ni d’intellectuel. C’est pourquoi j’ai traduit psukhikos par « vital » :
« L’homme vital ne reçoit pas les choses qui relèvent de l’Esprit de
Dieu, car elles sont pour lui une folie, et il ne peut les connaître »
(2, 14). Paul oppose donc l’homme qui vit selon la vie animale
− l’homme vital (psukhikos) − à l’homme qui vit selon l’esprit
(pneuma). L’homme vital n’est même pas capable de recevoir la
parole de Dieu, car il faudrait être spirituel pour la recevoir. Elle
est pour lui une folie. La vie naturelle, animale, s’oppose donc à la vie
spirituelle, la vie selon l’Esprit, comme l’âme vivante (psukhè) s’oppose
à l’esprit.

Mais il ajoute : « L’homme spirituel (pneumatikos), au contraire, juge
(anakrinei) tout et n’est jugé par personne » (2, 15). Pour aller de
l’existence naturelle à la vie selon l’esprit, il faut passer par une crise,
s’exposer à un jugement (krisis). Mais inversement, nul ne peut juger

Thème

22 * 16 ARISTOTE,De l’âme II, 1, 412 a 20-21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 22

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



l’esprit, car il est insaisissable. Ce ne sont pas les hommes, en tant
qu’êtres vivants, qui peuvent mesurer l’authenticité de leur propre
existence, la présence de l’esprit en eux. Leur propre conversion au
bien leur échappe. L’homme peut croire être juste, et ne pas l’être ; et
inversement, il peut croire n’être pas juste, et pourtant l’être. La
conversion est une transformation radicale de tout l’être, et non de
la conscience. Ce n’est pas notre conscience vitale (notre perception
psychique) qui peut juger de la réalité, laquelle est spirituelle.

Enfin, le public auquel Paul s’adresse vit selon la chair : « Pour moi,
frères, je n’ai pu vous parler comme à des hommes spirituels, mais
comme à des hommes charnels, comme à des petits enfants dans le
Messie » (3, 1). Ici, le charnel est l’antithèse du spirituel : « vivre selon
la chair » s’oppose radicalement à « vivre selon l’esprit », mais l’anti-
thèse renvoie aussi à l’opposition entre l’enfance et l’âge adulte (3, 3),
entre le passé et l’avenir de l’homme. Il y a donc deux aspects opposés
de l’existence qui se combattent en l’homme : l’homme spirituel peut à
lui seul signifier l’adulte en pleine possession de son être ; tandis que
ce qui caractérise l’homme charnel, c’est que, comme les enfants, il vit
encore dans l’envie et les querelles, et ne peut supporter la nourriture
solide.

Ainsi Paul évoque successivement deux oppositions, entre la vie
spirituelle et la vie animale, d’une part, entre l’esprit et la chair, de
l’autre. Du point de vue de l’écoute de la Parole de Dieu, il est donc clair
que l’âme et la chair résistent l’une et l’autre à l’esprit.

Nous avons ainsi deux tripartitions : esprit, âme, corps (I Thessalo-
niciens) ; vie selon l’esprit, vie selon l’âme et vie selon la chair (I Corin-
thiens). Il n’y a donc pas d’opposition entre la chair et le corps ; les
deux termes sont parfois interchangeables. Sans doute y a-t-il une
nuance : s’agissant d’une forme de vie (de l’éthique de l’existence et de
l’écoute de la Parole), il vaut mieux parler de vie selon la chair que
selon le corps (qui désigne plutôt une composante de notre être).

3. L’Épître aux Romains, qui s’adresse principalement à des païens
convertis, emploie de nouveau le vocabulaire philosophique du corps.
En nous, « le vieil homme » a été crucifié, c’est-à-dire que « le corps de
péché » a été détruit (6, 6) : le corps renvoie ici au mal et au passé, à
l’existence à laquelle l’homme meurt par le baptême. Paul exhorte les
Romains à combattre le mal, afin qu’il ne règne pas « dans votre corps
de mort pour obéir à ses convoitises » (6, 12) : le corps est très
logiquement associé à la mort, puisqu’il est le principe de notre
mortalité (de même en 7, 24 : «Qui me délivrera de ce corps de

Olivier
Boulnois

* 23

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 23

La fragilité de la chair selon saint Paul



mort ? »), mais il est aussi le lieu par où s’insinue la convoitise
(epithumia). L’opposition esprit / chair devient ici l’opposition
esprit / corps, équivalente à l’opposition entre la vie et la mort
(8, 10). C’est donc le corps (la vie ancienne, vécue selon la convoitise
et le péché) qu’il faut offrir en sacrifice (12, 1).

Or, dans l’Épître aux Romains, ce concept s’oppose à un autre, capital
en philosophie : l’intellect ou l’entendement (noûs). Dans sa grande
description du combat spirituel, Paul affirme : « je vois dans mes
membres une autre loi, qui lutte contre la loi de mon intellect (noos) »
(7, 23) : cette loi des membres (donc du corps) est celle du péché,
dont il dit être devenu esclave (car il s’exprime ici au nom du peuple
juif, incapable d’accomplir la Loi). Ici, le corps s’oppose clairement à
l’intellect. Mais deux versets plus loin, c’est la chair qui s’oppose à ce
même intellect : « je suis esclave, par l’intellect, de la loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché » (7, 25) — un nouvel exemple de
synonymie entre chair et corps. De manière très philosophique,
l’Épître aux Romains repose sur l’opposition entre l’esprit (pneûma)
et le corps, ou l’intellect (noûs) et le corps.

Trois conclusions en découlent. 1. Si l’on s’en tient aux termes, nous
rencontrons tantôt nos deux tripartitions (« esprit, âme, corps », ou :
« esprit, âme, chair »), et tantôt une opposition bipartite (entre « intel-
lect et corps », ou entre « esprit et corps »). Il est clair que, lorsqu’il
veut souligner l’opposition bipolaire entre les extrêmes, Paul néglige le
terme intermédiaire, sans que cela remette en cause la tripartition, qui
est plus exhaustive, parce qu’elle inclut le moyen terme. 2. Cela
signifie aussi que l’élément médian, l’âme, est en porte-à-faux : elle
peut facilement basculer du côté du corps auquel elle est étroitement
unie. Mais l’inverse n’est pas vrai : Paul n’envisage pas qu’elle se joigne
à l’esprit ; par conséquent, l’opposition la plus forte passe entre l’esprit et
le reste en l’homme. 3. Ce qui compte, c’est l’existence d’une structure
tripartite, plus que ses termes, puisque le vocabulaire varie. Même si
les concepts de chair et d’esprit sont bibliques, on ne peut pas les
opposer aux concepts philosophiques de corps et d’intellect : Paul
emploie tour à tour ces différents termes, sans se poser nos questions.
Ce qui importe est leur place et leur rôle : leur opposition.

2. Dynamique et ouverture

Ce qui importe est moins de définir les termes que de comprendre
leur structure et leur dynamique. Chez Paul, l’homme n’est pas
unifié, ni par rapport aux autres, ni en lui-même. Par rapport à
autrui, il ne forme pas une personne au sens propre, il n’est pas

Thème

24 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 24

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



radicalement individué : pris tous ensemble, les croyants forment un
seul corps (I Corinthiens 12, 12). Et en lui-même, il est divisé,
écartelé ; il peut aller dans la direction de la chair et du monde,
aussi bien que dans celle de l’esprit et de Dieu.

Pour la structure, l’essentiel est l’existence d’une tripartition : par le
sommet (esprit ou intellect) l’homme est capable de recevoir la parole
de Dieu, d’être sauvé par la foi dans le Messie, et de mourir au péché ;
par la base (chair ou corps) l’homme résiste à la parole de Dieu, il subit
une loi contraire, il laisse entrer la convoitise, et il pratique le péché ;
entre les deux, l’âme vitale suit la logique du corps et épouse son destin.

Et surtout, l’essence de l’homme est dynamique : elle n’est ni statique
ni close.

1. La tripartition n’est pas statique : Paul décrit un devenir ; nous
pouvons apprendre à vivre selon l’esprit, ou nous enfoncer dans la
servitude de la chair. Car l’homme n’est pas seulement les trois
aspects définis par la tripartition. Il peut se conformer à l’un d’eux,
et Paul appelle cela « vivre selon » : l’homme peut vivre selon la chair,
mais aussi « marcher » (se conduire) selon l’esprit (Romains 8, 4),
contempler les choses de l’esprit (8, 5), ou être dans l’esprit (8, 9).

2. La tripartition n’est pas close. Outre ce qu’il est, il y a ce que
l’homme peut avoir : par le sommet de lui-même, l’esprit, l’homme
communique avec l’Esprit divin ; et par le fond, il communique avec
les puissances du désir, ses craintes et ses ombres.

L’être de l’homme est ouvert par le sommet : l’homme peut « avoir
l’esprit duMessie » (Romains 8, 9 ; 11, 34), ou « l’intellect duMessie »
(I Corinthiens 2, 11). Et par la médiation de l’esprit ou de l’intellect du
Messie, c’est l’Esprit de Dieu que l’homme atteint : « vous êtes dans
l’esprit si vraiment l’Esprit de Dieu habite en vous, mais si quelqu’un
n’a pas l’esprit du Messie, il n’est pas à lui » (Romains 8, 9). Et
pourtant, l’Esprit de Dieu et l’esprit de l’homme restent distincts :
«Qu’est-ce qui sait ce qui est en l’homme, sinon l’esprit de l’homme
qui est en lui ? De même aussi, personne ne connaît ce qui est en
Dieu, sinon l’Esprit de Dieu » (I Corinthiens 2, 11). C’est pourquoi il
faut réserver la majuscule aux passages où il est explicitement ques-
tion de l’Esprit de Dieu. Ainsi, la boucle est bouclée : « L’Esprit
lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu » (Romains 8, 16) : recevoir l’Esprit (divin), c’est vivre selon
l’esprit (humain), mais un esprit transformé par la filiation divine.

Olivier
Boulnois

* 25

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 25

La fragilité de la chair selon saint Paul



— Et inversement, l’être de l’homme est aussi ouvert par son fond
obscur, car la chair vivante est le lieu du désir ; c’est par elle que nous
cédons à nos passions et à notre convoitise.

Nous pouvons donc résumer l’ensemble de ces analyses par
le tableau suivant, qui décrit l’homme « tout entier » (I Thessaloni-
ciens 5, 21) 17 :

L’homme tout entier :

DIEU : Esprit

Vers Dieu : AVOIR L’esprit du Messie L’intellect du Messie

ETRE Esprit (pneûma) Intellect

Âme (psukhè) Âme

Chair Corps

Vers le monde : la convoitise (epithumia, concupiscentia)

(La colonne de gauche renvoie à un vocabulaire plutôt biblique, celle de droite à un
vocabulaire plutôt philosophique)

Selon son être, l’homme se laisse analyser selon cette grande tri-
partition. Mais il y a aussi son avoir : l’homme peut recevoir l’esprit du
Messie, et ainsi, avoir part à l’Esprit de Dieu. C’est ainsi qu’il peut être
transformé. Il existe donc un mouvement d’ascension de l’être vers
Dieu, qui doit vaincre le mouvement inverse de la concupiscence,
laquelle va vers le monde (chez Paul, « monde » ne signifie pas un
simple espace-temps, mais l’espace d’une vie fermée à Dieu). Et ce
mouvement d’ascension rencontre le Dieu qui vient à lui, par l’unique
médiateur qu’est le Messie et son esprit (ou son intellect), qui s’unit à
l’esprit humain. Le même mouvement s’exprime en d’autres termes,
mais d’une manière analogue, chez Jean : « Comme le Père m’a aimé,
moi aussi je vous ai aimés. Si vous demeurez dans mes commande-
ments, vous demeurerez dans mon amour » (15, 9).

III. La chair et l’esprit

Une fois défini le cadre, nous pouvons maintenant mieux approcher
les termes. Lue horizontalement, cette structure manifeste un
système d’équivalence entre les concepts, mais verticalement, elle

Thème

26 *

17 Je reprends ici, en le simplifiant, un
schéma proposé par G. H. van
KOOTEN, Paul’s Anthropology in Context,

Mohr Siebeck, Tübingen, p. 376 (mais le
livre entier est inspirant).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 26

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



nous permet de les distinguer par rapport à des intentions différentes.
Le problème de la philosophie est par essence la question de l’être, de
ses divisions internes : l’une des plus fondamentales passe entre
l’intellect et le corps. Tandis que le problème de la Bible est celui
de la destinée de l’homme : celui du comportement éthique envers
autrui et envers Dieu. — Qu’est-ce qui permet à l’homme de se
tourner vers son créateur, de rester fidèle à Dieu et à sa Loi ?
— L’esprit. — Qu’est-ce qui empêche l’homme de se tourner vers
Dieu et d’accomplir sa Parole ?— La chair. Et c’est l’hellénisation du
judaïsme (commencée bien avant Paul, dès la traduction grecque de la
Septante), qui explique la superposition des deux interrogations : non
seulement, « qu’est-ce que l’homme ? » et « qu’est-ce que Dieu ? »,
mais aussi « comment l’homme va-t-il vers Dieu ? »

Or précisément, entre le corps et la chair, il y a un recouvrement et
une dissemblance.

1. L’intellect et le corps entrent dans une antithèse philosophique.
L’intellect désigne, chez les êtres humains, le lieu de la pensée ; il est
inséré dans l’âme qui est la forme du corps.— Le corps (sôma), chez
Paul se prend en un sens proche des stoïciens pour qui toutes les
réalités sont des corps : un corps est un solide, une unité de cohésion.
Le corps humain est une masse de terre, une pâte d’argile. Paul écrit :
« tu ne sèmes pas le corps qui doit naître, mais une semence nue
[... et] c’est Dieu qui lui donne corps » (I Corinthiens 15, 37-38). La
semence est inachevée, trop petite pour avoir corps ; si elle croît, c’est
parce que Dieu lui donne du volume. Le terme décrit un mode d’être,
il n’a pas en lui-même de sens éthique, c’est pourquoi, lorsque c’est
nécessaire, Paul l’utilise aussi bien pour parler du corps de l’homme
sur terre que du corps ressuscité.

2. L’esprit et la chair sont des concepts plus complexes. Ils entrent
dans la perspective éthique de la Bible.

Certes, l’esprit est un concept qu’on trouve déjà chez les stoïciens.
Pour ceux-ci, le pneûma est un souffle divin, subtil, impalpable, qui
parcourt l’univers, assure sa cohésion et donne aux êtres le mouve-
ment et la vie. Pour Paul comme pour eux, il a son siège dans le cœur
(Romains 5, 5 ; 2 Corinthiens 1, 22) ; il exerce une double fonction,
cognitive (I Corinthiens 2, 11) et motrice (15, 45). — Mais surtout,
dans la Bible hébraïque, l’esprit (ruâh) désigne un vent, un souffle,
quelque chose de divin, mais qui peut s’insinuer au plus intime de
l’âme vivante. C’est en ce sens que Dieu est Esprit. Et dans les autres

Olivier
Boulnois

* 27

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 27

La fragilité de la chair selon saint Paul



cas, l’esprit désigne une réalité insaisissable qui pénètre toutes choses
précisément parce qu’elle passe à travers les réalités brutes et solides.
Même lorsqu’il entre dans une substance corporelle, l’esprit signifie la
part qui échappe, par sa subtilité, à l’état ordinaire des substances :
l’insaisissable (voir Jean 3, 8 : « l’Esprit souffle où il veut [...], mais tu
ne sais ni d’où il vient ni où il va »). L’esprit (le souffle) est insaisissable
parce qu’on ne le maîtrise pas ; il est ce qui nous saisit et ce que nous
ne saisissons pas 18. — Chez Paul, l’esprit, c’est d’abord la nouveauté
de l’Évangile, un événement inouï qui vient percuter l’homme et le
transformer quand il le reçoit. L’homme ne vit plus sous l’ancien
régime, mais sous le règne nouveau de l’esprit (Romains 7, 6). Le
souffle est la condition transcendantale du rapport de l’homme à
autrui et à Dieu. Une communauté se reconnaît précisément au fait
qu’elle respire le même souffle, qu’elle est animée du même esprit. Un
prédicateur itinérant peut apporter avec lui un nouveau souffle
(2 Corinthiens 11, 4) qui transforme une communauté et la fait
changer d’esprit (Romains 8, 15).

Dans cette série d’équivalences, la chair désigne d’abord chez Paul le
corps vivant. Chaque espèce animale se définit par sa chair : « Toute
chair n’est pas la même chair : autre est la chair des hommes, autre la
chair des bêtes, autre celle des oiseaux, autre celle des poissons »
(I Corinthiens 15, 39). Ce qui caractérise la chair, c’est qu’elle est née,
qu’elle est vivante, donc qu’elle mourra. — Mais dans le cas de
l’homme, la chair désigne la condition humaine. À la différence
des animaux qui ont une coquille ou une carapace, l’homme porte
la partie dure, les os, à l’intérieur, et sa partie molle, la chair, à
l’extérieur : la chair est nue, tendre, exposée aux coups, aux blessures,
au meurtre. Elle est en nous ce qui fatigue, souffre, vieillit et tombe
malade (2 Corinthiens 12, 7). Mais aussi, en raison de sa sensibilité,
elle connaît l’émerveillement de la sensation, la gloire de la jouissance.
Elle porte en elle sa déchéance inéluctable et ses réussites provisoires.
Bref, elle est essentiellement faible.

La chair est aussi fragile et éphémère, « toute chair est comme
l’herbe », dit Isaïe (40, 6). Ainsi, Paul peut dire «ma chair » pour
se désigner lui-même : c’est une manière de se rapporter à soi. Mais en
parlant ainsi, il se désigne sous l’angle de la faiblesse : la chair n’est
plus une partie de l’être humain, mais une des manières de signifier la
totalité du moi — sa mortalité. Cela apparaît dans les formulations
redoublées, comme « la chair et le sang » : chez l’être vivant, ces deux

Thème

28 *

18 R. BODÉÜS, « Conception et représen-
tation fondamentale de l’esprit : une mise
au point »,Théologiques 2/ 2 (1994) 7-20.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 28

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



réalités sont inséparables ; prises ensemble, elles désignent le vivant
dans sa totalité. Lorsque survient l’appel divin et la révélation du
Messie, il ne convient pas de « consulter la chair et le sang »
(Galates 1, 16) ; à lui seul, l’homme vital ne peut pas saisir les réalités
divines.

La chair étant soumise au pouvoir de la mort, elle se soumet au
péché, car le péché naît de la peur de la mort. Ainsi, la chair désigne
l’homme, mais non pas sous un angle ontologique : du point de vue
éthique (et biblique), la chair est une postulation ; elle est ouverte sur
le monde par la convoitise (epithumia). La convoitise représente le
moment où la vie se recourbe sur elle-même et s’intéresse à elle-
même ; où le désir tourne l’homme vers le monde et le détourne de
Dieu. Orientée par la convoitise, la chair modifie notre phronêsis,
notre manière de discerner les actions à accomplir (Romains 8, 5), au
point que nous cherchons avant tout, par elle, à « pourvoir à nos
convoitises » (13, 14). — Par la convoitise, l’homme est enclin au
péché. C’est « pour obéir à ses convoitises » (Romains 6, 12) que
l’homme accomplit le péché. A contrario, Paul résume l’ensemble
de la Loi en un seul commandement : « Tu ne convoiteras pas »
(7, 7, sans complément d’objet). C’est donc une déviance radicale,
contraire à l’esprit, et qui conduit à la mort (7, 8 et 9).

La chair est donc dangereuse : elle obéit à la logique du désir
insatiable qui recherche sans fin ce qui lui manque, et se lasse toujours
de ce qu’il obtient ; elle divise le moi, parce qu’elle résiste à l’esprit et
parce qu’elle est le lieu de l’autre en moi : «Marchez par l’esprit, et
vous n’accomplirez pas la convoitise de la chair, car la chair convoite
contre l’esprit, et l’esprit convoite contre la chair, et ils s’opposent
l’un à l’autre » (Galates 5, 16-17). C’est en raison de cette chair que la
volonté est impuissante : « vous ne faites pas ce que vous voulez »
(5, 17). Ici, la chair signifie la misère de l’homme sans Dieu.

Paul énumère alors les œuvres de la chair qui sont d’abord des
tendances au péché, des passions ou des désirs avant d’être des actions
mauvaises : « impudicité, impureté, dissolution, idolâtrie, magie,
inimitiés, querelles, jalousies, animosités, disputes, divisions, sectes,
envies, meurtres, etc. » (Galates 5, 19-21) 19. Contrairement à ce que
croit lire ici Augustin, cesœuvres de la chair forment une série unique
qu’il n’est pas possible de diviser entre le corps et l’intellect. Les fruits

Olivier
Boulnois

* 29
19 Paul est sans nul doute le premier
grand théoricien de l ’idolâtrie, voir

D. BARBU, « The invention of idolatry »,
History of Religions 61 (2022) 389-418.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 29

La fragilité de la chair selon saint Paul



de la chair naissent de la convoitise et s’opposent aux fruits de l’esprit,
à ces émotions et tendances bonnes qui produisent des actes bons :
« charité, joie, paix, patience, douceur, bonté, foi, etc. » (5, 22).
— C’est de la convoitise que vient la révolte contre Dieu : « Lorsque
nous étions dans la chair, les passions des péchés, qui étaient activées
par la Loi, [agissaient] dans nos membres afin de produire des fruits
pour la mort » (Romains 7, 5). Par là, Paul associe un phénomène
universel, décrit par les philosophes 20, le caractère irrépressible des
passions, à une analyse historique : avant leur conversion auMessie et
à son esprit, les juifs étaient incapables d’accomplir la Loi. C’est ce qui
les conduisait à la mort. Lorsque l’homme a reçu et connaît les
commandements, sa faiblesse devient une inclination peccamineuse,
sa passion irrationnelle, un péché, et la répétition des péchés, un
esclavage : «Nous savons en effet que la Loi est spirituelle ; mais moi
je suis charnel, vendu et asservi au péché » (7, 14). La chair devient
alors le lieu de notre impuissance morale.

Au sens le plus fondamental, la chair n’est plus une composante de
l’être humain, elle désigne l’homme saisi dans la totalité de son être,
mais en tant qu’il abrite des penchants au péché. C’est l’homme
agissant dans la faiblesse et la fragilité, et poursuivant son plaisir
ou son intérêt propre. Lorsque la chair prédomine en quelqu’un, elle
définit une forme de vie : l’« homme charnel ». L’homme charnel,
c’est ce qui résiste à l’esprit, au salut de l’homme. L’homme charnel,
c’est l’homme de la convoitise. Mais l’homme charnel, c’est aussi
l’homme économique, juridique et politique : la chair des hommes
n’est pas seulement leur organisme, mais leur corps social, l’organi-
sation juridique qui institue le monde (sans Dieu), avec ses richesses
et ses dominations. Et lorsqu’il se convertit, même s’il vit toujours
dans l’économie du monde, le croyant renonce à tout cela et se tourne
vers l’esprit. Il use de toutes choses « comme n’en usant pas jusqu’au
bout » (1 Corinthiens 7, 31).

L’ambivalence de la chair révèle l’ambivalence de la vie : comme toute
vie, elle mène à la mort. La chair est donc : 1. notre condition
terrestre ; 2. la vie dans sa faiblesse ; 3. le lieu où règnent en nous
les passions et la convoitise ; 4. l’espace où règne le péché ; 5. ce qui
nous conduit à la mort. Face à la chair, l’esprit : 1. nous ouvre à une
condition céleste ; 2. est le lieu de la puissance de Dieu ; 3. apporte la
vie véritable ; 4. une vie de ressuscité, dans le Ressuscité.

Thème

30 *

20 Platon considère la convoitise
(epithumia) comme l’une des deux parties

de l’âme rebelles à la raison, République
IV, 439 bd.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 30

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



La chair et l’esprit conduisent, l’une à la mort, l’autre à la vie ; l’une, à
l’hostilité envers Dieu, l’autre à la résurrection (Romains 8, 7-11). Ce
sont deux attitudes, deux formes de vie, qui définissent deux destins
possibles. C’est pourquoi l’homme doit s’affranchir de la chair qui
pèse en lui comme une dette (8, 12). La chair est une fermeture sur
soi, un être-en-dette sur lequel nous retardons toujours.

L’opposition entre la chair et l’esprit est donc fondamentale. La chair
désigne la vie qui va vers la mort, tandis que l’esprit désigne une forme
de vie affranchie de la mort. La chair se rapporte à l’esprit comme le
terrestre au céleste : « La chair et le sang ne peuvent hériter du
royaume de Dieu [vocabulaire biblique] ni la corruption hériter de
l’incorruptibilité [vocabulaire philosophique] » (1 Corinthiens 15, 50).
En raison de sa faiblesse et de son impuissance, l’homme n’est pas
capable d’entrer par lui-même dans le Royaume de Dieu. Comme
dira l’Évangile selon Marc : « l’esprit est prompt, mais la chair est
faible » (14, 38).

IV. La chair dans l’histoire du salut

La chair et l’esprit constituent, pour l’une, l’obstacle au salut, pour
l’autre, l’ouverture vers lui. Quel rôle joue la chair dans le drame de la
relation éthique entre l’homme et Dieu ?

1. La chair et le péché

Selon Paul, la chair ne naît pas pécheresse, elle le devient. Pour
penser la chair dans l’histoire, il faut donc analyser l’événement du
péché.

Sur ce point, il nous faut comprendre Paul en-deçà d’Augustin. En
effet, Augustin interprète le péché d’Adam comme un péché originel,
ce qui implique deux points : il doit 1. être le premier, le commence-
ment du mal ; 2. valoir comme un péché héréditaire, pour devenir un
principe d’explication universel. Mais, chez Paul, nous ne retrouvons
que le premier élément : Paul évoque bien la faute d’Adam (figure
inverse du messie qui devait venir). Cependant, pour lui, ce qui se
transmet comme châtiment du premier péché, ce n’est pas le péché,
mais la mort : « par un seul homme le péché est entré dans le monde, et
par le péché, la mort, et ainsi la mort a pénétré dans tous les hommes »
(Romains 5, 12). Et si les autres hommes deviennent à leur tour
pécheurs, c’est par une libre imitation, une reproduction du premier
péché : « sur quoi, tous ont péché » (5, 12). Il y a d’ailleurs des justes :

Olivier
Boulnois

* 31

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 31

La fragilité de la chair selon saint Paul



tous les hommes ne sont pas pécheurs ; certains « n’ont pas péché par
une transgression semblable à celle d’Adam » (5, 14). La thèse augus-
tinienne que toute chair naît pécheresse n’existe donc pas chez Paul.
La chair ne désigne pas la nature pécheresse de l’homme, mais plutôt sa
faiblesse, sa fragilité, sa faillibilité, par laquelle elle peut désirer le mal,
y céder, et devenir ainsi pécheresse à son tour.

Paul explique ce point dans l’Épître aux Romains. Païens et juifs ont
besoin du Messie : les païens parce qu’ils ont connu Dieu mais ne lui
ont pas rendu grâce et gloire, les juifs parce qu’ils ont reçu la Loi mais
ne parviennent pas à l’accomplir. Par conséquent même si Paul
l’expose à la première personne, l’expérience du péché n’est pas un
aveu autobiographique, c’est une personnification de l’échec du peuple
juif à accomplir la Loi. Or Paul situe cette expérience dans l’espace
de la chair : « en moi, c’est-à-dire dans ma chair, n’habite pas le
bien, car vouloir le bien est à ma portée, mais l’accomplir, non »
(Romains 7, 18). Paul ne conçoit pas l’âme comme une citadelle où
le libre arbitre régnerait toujours. N’en déplaise à Augustin, ce qu’il
décrit n’est pas une simple rébellion de la concupiscence, c’est un échec
de la volonté à exécuter ce qu’elle veut : elle veut véritablement le
bien, mais ne parvient pas à l’accomplir.

Devenue forme à laquelle nous nous conformons, la vie selon la chair
est la vie où le péché se change en disposition acquise, vient s’invétérer,
s’incruster en nous, et devient la règle de notre conduite. Celui qui agit
« selon la chair » n’est pas encore converti. Il n’a pas tranché dans le vif
de son existence. Il est à la fois Oui et Non. Tandis que celui « qui a
pris la Décision [...] n’est pas Oui et Non, il n’y a que Oui en lui »
(2 Corinthiens 1, 17-19). De même qu’il y a deux aspects de l’homme
qui luttent l’un contre l’autre et qui se paralysent mutuellement, il y a
deux sortes d’hommes parfaitement tranchés : « Ceux qui sont selon la
chair s’orientent par la pensée vers les choses de la chair ; ceux qui sont
selon l’esprit s’orientent par la pensée vers les choses de l’esprit »
(Romains 8, 5). — La vie selon la chair s’oppose alors à la vie selon
l’intellect : « je suis esclave, par l’intellect (noi) de la Loi de Dieu, mais
par la chair, de la loi du péché » (Romains 7, 25). L’intellect est
toujours tourné vers le bien, et la chair vers le péché. Paul n’étant
pas un penseur du libre arbitre, il affirme que nous sommes toujours
esclaves de quelque chose : tantôt nous sommes esclaves de l’intellect
(de la Loi divine), tantôt de la chair (la loi du péché).

Mais cette contradiction est une contradiction vivante— le combat
spirituel. Le combat véritable se situe au niveau des esprits, c’est une

Thème

32 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 32

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



lutte de notre esprit contre les « esprits mauvais » (Éphésiens 6, 12).
Dans cette bataille, nous ne pouvons pas nous appuyer sur la chair :
« Si nous marchons selon la chair, nous ne combattons point selon la
chair » ; c’est pourquoi « les armes de notre guerre ne sont point
charnelles » (2 Corinthiens 10, 3-4).

2. Le péché et le combat spirituel

Pour Paul, toute l’existence humaine, y compris la vie dans la chair,
n’a de sens que par rapport à l’événement inouï et imprévisible du
Messie Jésus. Celui-ci a brisé l’histoire en deux : désormais, les païens
sont sauvés par la foi. Précisément, la mission du Messie a radicale-
ment modifié le sens de la chair : « La loi était sans force en raison de
la chair » (Romains 8, 3) ; les juifs la connaissent et la veulent, mais
n’ont pas en eux-mêmes la force de l’accomplir. La seule chose qui
puisse mettre fin à cette impuissance, c’est l’envoi par Dieu de son
Fils. La Loi est désactivée : l’homme n’a plus à croire que le salut
s’inscrit dans la chair (par le marquage de la circoncision ou les règles
alimentaires). Or l’esprit s’oppose à la chair, et non au corps. Vivre
selon l’esprit, ce n’est pas refuser de vivre dans un corps, mais c’est
refuser de se plier à la convoitise égocentrique qui conduit au péché.
On peut donc vivre dans la chair sans vivre selon la chair.On peut agir
dans le monde sans se conformer au monde. Comme dira l’Épître à
Diognète, les chrétiens « sont dans la chair, mais ne vivent pas selon la
chair 21 ». Vivre selon la chair, c’est consentir à une existence soumise
au péché et à la mort. Vivre selon l’esprit, c’est exister selon la
puissance de l’esprit qui a ressuscité le Messie et qui ressuscitera
ceux qui croient en lui22.

Le Messie n’est pas du côté de la chair et de la Loi, car le salut peut
arriver aux païens sans qu’ils aient à observer les règles séparatrices de
la Loi juive. D’où l’appel de l’Épître aux Galates : « Vous, frères, vous
avez été appelés à la liberté ; seulement, ne faites pas de la liberté une
ressource pour la chair » (Galates 5, 13). La vie nouvelle du croyant, la
vie selon l’esprit, n’est pas une fuite loin du monde, une anachorèse.
C’est une autre manière de vivre dans le monde : « Ceux qui sont au
Messie (Khristos) ont crucifié la chair avec ses passions et ses convoi-
tises » (5, 24). Il ne s’agit pas ici d’une exhortation à la mortification,
mais d’une constatation : la crucifixion première se reproduit dans la

Olivier
Boulnois

* 33

21 Épître à Diognète 5, 8 (trad. J.-M. Sala-
mito in Premiers Écrits chrétiens, sous la
dir. de B. Pouderon, J.-M. Salamito, B.
Pouderon, Gallimard, Paris, 2014,
p. 814).

22 Elian CUVILLIER, « Le « corps » (σῶμα)
entre« chair » (σάρξ) et « esprit » (πνεῦμα) »,
Cahiers d’études du religieux. Recherches inter-
disciplinaires, 12 (2013), http://journals.
openedition.org/cerri/1255 .

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 33

La fragilité de la chair selon saint Paul



conversion des croyants : l’Esprit saint a plongé dans la mort
leur existence ancienne ; il l’a libérée de la chair, comprise comme
domination du péché, c’est-à-dire ici des prescriptions de la Loi
(qui paraissent nécessaires à ceux qui sont pris dans le cercle vicieux
du commandement et de la transgression). Le combat spirituel peut
désormais être victorieux, parce que, vivant dans la chair pécheresse,
l’homme ne vit plus selon la chair, il ne se conforme plus à elle, mais
à l’esprit qui reçoit de l’Esprit du Messie sa force.

La chair est humiliante, et ne permet pas de tirer orgueil de nos
forces. «Malheur à l’homme qui se confie en l’homme, qui fait de la
chair son appui » (Jérémie 17, 5). Paul lui fait écho : Dieu a choisi ce
qui n’est pas pour anéantir ce qui est, afin « que nulle chair ne se
glorifie devant Dieu » (1 Corinthiens 1, 29). En se donnant à elle-
même sa gloire, elle prétend atteindre par elle-même ce que, dans sa
faiblesse, elle ne peut atteindre ; elle prétend obtenir la connaissance
de Dieu sans passer par l’économie de sa révélation. — C’est préci-
sément en citant ce passage que Luther rejettera la « théologie de la
gloire », celle des théologiens qui prétendent connaître Dieu à partir
de leurs propres forces et de leurs propres concepts ; il lui préférera la
« théologie de la croix », c’est-à-dire l’économie du salut venu de Dieu
par l’intermédiaire du Messie 23.

C’est d’ailleurs autour du Messie que s’articule l’opposition entre
chair et esprit : Jésus Messie est « issu de la descendance de David
selon la chair et défini Fils de Dieu [...] selon un esprit de sainteté »
(1, 3-4). N’y voyons pas encore une évocation des deux natures du
Christ. Simplement, Paul oppose la génération « selon la chair »,
c’est-à-dire d’un point de vue simplement humain, selon une défini-
tion faible et insuffisante, à la définition forte et correcte : par sa
résurrection, Jésus doit être défini Fils de Dieu.

Dieu a fait ce qui était impossible à la Loi, parce qu’elle était
impuissante à cause de la chair : « Dieu, en envoyant son propre
Fils dans une chair semblable à celle du péché et à cause du péché, a
condamné le péché dans la chair » (Romains 8, 3). Ici, la chair est
évoquée à deux reprises. D’abord, pour signifier la condition
humaine, pleinement vécue par le Messie, et exposée aux péchés.
Mais l’événement absolu de la résurrection en a inversé le signe : la
deuxième occurrence de la « chair » évoque la victoire sur le mal, donc
une libération de la chair. Venu dans la condition de l’homme faible

Thème

34 *

23 Luther, « Thèse20 »,Controverse tenue à
Heidelberg,Œuvres, trad. J. Bosc, G. Lagar-

rigue (modifiée), Œuvres, Pléiade, Paris,
1999, I, 180 (Weimar Ausgabe I, 362).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 34

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



et faillible, le Messie condamne « le péché dans la chair » : il ne
condamne donc pas la chair, mais le péché ; il le combat et il le
vainc là où il se trouve, dans la chair. Et celle-ci est désormais promise
à la vie de l’esprit : « Car si vous vivez selon la chair, vous êtes sur le
point de mourir ; mais si, par l’esprit, vous tuez les actions du corps,
vous vivrez » (8, 13).

3. La chair et la résurrection

La résurrection est l’axe autour duquel la chair change de sens, et
passe du négatif au positif. L’opposition entre l’âme vitale et l’esprit
est radicale, c’est tout simplement l’opposition entre le corps mortel
et le corps ressuscité : « il est semé dans l’ignominie, il ressuscite dans
la gloire [...] ; il est semé corps vital (psukhikon), il ressuscite corps
spirituel (pneumatikon) » (1 Corinthiens 15, 43-44). C’est aussi
l’opposition entre la forme du passé, le premier homme, Adam, et
la forme du futur, le dernier homme, le Messie (15, 45-46). Après
avoir (au passé) porté l’image de l’homme terrestre, le croyant
portera (au futur) l’image du céleste. Vivre, c’est vivre dans l’inter-
valle entre ces deux extrêmes ; c’est parcourir le chemin qui va de l’un
à l’autre.

La résurrection suppose la mort de la chair (et l’âme meurt avec
elle), mais en elle, le croyant deviendra ce qu’il est destiné à être : un
corps spirituel (car le corps vivra avec l’esprit). Vivre, c’est donc aller
du vivant (ce que nous sommes, corps et âme) vers le spirituel (ce que
nous serons) ; c’est recevoir dès maintenant l’esprit, et devenir, dès ici-
bas, esprit, mais dans la chair. Car c’est la résurrection duMessie qui a
changé la vie. « Il est écrit : le premier homme, Adam, a été fait âme
vivante [Genèse 2, 7] ; mais le dernier Adam est esprit vivifiant »
(1 Corinthiens 15, 45). C’est la résurrection du Christ qui fait passer
de l’âme (et de la chair) à l’esprit. Même si Paul s’exprime aussi en
termes philosophiques (en parlant d’ « incorruptibilité »), pour lui,
toute l’existence humaine bascule autour de l’événement de la résur-
rection du Messie, reçu dans la foi.

La vie charnelle n’est donc pas disqualifiée par la foi. Lieu de la
souffrance et de la destruction, la chair est aussi le lieu où a eu lieu le
salut dans le Messie. Elle est également le lieu où l’homme éprouve la
puissance de Dieu et anticipe le salut. Dans la chair se superposent
deux images : celle d’où nous venons (le premier Adam, « l’homme
terrestre »), celle vers laquelle nous allons (l’identification au Messie,
« l’homme céleste »).

Olivier
Boulnois

* 35

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 35

La fragilité de la chair selon saint Paul



Concluons

La chair, telle que Paul la présente, n’est pas la sexualité. Elle n’est
pas non plus le corps. Elle désigne la totalité de l’homme, en tant qu’il
est à la fois faible, enclin à la convoitise et capable de pécher. Elle peut
suivre la pente naturelle de la vie vers la convoitise, soumise au monde
et tournée vers la mort. Mais elle peut aussi être sauvée, recevoir
l’Esprit et en être vivifiée. Car le centre de la pensée paulinienne est
l’événement de la résurrection du Christ (Messie). Cet événement
reconfigure radicalement l’existence et l’histoire humaines. À l’ori-
gine, l’homme est chair : il est fragile, mortel, peccable. Et la Loi juive
ne parvient pas à l’en arracher ; au contraire, en pensant faire passer le
salut par des gestes eux-mêmes charnels (alimentation, circoncision,
etc.), elle en confirme le pouvoir. Mais à la fin, la chair sera sauvée ;
l’homme vivra une vie sans mort, dans sa chair ressuscitée, avec le
Messie. Dès maintenant, la chair est encore souffrante, mais déjà
vivifiée par l’Esprit ; bientôt elle sera glorieuse. Le spiritualisme
est voué à l’échec, car c’est ce qui est le plus charnel qui est le plus
spirituel.

Olivier Boulnois, membre du comité de rédaction de Communio, marié,
quatre enfants. Directeur d’Études à l’École Pratique des Hautes Études.
Dernière publication : Saint Paul et la philosophie, Une introduction à
l’essence du christianisme, Paris, Presses Universitaires de France,
2022.

Prochain numéro
novembre-décembre 2022

Naître

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 36


