
De la concupiscentia carnis
à la chair du Christ

Visages de la chair dans les Confessions
de saint Augustin

«Tristesse est la chair de la chose perdue 1 » : n’est-ce pas le
sentiment qui semble habiter Augustin au moment de

répondre à l’appel à servir Dieu dans la chasteté et la continence ?

Elles me retenaient, bagatelles de bagatelles, « vanités de vanités »,
mes amies de toujours ! Elles me tiraillaient par ma robe de chair,
elles me susurraient : « Tu nous donnes congé ? Mais, dès cet
instant-ci, nous ne serons plus tes compagnes, plus jamais, pour
toujours ! Et dès cet instant-ci, interdit ça ! Et ça ! Pour jamais, pour
toujours ! ». Ce qu’elles suggéraient, quand je dis « ça ! Et ça ! »,
ce qu’elles suggéraient, mon Dieu ! Que ta miséricorde le détourne
de l’âme de ton serviteur ! Suggestions ordurières ! Quelles
ignominies2 !

La question de la chair est un lieu sensible de la réception de l’œuvre
d’Augustin. Tantôt on met en avant le jeune homme qui, à Carthage,
« cherchait quoi aimer, amoureux de l’amour » (Conf. III, 1, 1,
p. 817), celui qui vécut comme un arrachement le renvoi de sa
concubine et dont la conversion fut, entre autres résistances, retardée
par les tiraillements de sa « robe de chair ». Tantôt on le rend
responsable de la méfiance dans laquelle l’Église a longtemps tenu
– et tient peut-être encore partiellement – la chair et la sexualité.
Père du péché originel, Augustin serait aussi le pourfendeur de la
chair.

Nous voudrions proposer, à partir de quelques textes des Confes-
sions, de sortir de cette opposition. Nous partirons de la réflexion du
livre X sur la concupiscentia carnis, abordée par Augustin dans la
perspective johannique de la « triple concupiscence, celle de la chair,

* 37

1 É. DE TURCKHEIM, Lunchbox, Paris,
Gallimard, 2021, p. 171.
2 AUGUSTIN D’HIPPONE, Les Confessions
VIII, 11, 26, Œuvres I, Paris, Gallimard,
Bibliothèque de la Pléiade, L. Jerphagnon

(éd.), P. Cambronne (trad.), 1998, p. 948.
Les références ultérieures aux trois
volumes de la Pléiade seront abrégées
en Œuvres I, II et III.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 37

Juliette de
Dieuleveult



celle des yeux et l’ambition du siècle » (X, 30, 41, p. 1008) 3. Nous
mettrons cette convoitise de la chair en regard de la continence
qu’Augustin demande à Dieu avec insistance. Cette demande
sera rapprochée d’un texte capital qui témoigne d’une intériorisation
des sens, par laquelle les « charnelles étreintes » sont transmuées
en « étreintes de l’homme intérieur 4 ». Nous élargirons enfin notre
propos à la considération de la chair vis-à-vis de l’Incarnation et du
don de l’Eucharistie.

Augustin et la chair : c’est un itinéraire captivant qui se dessine au fil
des Confessions, non sans ombres ni contradictions, mais fermement
ancré dans une expérience de la chair comme « charnière du salut 5 ».

La chair combattue

Les traces d’une méfiance, voire d’une condamnation de la chair, ne
manquent pas dans l’œuvre d’Augustin, particulièrement dans les
quinze dernières années de sa vie, à l’occasion des controverses avec
Pélage ou Julien d’Éclane. Les Confessions ne font pas exception,
même si, comme nous le verrons, les textes relatifs à la chair se
prêtent à des lectures plus contrastées.

Qu’est-ce que la chair pour Augustin ? C’est avant tout une réalité
marquée par une grande ambivalence, puisque le mot désigne aussi
bien la condition de l’homme revêtue par le Christ dans l’économie du
salut que ce qui touche à la vie sexuelle, au péché ou à la mort. La
chair, c’est la vie sexuelle et tout ce qu’elle implique comme plaisir,
tentation, dépendance, débordement ; c’est également, dans certains
emplois du terme, la vie du corps, à travers l’usage des cinq sens ; c’est
aussi la condition de l’homme – au sens où, dans la Bible, la chair
désigne l’être vivant 6 –marquée par le péché et la mort. Ce lien entre
la chair, la mort et le péché est sans doute le point où la pensée
d’Augustin est la plus radicale, puisqu’il est un des premiers à faire si
nettement dépendre du péché originel la malédiction attachée à la

Thème

38 *

3 Augustin se réfère à 1 Jean 2, 15-16 :
«N’aimez pas le monde ni ce qui est
dans le monde. Si quelqu’un aime le
monde, l’amour du Père n’est pas en
lui, puisque tout ce qui est dans le
monde – la convoitise de la chair, la convoi-
tise des yeux, et la confiance orgueilleuse
dans les biens – ne provient pas du
Père, mais provient du monde » ; nous
soulignons.
4 Ce développement remanie un passage
d’une publication antérieure, « L’homme

intérieur dans les Confessions de saint
Augustin », L’homme intérieur et son
discours. Le dialogue de l’âme avec elle-
même, Le Cercle Herméneutique, Vrin,
2018 / 1-2, p. 99-112.
5 La formule est de TERTULLIEN. Voir
De Resurrectione 8, 2.
6 Par exemple en Isaïe 40, 5 : « Alors la
gloire du Seigneur se révélera et toute
chair, d’un coup, la verra, car la bouche
du Seigneur a parlé » et Luc 3, 6 : « Et
toute chair verra le salut de Dieu ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 38

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



chair 7. Plus largement, le terme « chair » désigne « l’indice de fragilité
de l’homme créature, l’enracinement dans ce “siècle”8 ».

«Maudit esclave de mes convoitises mauvaises 9 »

Avant d’être un motif ou un concept, la convoitise de la chair est une
expérience, vécue et racontée par Augustin, sans rien taire de ses
voluptés ni de son amertume. Il ne raisonne pas seulement à partir de
sources bibliques ou gréco-latines, il expose son intimité, de manière
parfois très explicite. C’est toute la singularité de ce témoignage, cœur
et corps mis à nu sous le regard de Dieu, itinéraire d’égarement relu à
la lumière de la conversion.

Pour en prendre la mesure, parcourons quelques étapes, des livres II
à IX. Dès le prologue du livre II, Augustin entreprend de rappeler à
sa mémoire « les charnelles corruptions de [son] âme » (II, 2, 2,
p. 805). Âgé de seize ans, il fait l’expérience de la « concupiscence
de la chair et des jaillissements de la puberté », avant de « s’éparpiller
[...] parmi les fornications » (ibid.). On remarquera, néanmoins, que
cette confession se fait sous le regard de Dieu, par « amour de [son
amour] » : «Ô Douceur de bonheur et de sécurité, ô toi qui me
rassembles de la dispersion où je me suis, tout en lambeaux, éparpillé,
détourné de toi, l’Un, perdu dans le Multiple » (II, 1, 1, p. 804.).
Mention capitale, puisqu’elle prépare les réflexions ultérieures sur la
continence, définie comme ce qui rassemble le sujet et le ramène à
l’unité. Au livre III, l’arrivée à Carthage, « chaudière » crépitante des
« honteuses amours », orchestre le thème des plaisirs sexuels :
« Aimer et être aimé, c’était plus doux pour moi si je pouvais jouir
du corps de l’être aimant. Et j’allais donc souillant le cœur de l’amitié,
par les viles souillures de la concupiscence ; j’en brouillais la candeur
par l’infernal désir » (III, 1, 1, p. 817-818). Au livre VI, le motif de
l’esclavage s’allie à celui de la convoitise charnelle : « chez moi, c’était
avant tout l’habitude de rassasier l’insatiable concupiscence qui me
torturait violemment dans ses chaînes » (VI, 12, 21, p. 897). De
quelles chaînes s’agit-il ? « Je serais trop malheureux, écrit Augustin,
si j’étais privé des étreintes d’une femme [...]. Sot que j’étais, j’ignorais

Juliette de
Dieuleveult

* 39

7 «Augustin avait fini par considérer [...]
que la façon dont les pulsions sexuelles
échappaient à la volonté était un signe
particulièrement évocateur de la fragilité
que l’humanité avait héritée de l’acte
originel de désobéissance d ’Adam. Il
avait fini par insister, contre les pélagiens,
sur le fait que le hiatus entre la volonté et le
sentiment sexuel avait été infligé à Adam et

à tous ses descendants comme une poena
reciproca, une punition imposée à la mesure
du crime. D’où son immense pouvoir
symbolique », P. BROWN, Le renoncement
à la chair. Virginité, célibat et continence dans
le christianisme primitif, Paris, Gallimard
[NRF], 19951, 1998, p. 497-498.
8 Œuvres I, n. 5, p. 1410.
9 Voir Conf. IV, 16, 30.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 39

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



que, selon le mot des Écritures, nul ne peut être continent si tu ne lui
accordes ce don (VI, 11, 20, p. 896) 10 ». Augustin finit par être privé
de ces étreintes. Pour favoriser son ascension sociale et profession-
nelle, un mariage prometteur est arrangé par sa mère, Monique ; la
concubine d’Augustin est renvoyée en Afrique, laissant auprès de lui
« le fruit de [sa] chair et de [son] péché », son fils Adéodat.

Suit cet aveu : « Loin de se guérir, la blessure ouverte à l’arrachement
de ma première compagne, passé le temps d’inflammation et de très
vive douleur, se gangrenait, provoquant comme une douleur plus
froide mais plus désespérée » (VI, 15, 25, p. 899).

Les tentations de la chair et le don de la continence

Si la chair est un combat pour Augustin, c’est parce que la recherche
de l’union charnelle – dans le concubinat ou le mariage – est, avec
l’ambition professionnelle, l’un des deux obstacles qui l’empêchent de
suivre le Christ : « le désir de l’union charnelle me tenait étroitement
dans ses liens et les affaires du siècle m’asservissaient » (VIII, 5, 12,
p. 937). Un peu plus tôt, Augustin déplorait son incapacité à « se
rendre disponible pour Dieu », contrairement à l’ancien rhéteur
Marius Victorinus dont on lui avait raconté la conversion : « C’est
après cette disponibilité que je soupirais, enchaîné que j’étais dans les
fers, non d’un étranger, mais de ma propre volonté, de fer elle aussi »
(VIII, 5, 11, p. 936). Dans ces pages, on le voit, la condition charnelle
coïncide avec l’esclavage de la volonté.

Mais qu’en est-il de la lutte entre les tentations de la convoitise de la
chair et la quête de la continence ?Voici la propositioqui ouvre la seconde
partie du livre X : «Tu me commandes assurément de me contenir
devant “la concupiscence de la chair et la concupiscence des yeux et
l’ambition du siècle” » (X, 30, 41, p. 1008). Remarquons qu’Augustin,
immédiatement après avoir nommé la triple concupiscence, propose une
définition de la continence particulièrement large, sansmême évoquer sa
dimension sexuelle : « La continence nous ramasse, nous ramène à cette
Unité que nous avions perdue en glissant dans le Multiple » (ibid.). De
surcroît, cette définition requiert d’ordonner à Dieu l’acte d’aimer :
« C’est, en effet, t’aimer trop peu que d’aimer en même temps que toi
quelque autre chose sans l’aimer à cause de toi » (ibid.). On comprend
mieux, dès lors, que le combat d’Augustin contre les «mouvements
lascifs » vécus dans son sommeil n’ait qu’une seule issue : se tourner vers

Thème

40 *

10 Voir aussi X, 29, 40. Dans ces deux
passages, Augustin cite Sagesse 8, 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 40

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



celui qui « a le pouvoir d’aller au-delà de ce que nous demandons et
concevons » (X, 30, 42, p. 1009).

La lutte pour rester chaste, y compris dans le sommeil lorsque l’âme
consent aux suggestions des « images [des] plaisirs », est, dès lors, le
lieu d’une plus grande foi. En réalité, la concupiscence ne concerne pas
tant l’objet sur lequel se porte le désir, qu’il s’agisse de sexe, de
nourriture ou de boisson, de parfums et mélodies, de lumières ou
couleurs – tels sont, en effet, les objets concernés par la concupiscence
de la chair au livre X –, que les liens par lesquels elle entrave la volonté.
Si la concupiscence doit être combattue, c’est bien parce qu’elle fixe,
contre son vouloir, le sujet sur un objet – d’où les images employées
par Augustin : « glu », « chaînes », « filets », « entraves », « pièges ».

Au demeurant, Augustin sait que la continence est un don à recevoir
de Dieu, selon l’enseignement du Livre de la Sagesse :« Tu nous
commandes la continence, mais, ainsi qu’il a été dit, “comme je sais
que personne ne peut l’observer, si ce n’est par un don de Dieu, c’est
déjà sagesse de savoir d’où vient ce don” (X, 29, 40, p. 1008) 11 ».
Augustin sait aussi qu’il n’est pas capable d’observer le commande-
ment de la continence attaché à son désir de consécration totale à
Dieu. Car il existe plusieurs états de vie pour régler le désir sexuel :
dans le concubinat, comme il l’a fait durant près de seize ans, dans le
mariage, ou dans un « état supérieur », la vie consacrée. Pour cet
« état supérieur », la continence et la chasteté sont requises, mais
impossibles à atteindre par ses propres forces. Voilà pourquoi
Augustin demande à Dieu dans un même élan, à la fois d’attiser
son amour pour lui – «Ô Amour, qui toujours brûles, qui n’es jamais
éteint, ô Charité, mon Dieu, embrase-moi » (ibid.) – et d’éteindre en
lui toute ardeur dirigée vers un autre objet : « Tu me demandes la
continence : donne ce que tu commandes et commande ce que tu
veux ! ». Incendie, d’un côté, extincteur de l’autre : les feux de la chair
et la brûlure de l’amour appellent une grande vigilance.

La concupiscentia carnis est donc le lieu d’un accroissement de la foi
en Dieu et de l’abandon à sa miséricorde. C’est aussi un lieu d’humi-
lité où le sujet prend conscience non seulement de sa difficulté à
résister aux tentations, mais de son ignorance quant à cette même
capacité. Comme telle, la concupiscence de la chair est un lieu
d’épreuve, mais elle est aussi un lieu de salut, en l’attente de « la
plénitude de la paix » que sera « l’achèvement de l’ouvrage de la

Juliette de
Dieuleveult

* 41
11 Ici, comme en VI, 11, 20, Augustin
cite Sagesse 8, 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 41

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



miséricorde divine » (X, 30, 42, p. 1010). Rappelons, enfin, que la
concupiscence de la chair n’est pas, selon Augustin, la forme de
tentation la plus dangereuse :

À cela s’ajoute une deuxième forme de tentation, aux replis encore
plus dangereux [...]. Tout en utilisant les mêmes sens corporels, cette
creuse et avide curiosité vise non pas à charmer la chair, mais à en
faire un instrument d’expérience [...]. Comme elle vise au savoir et
que les yeux sont des agents sensoriels essentiels pour la connais-
sance, l’oracle divin a nommé cette convoitise “concupiscence des
yeux” (X, 35, 54, p. 1017 ; nous soulignons).

La chair confrontée à l’esprit

La chair, le péché, la mort

C’est chez saint Paul qu’Augustin découvre une réflexion sur la chair
extrêmement élaborée et particulièrement complexe. Parmi les
nombreux textes pauliniens consacrés à l’antagonisme entre la
chair et l’esprit, nous retenons uniquement les références citées par
Augustin dans les Confessions, en l’occurrence trois versets issus des
Épîtres aux Romains et aux Galates. À travers eux se dessine le triangle
formé par la chair, le péché et la mort, noyau initial du soupçon porté
sur la chair.

Le premier verset, Galates 5, 17, est cité à deux reprises : « Car la
chair, en ses désirs, s’oppose à l’esprit – et l’esprit à la chair ; entre eux,
c’est l’antagonisme – pour que, ce que vous voulez faire, vous ne le
fassiez pas ». Augustin fait l’expérience d’un combat, en lui, entre
deux volontés, « l’une de chair, l’autre spirituelle », l’une aspirant à
répondre à l’appel de Dieu, l’autre tournée vers les plaisirs de la chair.
C’est alors qu’il perçoit le sens des versets pauliniens :

Or une volonté nouvelle était éclose en moi, celle de te rendre un
culte désintéressé et de vouloir jouir de toi, ô Dieu, seul charme
véritable ; mais elle n’était pas encore à même de surmonter ma
volonté antérieure [...]. C’est ainsi que deux volontés en moi, l’une
ancienne, l’autre nouvelle, l’une de chair, l’autre spirituelle, se
livraient bataille ; et leur discorde disloquait mon âme. Et ainsi
ma propre expérience me faisait comprendre ce verset que j’avais lu :
“La chair convoite contre l’esprit et l’esprit contre la chair”. C’était le
même Moi dans les deux, mais il était plus présent dans les actes
que j’approuvais que dans ceux que je désapprouvais (VIII, X, 24,
p. 946 ; nous soulignons).

Thème

42 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 42

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Au livre XIII, cette fois, sont évoqués les versets 10 et 11 du
chapitre 8 de l’Épître aux Romains :

Si le Christ est en vous, votre corps, il est vrai, est voué à la mort à
cause du péché, mais l’Esprit est votre vie à cause de la justice. Et si
l’Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en
vous, celui qui a ressuscité Jésus Christ d’entre les morts donnera
aussi la vie à vos corps mortels, par son Esprit qui habite en vous.

Voici la relecture de ce passage sous la plume d’Augustin :

Espère et persévère, jusqu’à tant qu’elle passe, la nuit, mère des
méchants [...], nuit dont nous fûmes, nous, les fils, “autrefois”,
quand nous étions “ténèbres” dont nous traînons les traces dans
un corps qui est mort “en raison du péché” [...]. Espère dans le
Seigneur [...]. Au matin, tout debout, je le verrai, monDieu, le salut
de ma face, Celui “qui rendra vie même à nos corps mortels à cause
de l’Esprit qui habite en nos cœurs” (XIII, 14, 15, p. 1097).

Par cette référence à Romains 8, c’est la relation symétrique entre
d’un côté le corps et l’esprit, et de l’autre la mort et la vie, qui est mise
en avant, ainsi que le triangle formé par le péché, la mort et le corps.

Deux autres versets de l’Épître aux Romains (13, 13-14) jouent un
rôle décisif lors de la scène du jardin de Milan, point culminant de la
conversion d’Augustin :

Refoulant l’assaut de mes larmes, je me redressai, interprétant tout
cela comme une injonction divine : tout ce que j’avais à faire, c’était
d’ouvrir le livre et de lire le premier chapitre sur lequel mon regard
tomberait [...]. Je revins donc précipitamment vers l’endroit où [...]
j’avais posé le livre de l’Apôtre en m’en allant tout à l’heure. Je le
saisis, je l’ouvris et lus en silence le premier chapitre sur lequel
tombèrent mes yeux : “Plus de ripailles ni de beuveries ; plus de
luxures ni d’impudicités ; plus de disputes ni de jalousies. Revêtez-
vous du Seigneur Jésus-Christ et ne vous faites pas les pourvoyeurs
de la chair dans les convoitises”. Je ne voulais pas en lire davantage,
ce n’était pas la peine. Aussitôt la phrase terminée, ce fut comme
une lumière de sécurité infuse en mon cœur, dissipant toutes les
ténèbres du doute (VIII, 12, 30, p. 951).

L’exhortation de saint Paul est d’abord négative – rejeter la convoi-
tise de la chair vis-à-vis de la nourriture et de la boisson comme
vis-à-vis du sexe, cette bipartition étant reprise au livre X – puis
positive – un appel à revêtir le Christ, c’est-à-dire, très concrètement,

Juliette de
Dieuleveult

* 43

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 43

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



la confirmation de l’appel à recevoir le baptême. On voit, de nouveau,
que la discipline vis-à-vis des tentations de la convoitise charnelle est
ordonnée à une fin plus haute, l’union au Christ. C’est, à nos yeux, un
aspect déterminant de la vision augustinienne de la chair.

La chair intériorisée

La méditation «Voilà ce que j’aime lorsque j’aime mon Dieu »
(X, 6, 8, p. 986-987) peut se lire en miroir de cette réflexion
d’Augustin sur la concupiscence de la chair. Une lecture rapide
pourrait laisser penser que ce qui a trait à la chair, ici déployée
selon les cinq sens, est condamné au profit des réalités spirituelles.
En réalité, la formulation négative – « ni des fleurs, des parfums, des
aromates la suave odeur, ni la manne ni le miel, ni les membres
ouverts aux charnelles étreintes, non, ce n’est pas ce que j’aime lorsque
j’aime mon Dieu » (ibid.) – n’équivaut pas à une condamnation de la
chair, mais elle permet de distinguer deux manières de s’y rapporter,
l’une charnelle, l’autre spirituelle. Cette dernière consiste en une
intériorisation – « lumière, voix, parfum, aliment, étreinte de
l’homme intérieur en moi » – qui coïncide, pour Augustin, avec la
découverte d’un Dieu « plus intérieur que le plus intime » en lui.
Surmontant l’opposition entre ce qui peut être aimé en Dieu et ce qui
ne le peut, et s’appuyant sur la figure de « l’homme intérieur », il
dessine une troisième dimension dont la formulation est négative
– « où se noue une étreinte que la satiété ne desserre » – mais le sens
positif, puisqu’il affirme l’existence d’une réalité stable, affranchie du
temps et de l’espace, de la corruption et de la satiété, en un mot, une
réalité éternelle qui n’est autre que Dieu lui-même. Le propos
d’Augustin vise la liberté du sujet, enracinée dans l’homme intérieur
et se déployant à partir de lui. C’est pleinement homme, dans toutes
les dimensions de la chair que le Fils de Dieu a voulu endosser, que le
sujet augustinien se présente à Dieu en ce début de livre X.

Pensée charnelle et bonté de la chair

La vision paulinienne de la chair et de l’esprit n’a pas cessé d’accom-
pagner la réflexion d’Augustin. Comme le rappelle Peter Brown, il
« mit un soin exceptionnel à relever, dans des commentaires fréquents
et persistants des Lettres de Paul que la chair n’était pas simplement
le corps ; c’était tout ce qui conduisait le moi à préférer sa volonté à
celle de Dieu (Cité de Dieu, XIV, 4) 12 ».

Thème

44 *

12 P. BROWN, Le renoncement à la chair,
op. cit., p. 500.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 44

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Augustin complète sa lecture de saint Paul par une réflexion sur le
chapitre 6 de l’Évangile de saint Jean, afin de démontrer la bonté de la
chair, en la distinguant de la pensée charnelle de la chair 13. Partant de
Romains 8, 6 – “Juger selon la chair, c’est la mort” – il invite, dans son
commentaire sur le quatrième Évangile, à distinguer la chair considérée
en elle-même, réalité bonne puisqu’elle est créée en vue de la vie éter-
nelle, et la pensée charnelle de la chair, pensée pécheresse en ce qu’elle
sépare la chair et l’Esprit. Il importe donc de comprendre spiri-
tuellement, et non charnellement, la parole de Jésus en Jean 6, 30 :
“La chair ne sert de rien, c’est l’Esprit qui vivifie” :

Comment donc faut-il comprendre ce qu’il ajoute : “C’est l’Esprit
qui vivifie, la chair ne sert de rien” ? [...] Seigneur, bon Maître,
comment la chair ne sert-elle de rien alors que tu as affirmé : “Si
quelqu’un ne mange pas ma chair et ne boit pas mon sang, il n’aura
pas la vie en lui” ? [...] Que veut donc dire : “La chair ne sert de
rien” ? [...]. “La chair ne sert de rien”, mais il s’agit de la chair seule ;
que l’Esprit se joigne à la chair, comme la charité se joint à la science,
et elle est grandement utile. Si la chair, en effet, ne servait de rien, le
Verbe ne se serait pas fait chair pour habiter parmi nous 14.

On ne saurait formuler plus nettement le rôle de la chair dans
l’économie du salut.

«Qu’est-ce que vivre selon la chair ? », demande Augustin dans les
premières pages du livre XIV de la Cité de Dieu. Sa réponse est
l’occasion d’approfondir sa réflexion sur la chair vécue de façon
charnelle et, surtout, d’affirmer la bonté de la chair « en son genre
et en son ordre » :

Il n’est donc pas nécessaire pour nos péchés et pour nos vices
d’accuser la nature de la chair en faisant injure au Créateur, car
la chair est bonne en son genre et dans son ordre. Mais déserter le
Créateur qui est bon pour vivre selon une créature, elle aussi bonne,
n’est pas un bien, soit qu’on choisisse de vivre selon la chair, soit
selon l’âme, soit selon l’homme dans son entier [...] 15.

Au fond, pour Augustin, « ce qui est condamnable, ce n’est pas de
ressentir les résistances de la chair, c’est d’être conduit par la chair 16 ».

Juliette de
Dieuleveult

* 45

13 Nous remercions Jérôme Alexandre,
professeur à la Faculté Notre-Dame
(Collège des Bernardins), d’avoir partagé
avec nous son interprétation de ces deux
passages.
14 Traité sur l’évangile de Jean 27, 5,
Bibliothèque Augustinienne 72, p. 540-

542 ; nous soulignons et modifions la
traduction.
15 Cité de Dieu, XIV, 5, Œuvres II,
p. 554.
16 Commentaire sur l’Épître aux Galates
de saint Paul 47, Corpus scriptorum eccle-
siasticorum latinorum (CSEL) 84, p. 123.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 45

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



La chair assumée

Le don de l’Incarnation

« La polysémie que prend le mot “chair”, ambiguïté déjà présente
chez saint Paul dont [Augustin] s’inspire, ne doit pas tromper : le
chemin du salut est celui de l’Incarnation, celui de la chair 17 ». Pour
Augustin, il n’est pas de don plus grand que l’Incarnation, source de
tous les autres : « Tous ces dons si grands de Dieu, et bien d’autres
qu’il serait trop long d’énumérer et d’analyser maintenant, n’auraient
pas existé si “le Verbe” ne s’était fait “chair” 18 ». Le dessein divin de
salut suppose d’assumer la condition charnelle, tout en écartant la
concupiscence : « Ainsi convenait-il que rien de cette concupiscence
charnelle ne soit présent lors de la conception par la Vierge de celui en
qui l’auteur de la mort [Satan] ne trouverait rien qui mérite la mort,
lui qui, cependant, lorsqu’il le tuerait, serait vaincu par la mort de
l’auteur de la vie » (ibid.). Ou encore : « C’est parce que Dieu,
humblement, a assumé [l’homme] que, né de la Vierge, il a vaincu »
(ibid.). Pour autant, ce mystère ne se dévoile pas d’emblée aux yeux
d’Augustin. Ainsi Augustin écrit-il à propos de cette même concep-
tion virginale :

Une telle nature [le Christ] ne pouvait naître de la Vierge Marie
sans s’allier à la chair, et, tel que je l’imaginais, je ne le voyais pas
s’allier sans se souiller. Je craignais donc de le croire né de la chair, de
peur d’avoir à le croire souillé par la chair. Aujourd’hui, tes spirituels
souriront gentiment et affectueusement, s’ils lisent ces lignes de mes
confessions. Voilà bien pourtant où j’en étais (V, 10, 20, p. 873 ;
nous soulignons).

C’est à partir du livre VII des Confessions qu’Augustin commence à
approfondir « le mystère du Verbe fait chair » (VII, 18, 24, p. 923).
L’humilité du Christ le frappe particulièrement : « Pour commencer,
tu voulus me montrer à quel point “tu résistes aux superbes et donnes
la grâce aux humbles”, et par quelle grande miséricorde tu as montré
aux hommes la voie de l’humilité, puisque ton “Verbe s’est fait chair”
et qu’il “a habité parmi nous” » (VII, 9, 13, p. 914). Augustin fait de
l’humilité la condition de la rencontre avec le Christ. Accepter que
Dieu se fasse homme, endossant la fragilité de la créature, suppose, en
effet, de prendre ses distances avec la vision d’un Dieu lointain et

Thème

46 *

17 A. MASSIE, « Augustin, les Mani-
chéens et la manducation de la chair »,
Communio 43/5, sept.-oct. 2018, p. 75-
84, ici p. 81.

18 Trin. XIII, 18, 23,Œuvres III, p. 616.
Voir aussi Commentaire des psaumes 85,
1, Corpus Christianorum, Series Latina,
(CCL) 39, p. 1176.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 46

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



inaccessible : « En croyant que ton Verbe était beaucoup trop loin de
s’unir à l’humain, nous aurions bien pu désespérer de nous, s’il ne
s’était fait chair, “habitant parmi nous” » (X, 43, 69, p. 1027).

Surtout, il faut bien comprendre que l’enjeu n’est pas tant la
christologie pour elle-même que la perspective de jouir de Dieu :
« Et je cherchais la Voie où acquérir la force, pour être apte à jouir de
toi » (VII, 18, 24, p. 923). Ce n’est pas un hasard si Augustin, à la fin
du livre VII, confesse son désir de « tenir [son] Dieu » : la jouissance
annule la distance, elle permet d’être uni à Dieu de tout son être :
« Pour moi, mon bien, c’est de m’attacher à Dieu 19 ».

Le don de l’Eucharistie : « c’est en moi que tu seras changé 20 »

Or la voie qui conduit à goûter la fruitio Dei, c’est le Christ :

Et je cherchais la Voie où acquérir la force, pour être apte à jouir de
toi. Mais je n’allais pas la trouver jusqu’à tant que j’eusse étreint le
“Médiateur entre Dieu et les hommes, Jésus-Christ Homme, qui
est au-dessus de tout, Dieu béni pour les siècles ; il nous appelle et
dit “Je suis la Voie, la Vérité et la Vie” ; et la nourriture que je ne
pouvais prendre faute de force, il la mêle à la chair, puisque “le
Verbe s’est fait chair”, afin que ta Sagesse, par qui tu as créé toutes
choses, se fît le lait de notre enfance (ibid.).

Ici, la connaissance de Dieu est assimilée à une nourriture, comme
dans les Livres d’Ézéchiel (2, 8 – 3,4) ou de l’Apocalypse (10, 8-9), et
selon un rapprochement entre la sagesse, sapientia, et le verbe sapere
dont la valeur première est « goûter », ou encore « avoir du goût ». Or
Augustin a constaté que les « fictions vaines » des Manichéens, à
travers lesquelles il espère trouver une réponse à sa quête de Dieu,
sont semblables à des plats qui saturent sans rassasier et, surtout,
qu’elles n’ont pas le goût de Dieu :

Et voici les plats dans lesquels, au lieu de toi, on te présentait à ma
faim de toi : le soleil et la lune, de belles œuvres de toi, mais tout de
même des œuvres de toi, et non pas toi [...]. Et l’on m’apportait
encore sur ces plats de fantomatiques splendeurs [...]. Cependant,
dans l’idée que c’était toi, je m’en nourrissais, à vrai dire sans avidité,
car tu n’avais pas à ma bouche la saveur de ce que tu es ; non, ce n’était

Juliette de
Dieuleveult

* 47

19 Psaume 72, 28 (Vulgate) ; cité en VII,
11, 17. Voir Commentaire des psaumes 72,
34.

20 Voir Conf. VII, 10, 16.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 47

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ



pas toi, ces fictions vaines, elles ne m’alimentaient pas, elles m’épui-
saient encore plus (III, 6, 10, p. 823-824 ; nous soulignons)21.

C’est donc à dessein qu’Augustin insiste sur la réception du don de
l’Eucharistie comme une nourriture, tant corporelle que spirituelle.
À l’instar de ce qui est donné à contempler dans l’Incarnation du
Verbe, c’est en traversant pleinement la réalité de la chair – consi-
dérée positivement, comme étant la condition que le Christ a voulu
partager – que l’on accède à la plénitude du don de l’Eucharistie. Car
l’Eucharistie est le lieu d’une incorporation au Christ :

Éternelle Vérité ! Véritable Charité ! Et chère Éternité ! [...] Tu as
ébloui mon regard tout infirme par la force de ton rayonnement sur
moi. Voici que j’ai tremblé d’amour et de frisson : et je me découvris
dans la région lointaine où rien ne te ressemble, comme si j’enten-
dais ta voix d’en haut me dire : “Je suis l’aliment des grands ; grandis
et tu me mangeras. Et tu ne me changeras pas en toi, tel l’aliment de ta
chair, c’est en moi que tu seras changé22”.

On notera qu’Augustin, éloigné dans la « région où rien ne
ressemble [à Dieu] », semble écarté de cet « aliment », comme s’il
n’était pas assez grand pour s’en approcher. Que peut signifier cette
invitation : «Grandis et tu me mangeras » ? N’avons-nous pas dit,
avec Augustin, que l’humilité est le sceau de l’Incarnation et la clef
pour suivre le Christ ? Il semble que l’adjectif « grand » ne doit pas
être compris ici en référence à l’orgueil, contrairement à un passage du
livre III où Augustin, désireux de lire la Bible, découvre qu’il n’est pas
assez humble pour y pénétrer : « [les Écritures] étaient faites pour
grandir avec les petits : mais, moi, je dédaignais d’être petit, et, dans
mon enflure vaniteuse, je me voyais grand » (III, 5, 9, p. 823). Le
terme « grand » renvoie plutôt au motif, fréquent chez saint Paul, de
la croissance humaine, depuis le bébé nourri au lait maternel jusqu’à
l’adulte capable de recevoir une nourriture solide, qui sous-tend cette
réflexion d’Augustin sur l’Eucharistie. Il considère en effet, en ce
point de son itinéraire, que sa foi au Verbe incarné est encore dans
l’enfance : « C’est que je n’avais pas l’humilité de qui cherche à
posséder mon Dieu Jésus dans son humilité, ni ne savais quelle
leçon nous donne sa faiblesse » (VII, 18, 24, p. 923).

Abaissement de Dieu, élévation de l’homme, tel est l’« admirable
échange » dont le sacrifice eucharistique est le mémorial, et qui

Thème

48 *

21 Voir A. MASSIE, « Augustin, les
Manichéens et la manducation de la
chair », op. cit., p. 76-79.

22 Conf. VII, 10, 16, p. 917-918 ; nous
soulignons et modifions la traduction.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 48

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



s’accomplit dans la Passion et la Résurrection du Christ. C’est dans ce
mystère, en effet, que le Christ opère le prodige de cette participation
mutuelle entre les hommes et lui. Par sa mort, il participe à leur
condition mortelle ; par sa Résurrection, il les fait participer à sa
propre vie :

Car nous n’avions pas de notre côté de quoi vivre, et lui, de son côté,
n’avait pas de quoi mourir. Aussi établit-il avec nous, à balance
égale, un admirable échange : ce dont il est mort était nôtre, ce dont
nous vivrons sera sien. De toute évidence, pourtant, la chair qu’il a
empruntée de nous pour en mourir, c’est lui qui l’a fournie, elle
aussi, puisqu’il en est le Créateur ; mais la vie que nous vivrons avec
lui et en lui, ce n’est pas de nous qu’il l’a reçue23.

Ancienne élève de l’École normale supérieure (Ulm), agrégée de lettres
modernes, docteur en études latines (Sorbonne Université) et docteur
(doctor designata) en théologie (Institut Catholique de Paris), Juliette
de Dieuleveult enseigne la théologie au Theologicum et à l’Institut
d’Études Religieuses de l’Institut Catholique de Paris, ainsi qu’au Collège
des Bernardins (ISSR et Cours Publics).

Juliette de
Dieuleveult

* 49
23 Sermon 218 C, 1, SC 116, p. 203 ; nous
modifions la traduction.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 49

De la concupiscentia carnis à la chair du Christ


