
L’ascension chrétienne de la chair
chez saint Thomas d’Aquin

«Je vous salue Marie, pleine de grâce, le Seigneur est avec vous » : pour
la première fois dans l’histoire, ce n’est pas l’homme qui s’incline

devant l’ange, mais l’ange qui révère une créature humaine, comme le
souligne saint Thomas dans son sermon sur la Salutation angélique.
La Vierge Marie dépasse les anges par « une plénitude de grâce telle
qu’elle rejaillit de son âme sur sa chair, et que, de cette même chair,
elle conçut le Fils de Dieu 1. » La chair jusque-là associée à la corrup-
tion de la mort et opposée à la noblesse de l’esprit, acquiert par
l’Incarnation une dignité inouïe.

Réalisme de la chair et réalité de l’Incarnation

Aussi saint Thomas ne répugne-t-il pas dans un traité de théologie à
évoquer la chair et les os, le sang et le sperme, les ongles et les cheveux.
Il prend soin de préciser que le corps du Christ n’a pas été formé
directement à partir de la chair et des os de la Vierge, mais à partir de
son sang, qui est de « la chair en puissance 2 » : puisqu’Adam était au
principe de la nature humaine, il avait en lui de la chair et des os
relevant de cette fonction de principe, Ève a donc pu être formée
à partir de lui sans porter atteinte à l’intégrité de son corps, mais dans
le corps de la Vierge Marie il n’y avait que la chair et les os relevant
de son intégrité personnelle, que le Christ aurait donc détruite si
son corps avait été formé à partir de la chair et des os de la Vierge.
À l’image du Christ qui, comme le dit le Te Deum, n’a pas craint le
sein d’une vierge, « non horruisti Virginis uterum », saint Thomas
n’hésite pas à descendre dans les entrailles de la Vierge pour montrer
que le corps du Christ a été formé à partir du sang le plus pur de
Marie, sans intervention de la semence ni aucun mouvement de
convoitise ou de sensualité : « C’est en effet par l’opération du
Saint-Esprit que ce sang s’est amassé dans le sein de la Vierge
pour former le corps du Christ » (ST, IIIa, q. 31, a. 5, ad 3).

Ce réalisme de la chair permet à saint Thomas de défendre la réalité
de l’Incarnation contre les hérésies qui la jugent indigne de la

* 511 Exposition de la salutation angélique, a. 1. 2 Somme de théologie (ST), IIIa, q. 31, a. 5.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 51

Chirine
Raveton



transcendance de Dieu. Selon les manichéens, « le Fils de Dieu [...]
est bien descendu du ciel, mais sa chair n’est pas une chair véritable,
c’est un chair apparente 3 », ou « un corps fantomatique 4 ». Saint
Thomas explique que pour contrer cette erreur les saints pères ont
ajouté dans le symbole de Nicée la mention «Et incarnatus est5 »,
« Par l’Esprit Saint il prit chair de la Vierge Marie et s’est fait
homme », là où le symbole des Apôtres dit seulement que Jésus-
Christ « a été conçu du Saint-Esprit, est né de la Vierge Marie ». Le
Christ a assumé une chair véritable, comme il l’a prouvé après sa
résurrection à ses disciples qui pensaient voir un esprit : « Touchez et
constatez qu’un esprit n’a ni chair ni os, comme vous voyez que j’en
ai » (Luc, 24, 39). Il est impossible que le Fils de Dieu, maître de
vérité et la vérité même, fasse œuvre de fausseté en montrant une
apparence de chair sans réalité. La sainte Écriture ne ment pas quand
elle affirme avec saint Jean (1, 14) que « le Verbe s’est fait chair »
(CG, IV, 29, 2).

Le Fils de Dieu a bien assumé un corps véritable, et plus précisément
un corps charnel et terrestre : la référence à la chair permet d’écarter
l’hérésie de Valentin pour qui le Christ avait certes un corps authen-
tique, mais un corps céleste (CG, IV, 30 ; ST, IIIa, q. 5, a. 2) 6. Il
n’aurait rien reçu du corps de la Vierge Marie mais son corps venu du
ciel serait passé par elle comme par un canal. La distinction entre
corps céleste et corps terrestre est dépendante de la physique aristo-
télicienne reprise par saint Thomas. Les corps terrestres ou inférieurs
sont corruptibles car composés des quatre éléments simples, le feu, la
terre, l’air et l’eau, qui ont des qualités 7 et des mouvements contraires,
alors que les corps célestes sont incorruptibles et composés d’un
cinquième élément, le cinquième corps, ou quinte essence (CS, II,
d. 14 q. 1 a. 2 resp.) dont le mouvement est circulaire et sans
contraire. Or, comme le rappelle saint Thomas pour réfuter
Valentin, « la matière propre de l’homme, c’est la chair humaine,
les os, etc., et de même le feu, l’air, l’eau et la terre et les autres qualités
que nous sentons constituent la matière propre de la chair, des os et
des autres parties du corps » (CG, IV, 30, 3). Le corps humain est
bien un corps terrestre, fait de chair, d’os et de sang, eux-mêmes
composés des quatre éléments inférieurs. Si le Christ avait assumé un
corps céleste, il n’aurait pas été humain, or le Fils de Dieu devait
assumer la nature humaine pour la restaurer et la réconcilier avec
Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2 et q. 4, a. 1).

Thème

52 *

3 Explication du Credo, art. 3, 49.
4 Somme contre les Gentils (CG), IV, 29 ;
ST, IIIa, q. 5, a. 1.
5 Explication du Credo, art. 3, 46 et 49.

6 ExplicationduCredo, art.3,51 ;Commentaire
des Sentences (CS), III, d. 2 q. 1 a. 3 qc. 1 resp.
7 Feu chaud et sec, terre froide et sèche,
air chaud et humide, eau froide et humide.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 52

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



La chair au service de l’intelligence humaine

Mais pourquoi les hommes ont-ils un corps charnel ? C’est un fait
d’observation, « il est évident qu’à la nature du corps humain appar-
tiennent les chairs, les os, le sang etc. » (ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.).
Mais, au-delà de l’évidence, saint Thomas justifie cette affirmation
par la référence à des autorités et par l’analyse philosophique de l’âme
humaine, qui appelle la chair.

Saint Thomas convoque l’Écriture sainte, notamment ce verset du
Livre de Job : « Tu m’as revêtu de peau et de chair, tu m’as tissé d’os et
de nerfs 8 ». Les nerfs et les os sont associés à la consistance et à la
vigueur des organes, entourés à l’extérieur par la peau et les chairs 9.
Saint Thomas fait aussi référence à l’autorité d’Aristote, il évoque « la
chair et les os qu’il faut faire entrer dans la définition de l’homme,
comme le montre le Philosophe » (ST, IIIa, q. 5, a. 2, resp.). Aristote
affirme en effet : « la forme de l’homme nous apparaît résider toujours
dans la chair, les os et les parties analogues », pour distinguer, contre
les platoniciens, les formes mathématiques que l’on peut effective-
ment séparer de leur matière – un cercle peut être en pierre ou en
bois, mais la pierre et le bois ne font pas partie de l’essence du cercle –
des formes naturelles qui ne sont pas séparables de la même façon : on
ne peut pas dissocier l’essence de l’homme de la chair et des os, la
chair et les os font partie de sa définition.

Autrement dit, l’âme humaine ne peut résider dans une autre
matière que la chair et les parties associées comme les os et le
sang. Saint Thomas, fidèle à l’hylémorphisme d’Aristote, montre
que l’âme est la forme du corps humain (CG, II, 68 ; ST, Ia,
q. 76, a. 1). Aussi quand il parle de la chair, désigne-t-il la chair
animée, si la chair n’est plus unie à l’âme, ce n’est plus réellement de la
chair. « Il est certain que la chair ne reçoit son caractère propre de
chair que par l’âme ; c’est évident car, une fois séparée du corps d’un
homme ou d’un bœuf, la chair de l’homme ou du bœuf ne peut être
appelée chair que d’une manière équivoque 10. » La chair humaine est
unie à une âme humaine qui partage avec les animaux toutes les
facultés liées à la vie et à la sensibilité, mais qui a de surcroît la capacité
de penser, ou l’intellect, comme les anges. L’homme est à l’horizon du
monde visible et du monde invisible (CG, II, 68, 6) : il a la chair la
plus délicate de tous les animaux, il est au sommet du monde des
corps, mais au plus bas degré du monde des esprits, car son âme

Chirine
Raveton

* 53

8 Job, 10, 11. Cité par ex. dans CG III,
67, 7.
9 Commentaire du livre de Job, 10, 11.

10 Commentaire de l’évangile de saint Jean
chap. 1, leçon 7 ; voir aussi ST, Ia, q. 76,
a. 8, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 53

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



a besoin des sens pour penser, elle atteint la vérité par abstraction à
partir des créatures sensibles, là où les anges reçoivent la vérité
directement de Dieu (ST, Ia, q. 55, a. 2). L’âme intellectuelle de
l’homme doit être unie à un corps doué de sens pour percevoir ces
réalités matérielles à partir desquelles elle connaît.

Le corps de l’homme est donc nécessairement un corps sensible, et
plus précisément tactile, car « tous les sens dérivent du toucher » (ST,
Ia, q. 76, a. 5, resp.). Saint Thomas hérite ici des analyses d’Aristote sur
le toucher dans le traitéDe l’âme, qu’il commente en insistant sur le rôle
fondamental de ce sens : « le toucher est le fondement de tous les autres
sens ; manifestement, en effet, l’organe du toucher est diffus par tout
le corps et n’importe quel instrument de n’importe quel sens est aussi
l’instrument du toucher. D’ailleurs, ce en rapport à quoi on est dit
plus sensible, c’est le sens du toucher 11. » Le toucher est d’une certaine
façon présent dans les autres sens, puisque « les autres sens aussi
sentent en touchant » (ibid., III, l. 18 n. 1), la différence étant que le
toucher sent immédiatement, alors que la vue, l’ouïe et l’odorat sentent
par l’entremise d’un milieu – le goût étant une forme de toucher.

L’âme humaine doit donc être unie à un corps tactile, or le toucher
suppose la chair. En effet, le toucher a pour objet le chaud et le froid, le
sec et l’humide, le dur et le mou, qui sont les qualités propres aux quatre
éléments, terre, feu, eau, air. Or le toucher doit lui-même être situé à
mi-chemin de ces qualités contraires pour les percevoir ; le toucher ne
perçoit pas le chaud ou le froid en tant que tels, mais l’excès ou le défaut
par rapport à l’état actuel de son organe (ibid., II, l. 23 n. 19). L’organe
du toucher doit donc être composé de ces quatre éléments pour
avoir une position moyenne entre tous ces contraires. Par exemple,
il ne peut être composé que de la seule terre, qui est froide et sèche.

Cela est vrai non seulement en rapport aux qualités de la terre, mais
aussi à toutes les qualités tangibles. Or dans les corps simples, il
n’existe pas de position intermédiaire dans les qualités tangibles ;
on trouve au contraire ces qualités mêmes, dans l’extrême de leur
contrariété. Il en devient manifeste que le sens du toucher ne peut
s’exercer avec aucun corps simple, ni avec quoi que ce soit de voisin
des corps simples. C’est pourquoi, avec les os, les cheveux et autres
pareilles parties, nous ne sentons pas, parce qu’y surabonde ce qui
appartient à la terre, et qu’ils ne se réduisent pas à une position
intermédiaire, comme le toucher le requiert (ibid., III, l. 18 n. 3).

Thème

54 *

11 Commentaire du traité De l’âme, II, l. 19
n. 6.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 54

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Ce avec quoi le toucher s’exerce doit donc être une composition
particulièrement équilibrée des quatre éléments, pour qu’aucun ne
l’emporte sur l’autre, et « dans la mesure où l’organe du toucher se
rapprochera davantage de cette combinaison moyenne, dans cette
mesure même le toucher sera plus fin » (ST, I, q. 76, a. 5, resp.). La
chair possède cette complexion équilibrée qui rend possible le
toucher. Saint Thomas aime ici à citer Aristote (De l’âme, II, 9,
421 a 25) qui associe la délicatesse de la chair à la qualité de
l’intelligence : « L’homme est celui de tous les animaux qui a le
toucher le plus fin ; et parmi les hommes, ceux qui ont le toucher
le plus fin sont d’intelligence plus pénétrante. Aristote en donne cet
indice : “Ceux qui ont des chairs délicates ont l’esprit délié.” » (ST, I,
q. 76, a. 5, resp.). « [...] la délicatesse de la chair et la finesse du tact,
qui manifestent l’équilibre de la complexion, sont les signes d’un bon
intellect » (CG, II, 90, 2). Saint Thomas précise son propos dans son
Commentaire du traité De l’âme d’Aristote :

Du fait que l’homme ait le meilleur toucher, il se trouve le plus
prudent de tous les animaux. Dans le genre humain, c’est du sens
du toucher qu’on tient d’être ingénieux ou non, et non d’un autre
sens. En effet, ceux qui ont la chair dure et sont dotés, par consé-
quent, d’un mauvais toucher, sont ineptes d’esprit, tandis que ceux
qui sont tendres de chair et par conséquent dotés d’un bon toucher
ont de bonnes aptitudes d’esprit. En outre, aussi, les autres animaux
ont des chairs plus dures que l’homme (Commentaire du traité De
l’âme, II, l. 19 n. 5).

Alors que la vue est un sens plus spirituel, ce n’est pas lui qui
détermine la capacité de l’esprit, insiste Thomas (ibid., II, l. 19
n. 6), pas plus que l’ouïe, mais bien le toucher, parce que plus la
chair est sensible, meilleure est l’intelligence.

La bonté d’un Dieu incarné qui se rend visible,
vulnérable et mortel

Le corps humain est donc fait d’une chair composée de manière
équilibrée des quatre éléments. Parce que la chair humaine est animée
par une âme intellectuelle 12, elle est la plus complexe de toutes les
chairs, et c’est d’ailleurs pourquoi le corps humain est « ce qu’il y a de

Chirine
Raveton

* 55

12 ST, IIIa, q. 5, a. 4, resp. : « Puisque
le corps est proportionné à l’âme comme
la matière à sa forme propre, une chair
qui ne possède pas une âme humaine
rationnelle n’est pas une véritable chair

humaine. C’est pourquoi, si le Christ
avait eu une âme sans intelligence, il
n’aurait pas eu une chair véritablement
humaine, mais une chair animale ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 55

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



plus haut dans le genre des corps » (CG, II, 68, 6). La chair humaine
est donc a priori aux antipodes de Dieu, pur esprit qui n’est composé
d’aucune partie : «Dieu et la chair sont infiniment éloignés, puisque
Dieu est souverainement simple, tandis que la chair, surtout chez
l’homme, est complexe » (ST, IIIa, q. 1, a. 1, obj. 2). L’Incarnation
manifeste donc, quand on songe à l’abîme qui sépare Dieu et la chair,
« l’excellence infinie de sa bonté » (ST, IIIa, q. 1, a. 1, ad 2).

Il est certain en effet que l’âme rationnelle est plus semblable à Dieu
que la chair et certes, c’eût déjà été un grand mystère d’amour si
le Verbe n’avait assumé qu’une âme humaine qui lui ressemble
davantage ; mais prendre une chair si éloignée de la simplicité de la
nature divine fut le signe d’un bien plus grand amour encore, et
même d’un amour inestimable 13.

Depuis le péché originel l’homme a perdu la connaissance claire de
Dieu qu’il avait dans l’état d’innocence (ST, Ia, q. 94, a. 1) où il était
« inondé par la lumière de la sagesse divine (ST, IIIa, q. 1, a. 3,
resp.) 14 ». Désormais l’homme est laissé à ses seules facultés natu-
relles, or l’intelligence humaine s’appuie sur la connaissance sensible,
elle n’atteint les réalités spirituelles que de façon obscure à partir des
réalités sensibles. Dieu s’est donc mis à la hauteur de l’intelligence
humaine. « Parce que l’homme, en abandonnant Dieu, s’était
effondré au niveau des réalités corporelles, il convenait que Dieu,
en s’incarnant, lui apporte le remède du salut par des moyens
corporels » (ST, IIIa, q. 1, a. 3, ad 1).

Pour que la manière de monter vers Dieu soit facile, il convenait
que l’homme s’élève vers Dieu à partir de ce qui lui est connu, aussi
bien selon l’intellect que selon l’affectivité. Et parce qu’il est conna-
turel à l’homme, dans l’état de sa misère présente, de tirer la
connaissance à partir des réalités sensibles et que son affectivité
se porte vers elles, Dieu s’est donc convenablement rendu visible en
prenant la nature humaine, afin que nous soyons entraînés à
l’amour et à la connaissance des réalités invisibles à partir de réalités
visibles (CS, III, d. 1 q. 1 a. 2 co. Voir aussi CG, IV, 54, 4).

Thème

56 *

13 Commentaire de l’évangile de saint Jean,
chap. 1, leçon 7.
14 Voir aussi CS, II, d. 23 q. 2 a. 1 ad 1 :
«On dit qu’Adam, en son premier état, a
vu Dieu sans intermédiaire, non pas parce
qu’il le voyait par son essence, mais parce
qu’il ne parvenait pas à sa connaissance au
moyen d’une argumentation tirée des

créatures sensibles, mais au moyen d’un
effet spirituel reflété dans son intellect,
comme les anges aussi [le] voyaient en
leur premier état. C’est pourquoi on dit
qu’après le péché, des signes sacramentels
ont été nécessaires pour que les réalités
spirituelles soient manifestées à l’homme
à partir de réalités sensibles. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 56

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



De même qu’une pensée reste invisible dans notre esprit tant qu’elle
n’est pas exprimée au-dehors dans une parole matérielle, sonore,
visuelle ou tactile, de même le Verbe de Dieu, par lui-même invisible
dans le sein du Père, nous est devenu accessible en revêtant notre
chair (CG, IV, 46, 2), et nous avons pu l’entendre, le voir et le
toucher.

Mais la déficience qui fait obstacle chez l’homme à la connaissance
de Dieu n’est pas seulement cognitive, elle est surtout morale et
spirituelle. La blessure du péché qui habite le cœur des hommes
les rend aveugles à la lumière de Dieu, même si elle se fait proche
d’eux en s’incarnant. Saint Thomas commente en ce sens la guérison
miraculeuse de l’aveugle dont Jésus enduit les yeux de boue et de
salive, la boue symbolisant la nature humaine du Christ, la salive la
personne divine du Verbe :

[...] non seulement à cause de la faiblesse naturelle, mais encore en
raison de l’imperfection due au péché, les yeux spirituels des
hommes étaient incapables de contempler la lumière divine.
Comme le dit le Psaume 58, 9 : Le feu, celui de la concupiscence,
est tombé sur eux et ils n’ont pas vu le soleil, c’est-à-dire le Soleil de
justice. Donc, pour que nous puissions voir la lumière divine, le
Verbe a guéri les yeux des hommes en faisant de sa chair un collyre
salutaire, de sorte que les yeux corrompus par la concupiscence de la
chair puissent guérir par sa chair 15.

La chair du Christ nous guérit de la blessure du péché parce qu’en
elle le Fils de Dieu s’est fait vulnérable ; « c’est par ses meurtrissures
que nous sommes guéris » (Isaïe, 53, 5). « La passion du Christ est
corporelle ; cependant elle reçoit une vertu spirituelle de la divinité à
laquelle sa chair a été unie comme instrument. Par cette vertu la
passion du Christ est cause de la rémission des péchés » (ST, IIIa,
q. 49, a. 1, ad 2).

En s’incarnant, Dieu s’est donc rendu vulnérable, pour nous guérir
du péché par ses souffrances et sa mort, et nous reconduire à la vie
divine et éternelle. Le Fils de Dieu s’est incarné afin de satisfaire pour
le péché des hommes, en prenant sur lui nos souffrances et la mort
consécutives au péché originel (ST, IIIa, q. 14, a. 1, resp.). « Il
convenait donc que le Fils de Dieu assumât une chair soumise aux
infirmités humaines, afin de pouvoir en elle souffrir, être éprouvé,

Chirine
Raveton

* 57
15 Commentaire de l’évangile de saint Jean,
chap. 1, leçon 8.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 57

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



ainsi nous porter secours » (ST, IIIa, q. 14, a. 1, sed contra). Dieu
s’est fait l’un de nous pour que l’offense que les hommes lui ont faite
puisse être réparée : un simple homme ne pouvait satisfaire pour un
péché contre Dieu qui a donc une portée infinie, il fallait pour cela un
homme-Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2). L’Incarnation répond à la fois à la
justice et à la miséricorde de Dieu, le péché originel est réparé
– justice – mais par Dieu lui-même qui se fait homme – miséricorde
(ST, IIIa, q. 46, a. 1, ad 3). En assumant la chair humaine, le Fils de
Dieu a assumé les infirmités et les souffrances de notre chair (ST,
IIIa, q. 14, a. 1), et il en a souffert plus intensément que quiconque, en
raison de la sensibilité parfaite de sa chair formée par le Saint-Esprit
(ST, IIIa, q. 46, a. 6, resp.) : « la passion avait un caractère aigu, en
raison de la complexion de celui qui souffrait, qui était la plus
équilibrée : son toucher était donc le meilleur et, par conséquent, il
y avait en lui une sensation aiguë de la blessure (en effet, la bonté du
toucher est aussi attestée par la bonté de la complexion et la bonté
de l’esprit, comme on le dit dans Sur l’âme) » (CS, III, d. 15 q. 2 a. 3
qc. 3 co.). La délicatesse de la chair est associée à une sensibilité plus
haute, elle favorise l’intelligence mais en même temps intensifie la
douleur qui atteint son sommet chez le Christ.

Le Fils de Dieu en prenant une chair humaine a pris sur lui nos
souffrances jusqu’à la mort. Saint Thomas rappelle que la mort est un
châtiment du péché 16 − « Le jour où vous mangerez du fruit de
l’arbre, vous mourrez de mort » (Genèse, 2, 17) − aussi fallait-il que le
Christ meure puisqu’il a pris sur lui le châtiment que nous avions
mérité, pour nous en délivrer (ST, IIIa, q. 14, a. 1, resp. ; IIIa, q. 50,
a. 1, resp.). « Par sa mort il a détruit notre mort » (ST, IIIa, q. 50, a. 1,
ad 3). Mais si cette mort nous conduit à la vie, c’est parce que celui qui
est mort est la Vie ! (ST, IIIa, q. 50, a. 6, ad 1) 17. Seule la nature
humaine du Christ a été atteinte par la mort : «Nous ne devons pas
croire que le Christ a souffert la mort de telle manière que sa divinité
soit morte 18 ». Ainsi, et c’est un point capital, si le corps du Christ a
bien été séparé de son âme par la mort, son corps et son âme sont
restés tous deux unis au Fils de Dieu. La chair du Christ est restée
unie à la divinité même après la mort : « la chair du Christ ayant été
unie au Fils de Dieu dans la même personne et hypostase avant la
mort, elle lui est demeurée unie même après la mort » (ST, IIIa, q. 50,
a. 2, resp.). On peut donc affirmer que le Fils de Dieu a été enseveli
dans le sépulcre (ST, IIIa, q. 50, a. 2, s. c.), puisque la chair du Christ

Thème

58 *

16 Sachant que dans l’état d’innocence, la
mort (naturelle) était empêchée par la grâce.
17 « La mort du Christ a produit notre
salut, en vertu de la divinité qui lui

était unie, et non pas au seul titre de la
mort. »
18 Explication du Credo, art. 4, § 60.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 58

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



restait, même après sa mort, unie personnellement au Fils de Dieu.
« Le Verbe de Dieu a pris une âme et une chair qu’il s’est unies ; ce fut
donc cette union avec le Verbe qui a fait Dieu homme, et l’homme
Dieu. Or, cette union n’a pas cessé d’exister, comme si le Verbe s’était
séparé de l’âme ou de la chair ; ce qui a cessé d’exister, pourtant, c’est
l’union de la chair et de l’âme » (ST, IIIa, q. 50, a. 4, ad 1). Puisque
par la mort, la chair et l’âme du Christ ont été séparées, et sont restées
séparées pendant trois jours jusqu’à sa résurrection, saint Thomas en
déduit que pendant ces trois jours de sa mort, le Christ n’était plus un
homme (ST, IIIa, q. 50, a. 4 ; CS, III, d. 22 q. 1 a. 1 resp.). Mais le
corps mort du Christ restait bien uni à la personne divine du Fils.

Le Verbe de Dieu s’est uni à la chair par l’intermédiaire de l’âme, en
ce sens que la chair appartient par l’âme à la nature humaine que le
Fils de Dieu voulait assumer ; mais non en ce sens que l’âme serait
l’intermédiaire qui relie entre elles la divinité et la chair. La chair
doit à l’âme d’appartenir à la nature humaine, même après que l’âme
en a été séparée ; car le cadavre conserve, en vertu du plan divin, un
ordre à la résurrection. Aussi l’union de la divinité à la chair n’a-
t-elle pas été détruite (ST, IIIa, q. 50, a. 2, ad 2).

En raison de cette union à la divinité, le corps du Christ ne s’est pas
décomposé ni réduit en poussière : « la vertu divine a préservé le corps
du Christ de la corruption, de même qu’elle l’a ressuscité » (ST, IIIa,
q. 51, a. 3, ad 2). Saint Thomas distingue deux misères du corps
humain après la mort, par lesquelles il est rendu à la terre, « Tu es
terre et tu retourneras à la terre » (Genèse, 3, 19) : être placé sous terre
dans un tombeau, et être décomposé dans les éléments dont il est
constitué. Comme les autres hommes, le corps du Christ a été
enseveli, mais à la différence des autres hommes, parce que son
corps est « l’oeuvre de l’Esprit Saint », il n’a pas subi la décomposi-
tion 19. « La puissance de la divinité » (CS, III, d. 21, q. 1, a. 2, ad 4)
faisait obstacle à ce processus naturel. Saint Thomas remarque donc
que Nicodème n’avait pas encore « la vraie foi en la Résurrection »,
quand il a apporté un mélange de myrrhe et d’aloès pour embaumer le
corps du Christ, « comme si le corps de Jésus avait besoin d’être
protégé de la corruption 20 ».

La résurrection du Christ n’a pas eu lieu immédiatement après sa
mort, afin qu’on ne doute pas de la réalité de sa mort 21. Au troisième
jour le corps et l’âme du Christ se sont réunis l’un à l’autre par la

Chirine
Raveton

* 59

19 Compendium theologiae, I, 234.
20 Commentaire sur l’évangile de saint
Jean, chap. 19, leçon 6.

21 ST, IIIa, q. 53, a. 2, resp. ; CS, III,
d. 21 q. 2 a. 2 ; Compendium theologiae, I,
236.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 59

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



puissance de la divinité à laquelle chacun était resté uni (ST, IIIa,
q. 53, a. 4) : « la divinité du Verbe ne fut jamais séparée ni de son âme
ni de son corps : c’est pourquoi son corps a repris son âme, et son âme
son corps, quand il le voulut 22. » Mais en ressuscitant, le Christ n’a
pas repris la vie mortelle qu’il avait auparavant : il est ressuscité à une
vie immortelle puisque précisément, par sa mort rédemptrice, il a
vaincu la mort consécutive au péché. « Ayant vaincu la mort causée
par le premier péché, il est le premier ressuscité à la vie immortelle :
afin que de même qu’en Adam péchant, pour la première fois apparut
la vie mortelle, ainsi dans le Christ satisfaisant pour le péché, pour la
première fois la vie immortelle apparaîtrait dans le Christ 23. » Par la
résurrection du Christ tous les hommes ressusciteront donc à la fin
des temps (CG, IV, 79, 4 ; CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1).

La chair et la vie éternelle

Après avoir associé la chair à l’intelligence chez l’homme, et à Dieu
dans le Verbe incarné, saint Thomas nous conduit maintenant à
associer la chair à la vie éternelle dans les corps ressuscités.

Saint Thomas souligne que le symbole des Apôtres, en évoquant la
foi en la résurrection, ajoute à juste titre une référence à la chair, il
s’agit bien de « la résurrection de la chair 24 ». C’est bien ce corps que
nous avons maintenant qui ressuscitera, « et quant à la chair, et quant
aux os25 ».

« Touchez-moi (palpate) et rendez-vous compte qu’un esprit n’a ni
chair ni os, comme vous voyez que j’en ai » (Luc, 24, 39) : cette parole
du Christ après sa résurrection fonde la foi de saint Thomas d’Aquin
dans la résurrection de la chair (CG, IV, 84, 3 ; ST, IIIa, q. 54, a. 3,
s. c.). Le corps de Jésus pouvait être touché et opposait une résistance
à celui qui le touchait, comme à l’apôtre Thomas qui n’a cru à la
résurrection qu’après avoir palpé les cicatrices de Jésus 26. Saint
Thomas précise que tout ce qui est palpable est tangible, mais non
l’inverse (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 2 qc. 6 resp.) : l’air et le feu peuvent être
touchés, mais non palpés. Ce qui est palpable résiste à ce qui le touche
et ne peut être traversé. Jésus est donc ressuscité avec un corps
palpable, fait de chair et d’os.

Thème

60 *

22 Explication du Credo, art. 5, 88.
23 Compendium theologiae, I, 236. Voir
aussi ST, IIIa, q. 53, a. 3.
24 Compendium theologiae, I, 162.

25 Explication du Credo, art. 11, 161.
26 Commentaire sur l’évangile de saint Jean,
chap. 20, leçon 6.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 60

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Il est évident qu’à la nature du corps humain appartiennent les
chairs, les os, le sang, etc. Aussi tout cela s’est-il trouvé dans le corps
du Christ ressuscité, et même intégralement, sans aucune diminu-
tion ; autrement, si tout ce qui était tombé par la mort n’avait pas
été réintégré, il n’y aurait pas eu de résurrection parfaite. De là vient
que le Seigneur a fait cette promesse à ses fidèles, d’après saint
Matthieu (10, 30) : “Les cheveux de votre tête sont tous comptés.”
Et encore d’après saint Luc (21, 18) : “Pas un cheveu de votre tête
ne périra” (ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.).

Saint Thomas exclut toute résurrection désincarnée : il s’agit bien
d’une résurrection corporelle, et non en esprit, car il est impossible
qu’un corps se transforme en esprit (CG, IV, 84, 2 et 10-11) ; et c’est
bien le corps charnel qui ressuscite, et non un corps subtil semblable à
l’air et au vent comme le proposait Eutychès (CG, IV, 84, 2 et 12-14 ;
ST, IIIa, q. 54, a. 3, resp.), ni un corps céleste (CG, IV, 84, 2 et
15-17), puisque le corps ressuscité, étant réuni à l’âme humaine, doit
disposer du toucher et des autres sens. D’ailleurs « tous affirment que
le sens existe dans les corps des bienheureux, autrement la vie
corporelle des saints après la résurrection ressemblerait plutôt au
sommeil qu’à la veille » (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 1 qc. 3 resp.).

Comme le Christ, les hommes ressusciteront avec lemême corps, non
seulement selon l’espèce (CG, IV, 84, 4-6) 27 – ils ressusciteront avec
un corps humain –mais aussi numériquement : ils ressusciteront avec
ce corps qu’ils ont actuellement dans leur vie mortelle, leur corps sera
« fait de ces chairs et de ces os dont il est maintenant composé28 »,
ainsi le Christ après sa résurrection a montré les cicatrices de ses
blessures : «Voyez mes mains et mes pieds, c’est bien moi » (Luc 24,
38)29. Saint Thomas justifie son propos en insistant avec Aristote sur
l’union substantielle du corps et de l’âme qui sont unis essentiellement
comme la matière et la forme, et non accidentellement comme le
seraient un vêtement et celui qui le porte (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1
resp.). Il n’y a d’ailleurs de résurrection que du même corps : «On ne
peut parler de résurrection que si l’âme revient au même corps, car la
résurrection consiste à se lever de nouveau [iterata surrectio]. Or il
appartient au même de se lever et de tomber. La résurrection concerne
donc davantage le corps qui déchoit après la mort, que l’âme qui vit
après la mort. Ainsi, si le corps que l’âme reprend n’est pas le même, on
ne parlera pas de résurrection, mais plutôt de la prise d’un nouveau
corps » (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1 resp.).

Chirine
Raveton

* 61

27 Compendium theologiae, I, 153.
28 CG, IV, 84, 7. Voir aussi CS, IV,
d. 44 q. 1 a. 1 qc. 2.

29 ST, IIIa, q. 55, a. 6, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 61

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



Mais comment comprendre que la chair, naturellement vouée à la
corruption 30, puisse ressusciter pour une vie éternelle ? D’ailleurs
saint Paul (1 Corinthiens 15, 50) ne dit-il pas que « la chair et le sang
n’entreront pas en possession du royaume de Dieu » ? (CG, IV, 84,
1-2 ; ST, IIIa, q. 54, a. 3, arg. 1 et 2). Saint Thomas distingue ici « la
chair selon la substance » et « la chair selon la corruption » (ST, IIIa,
q. 54, a. 3, ad 1) : c’est la chair sujette à la corruption dont parle saint
Paul, mais la substance de la chair possèdera bien le royaume de
Dieu : « dans l’état où seront les ressuscités, la corruption de la chair
et du sang sera supprimée, mais leur substance demeurera 31. » À la
résurrection, l’âme retrouvera son corps, le même que durant sa vie
mortelle, mais dans « une autre disposition » (CG, IV, 85) ou « une
autre qualité 32 ». Le corps humain sera vraiment composé des quatre
éléments (ST, IIIa, q. 54, a. 2, ad 2), le feu, l’air, l’eau et la terre, mais
« changés dans une disposition meilleure 33 ». « Bien que les hommes
ressusciteront identiques à eux-mêmes, ils n’auront cependant pas le
même mode de vie. Maintenant en effet ils ont une vie corruptible,
alors elle sera incorruptible 34. » Saint Thomas explique cette incor-
ruptibilité de la chair par la totale soumission du corps ressuscité à
l’âme qui est incorruptible en elle-même. « L’âme ne reprendra pas un
corps céleste ou aérien, comme on l’a vu, mais un corps humain
composé de contraires. Cependant l’incorruptibilité lui viendra du
pouvoir divin par lequel l’âme dominera le corps au point qu’il ne
puisse se corrompre. Car une chose conserve son être aussi longtemps
que la forme domine sur la matière 35. » Cette analyse vaut pour les
bienheureux comme pour les damnés : « chez les uns et les autres
l’âme rendra le corps totalement parfait en ce qui concerne son être
naturel, si bien que, le pouvoir divin soumettant totalement le corps à
l’âme, il ne sera plus possible que telle ou telle forme soit éloignée de
tel ou tel corps ou introduite en lui » (CG, IV, 89, 7).

La résurrection suppose, on le voit, l’intervention du « pouvoir
divin », elle n’est pas naturelle, mais miraculeuse (CS, IV, d. 43
q. 1 a. 1 qc. 3 resp.). Dieu utilisera le ministère des anges pour
rassembler les cendres et les préparer en vue de la restauration du

Thème

62 *

30 CS, III, d. 16 q. 1 a. 1, resp. « le
corps de l ’homme est composé de
contraires, qui sont destinés à agir et à
subir réciproquement, ce dont provient
la dissolution du composé. » ; CS, III,
d. 16 q. 1 a. 1 ad 4 : « Il est impossible
qu’un mélange parvienne à une telle
égalité que l’un des contraires ne prédo-
mine pas, car, autrement, il ne se ferait
pas de mélange si un élément dominant

n’agissait pas sur un autre pour le
ramener au milieu, alors que l’autre
résiste. »
31 CG, IV, 85, 6. Voir aussi Commentaire
de la première Epître aux Corinthiens,
chapitre 15, leçon 7.
32 Explication du Credo, art. 11, 162.
33 Compendium theologiae, I, 170.
34 Compendium theologiae, I, 155.
35 Compendium theologiae, I, 155.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 62

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



corps humain, mais il unira lui-même l’âme au corps (CS, IV, d. 43
q. 1 a. 2 qc. 3 resp.). Dieu suppléera aux déficiences matérielles liées
aux infirmités ou à une mort avant l’âge adulte, et restaurera l’inté-
grité du corps ressuscité. Il restaurera l’homme selon la vérité de sa
nature, et donc réciproquement il ne reprendra pas tout ce qui a existé
matériellement dans le corps, comme les cheveux qui ont été coupés
(CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 5 ad 1) ou la nourriture qui a été convertie
en chair et en sang au cours de la vie (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 4
resp.) 36. Saint Thomas tient même compte de l’objection des canni-
bales : les chairs humaines que quelqu’un aura mangées ne ressusci-
teront pas chez lui, mais chez celui qui les avait d’abord 37, et si
quelqu’un ne s’est nourri que de chairs humaines, il ressuscitera lui
aussi car le pouvoir divin suppléera au manque de matière, comme
elle le fait chez ceux qui meurent avant l’âge adulte (CS, IV, d. 44 q. 1
a. 2 qc. 4 ad 3). La résurrection de la chair vise donc l’intégrité du
corps humain, et tient compte du fait qu’un homme reste le même au
travers du va-et-vient de la matière qui le compose, tout comme un
feu au regard du bois qui l’alimente 38.

Voir Dieu dans la chair

Par la résurrection, la chair est donc associée à la vie éternelle, mais
aussi à la béatitude parfaite des bienheureux. Pourtant le bonheur
parfait ne réside-t-il pas dans l’union à Dieu qui est pur esprit ?
La vision béatifique n’est-elle pas cette vision de l’essence divine
dont seule l’intelligence est capable ? (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 4). Le
néoplatonicien Porphyre n’a-t-il pas raison de dire que « l’âme, pour
être bienheureuse, doit fuir tout corps 39 » ?

L’argument majeur de saint Thomas est que la perfection de la
béatitude suppose la perfection de la nature (DP, q. 5, a. 10, resp.).
L’union de l’âme et du corps étant essentielle et non accidentelle,
l’âme séparée du corps est dans un état contre-nature (CG, IV, 79,
10). L’âme qui, après la mort mais avant la résurrection des corps,
jouira de la vision de Dieu, n’aura pas la perfection pleine et entière de
la béatitude, car elle connaîtra un manque :

« la séparation de l’âme d’avec son corps la retarde, en l’empêchant
de tendre de tout son élan vers la vision de l’essence divine. En effet,

Chirine
Raveton

* 63

36 Compendium theologiae, I, 159.
37 Compendium theologiae, I, 161.
38 Compendium theologiae, I, 159.
39 Cité par s. Thomas (sous le témoi-
gnage de s. Augustin, Cité de Dieu,

XXII, 26) : CS, IV, d. 43, q. 1, a. 1,
qc. 1, resp. ; Question disputée De
Potentia (DP), q. 5, a. 10, resp. ; Commen-
taire du livre de Job, chapitre 19 ; ST, Ia-
IIae, q. 4, a. 6, resp.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 63

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



l’âme désire jouir de Dieu de telle manière que sa jouissance dérive
par une sorte de rejaillissement vers le corps lui-même, selon qu’il
en est capable. C’est pourquoi, tant qu’elle jouit de Dieu sans son
corps, son appétit se repose en Dieu de telle sorte qu’elle désire
toujours voir son corps parvenir lui aussi à la participation de ce
bien (ST, Ia-IIae, q. 4, a. 5, ad 4).

L’âme séparée de son corps, bien que purement spirituelle,
ressemble moins à Dieu que l’âme unie à son corps, car un être est
plus conforme à Dieu quand il réalise la perfection de sa nature :
« l’âme unie au corps ressemble plus à Dieu que séparée du corps,
parce qu’elle possède plus parfaitement sa nature » (DP, q. 5, a. 10,
ad. 5), ainsi de manière analogue « le cœur d’un animal est-il plus
conforme au Dieu immobile lorsqu’il est mû que lorsqu’il est à l’arrêt,
car la perfection du cœur consiste à être mû, et son repos est sa
destruction » (CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1 qc. 1 ad 4).

C’est donc dans un corps en chair et en os que l’homme sera assimilé
à Dieu par la vision béatifique. Saint Thomas cite souvent 40 l’excla-
mation de Job : « Je sais que mon Rédempteur est vivant, qu’au
dernier jour je ressusciterai de la terre, que je serai à nouveau
recouvert de ma peau et que je verrai Dieu dans ma chair » (Job,
19, 25-26). La chair ressuscitée, incorruptible et tout à fait soumise à
l’âme, ne fera pas obstacle à la vision de Dieu comme c’est le cas
maintenant dans la chair mortelle. Ainsi « ce n’est pas seulement mon
âme qui verra Dieu, mais moi-même qui subsiste dans l’âme et le
corps 41 ». Saint Thomas précise que voir Dieu dans sa chair, ce n’est
pas le voir avec les yeux de chair, mais voir Dieu alors que nous
existerons dans la chair après la résurrection (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2
ad 2 ; ST, Ia, q. 12, a. 3, ad 1).En tant que telle la béatitude consiste
dans la vision intellectuelle de Dieu (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 8) et ne fait
pas intervenir le corps (ST, Ia-IIae, q. 3, a. 3), mais après la résur-
rection cette union de l’esprit avec Dieu se répercutera sur le corps et
les sens pour rendre leurs activités plus parfaites (ST, Ia-IIae, q. 3,
a. 3), et l’âme elle-même, qui aura retrouvé son corps, aura une
béatitude plus parfaite (ST, Ia-IIae, q. 4, a. 5 et 6). En effet l’âme
séparée n’a pas toute « la splendeur et la perfection de la béatitude »
(ST, Ia-IIae, q. 4, a. 6, ad 1), car certes elle possède Dieu, mais elle
« ne possède pas son bien de toutes les manières dont elle voudrait le
posséder. C’est pourquoi, à la reprise de son corps, sa béatitude

Thème

64 *

40 Par exemple CG, IV, 79, 9 ; CS, IV,
d. 43 q. 1 a. 1 qc 1 s. c. 1 ; CS, IV, d. 49
q. 2 a. 2 arg. 2 ; Explication du Credo, art.
11, 161 ; ST, Ia, q. 12, a. 3, arg. 1.

41 Commentaire du livre de Job, chapitre
19.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 64

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



augmente, non pas en intensité, mais en extension » (ST, Ia-IIae, q. 4,
a. 5, ad 5).

Après la résurrection, notre corps de chair, même s’il ne verra pas
l’essence de Dieu, qui n’a ni grandeur ni couleur (CS, IV, d. 49 q. 2
a. 2 resp.), participera dans une certaine mesure à la vision béatifique.
Les bienheureux verront la gloire de Dieu dans les corps glorieux, et
surtout dans le corps du Christ (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.). En effet
l’âme qui verra Dieu sera remplie d’une clarté spirituelle rejaillissant
sur le corps ressuscité qui sera clair et non pas opaque comme
maintenant (CG, IV, 86, 2). Plus une âme aura de mérite et de
gloire, plus son corps sera lumineux (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 4 qc. 1
resp.). L’âme du Christ était bienheureuse et glorieuse dès sa concep-
tion, mais cette gloire n’a pas rejailli sur son corps durant sa vie
terrestre afin que la rédemption puisse s’accomplir, c’est après sa
résurrection que le corps du Christ est devenu glorieux (ST, IIIa,
q. 54, a. 2, resp.). La clarté du corps du Christ dépassera celle des
bienheureux, comme la splendeur du soleil surpasse l’éclat de la neige
(ST, IIIa, q. 45, a. 2, ad 3). Nos yeux de chair verront donc dans les
corps ressuscités des bienheureux, et spécialement dans le corps de
Dieu fait homme, cette clarté qui rayonnera de la présence de Dieu
dans une âme sainte.

Plus largement, dans toutes les créatures matérielles, nos yeux
verront Dieu présent et agissant. « L’intellect verra Dieu si clairement
que Dieu sera perçu dans les choses de manière corporelle, comme
lorsque la vie est perçue dans la parole » (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.).
Quand quelqu’un parle, nous savons qu’il est vivant et nous voyons la
vie chez lui ; nous ne la voyons pas avec nos yeux de chair, mais nous
la percevons en même temps que nous voyons et entendons cette
personne parler. De la même façon, après la résurrection, les bien-
heureux, en regardant avec leurs yeux de chair les réalités corporelles,
percevront aussitôt par l’intellect la présence divine en elles (ST, Ia,
q. 12, a. 3, ad 2). En ce sens Dieu sera vu corporellement.

Pour l’heure, en ce monde, depuis l’ascension et dans l’attente de la
résurrection, c’est dans la foi que nous voyons Dieu. « Encore un peu
de temps et le monde ne me verra plus, mais vous, vous me verrez,
parce que moi je vis et que vous aussi, vous vivrez. En ce jour-là, vous
reconnaîtrez que je suis en mon Père, et vous en moi, et moi en vous »
(Jean, 14, 19-20). En assumant la nature humaine, le Fils de Dieu a
fait monter notre chair à la droite du Père. Quarante jours après sa
résurrection, le Christ avec son humanité est monté au ciel, au-dessus

Chirine
Raveton

* 65

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 65

L’ascension chrétienne de la chair chez saint Thomas d’Aquin



de toutes les créatures spirituelles (ST, IIIa, q. 57, a. 5 ; CS, III, d. 22
q. 3 a. 3 qc. 1 ad 3), qu’il surpasse en dignité par son union à la
personne divine du Fils. « Auquel des anges a-t-il jamais été dit :
Assieds-toi à ma droite ?42 ». Par le mystère de l’Incarnation, la chair
se trouve élevée aux honneurs de la divinité, à l’égal du Père. Saint
Thomas cite ici saint Jean Damascène : «Dans la gloire de la divinité,
le Fils de Dieu, qui existe avant les siècles comme Dieu et en tant qu’il
est consubstantiel au Père, siège avec sa chair associée à sa gloire ; car
c’est d’une seule et même adoration que toute créature adore une
seule et même personne avec sa chair 43. » Cette chair divine qui nous
ouvre le ciel et nous prépare une place auprès du Père se rend
présente dès maintenant sous les voiles de la foi dans le sacrement
de l’Eucharistie, et il n’est pas étonnant que saint Thomas, si sensible
à ce que la chair, dans son humilité, a de divin, ait chanté avec autant
de ferveur le Saint Sacrement : «Adoro te devote, latens Deitas... »

Chirine Raveton, née en 1980, est normalienne (2001), agrégée de
philosophie (2004), diplômée de Sciences Po (2007) et docteur en philo-
sophie (2014). Son doctorat porte sur l’idée de simplicité divine, notam-
ment chez Bonaventure et Thomas d’Aquin. Elle est professeur en Classes
préparatoires et membre associé de l’Equipe d’Accueil « Identité et
subjectivité » de l’Université de Caen Normandie. Elle publie des articles
en philosophie médiévale.

Thème

66 *

42 Épître aux Hébreux, 1, 13. 43 Foi orthodoxe, IV, 2 cité dans ST, IIIa,
q. 58, a. 3, ad 1.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 66

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022


