L'ascension chrétienne de la chair , ) Ghirine
chez saint Thomas d'Aquin Raveton

« T e vous salue Marie, pleine de grace, le Seigneur est avec vous » : pour
la premiére fois dans I'histoire, ce n'est pas 'Thomme qui s'incline
eévant 'ange, mais I'ange qui révére une créature humaine, comme le
souligne saint Thomas dans son sermon sur la Salutation angélique.
La Vierge Marie dépasse les anges par « une plénitude de grice telle
qu'elle rejaillit de son 4me sur sa chair, et que, de cette méme chair,
elle congut le Fils de Dieu'. » La chair jusque-1a associée 4 la corrup-
tion de la mort et opposée A la noblesse de l'esprit, acquiert par
I'Incarnation une dignité inouie.

Réalisme de la chair et réalité de l'Incarnation

Aussi saint Thomas ne répugne-t-il pas dans un traité de théologie a
évoquer la chair et les os, le sang et le sperme, les ongles et les cheveux.
Il prend soin de préciser que le corps du Christ n'a pas été formé
directement a partir de la chair et des os de la Vierge, mais  partir de
son sang, qui est de «la chair en puissance » : puisqu’Adam était au
principe de la nature humaine, il avait en lui de la chair et des os
relevant de cette fonction de principe, Eve a donc pu étre formée
a partir de lui sans porter atteinte A 'intégrité de son corps, mais dans
le corps de la Vierge Marie il n'y avait que la chair et les os relevant
de son intégrité personnelle, que le Christ aurait donc détruite si
son corps avait été formé A partir de la chair et des os de la Vierge.
A llmage du Christ qui, comme le dit le Te Deum, n'a pas craint le
sein d'une vierge, «non horruisti Virginis uterum », saint Thomas
n’hésite pas 4 descendre dans les entrailles de la Vierge pour montrer
que le corps du Christ a été formé a partir du sang le plus pur de
Marie, sans intervention de la semence ni aucun mouvement de
convoitise ou de sensualité: « C'est en effet par l'opération du
Saint-Esprit que ce sang s'est amassé dans le sein de la Vierge

pour former le corps du Christ» (ST, IIla, q. 31, a. 5, ad 3).

Ce réalisme de la chair permet a saint Thomas de défendre la réalité
de I'Incarnation contre les hérésies qui la jugent indigne de la

1 Exposition de la salutation angéliquc, a.1. 2 Sommede tbéologic (ST), IIa, q.31,a.5.



52 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

transcendance de Dieu. Selon les manichéens, «le Fils de Dieu [...]
est bien descendu du ciel, mais sa chair n’est pas une chair véritable,
cest un chair apparente®», ou «un corps fantomatique*». Saint
Thomas explique que pour contrer cette erreur les saints péres ont
ajouté dans le symbole de Nicée la mention « Et incarnatus est® »,
« Par I'Esprit Saint il prit chair de la Vierge Marie et s'est fait
homme », 12 ou le symbole des Apétres dit seulement que Jésus-
Christ « a été congu du Saint-Esprit, est né de la Vierge Marie ». Le
Christ a assumé une chair véritable, comme il I'a prouvé aprés sa
résurrection 2 ses disciples qui pensaient voir un esprit : « Touchez et
constatez qu'un esprit n'a ni chair ni os, comme vous voyez que jen
ai» (Luc, 24, 39). 1l est impossible que le Fils de Dieu, maitre de
vérité et la vérité méme, fasse ceuvre de fausseté en montrant une
apparence de chair sans réalité. La sainte Ecriture ne ment pas quand
elle affirme avec saint Jean (1, 14) que «le Verbe s'est fait chair »

(CG, 1V, 29, 2).

Le Fils de Dieu a bien assumé un corps véritable, et plus précisément
un corps charnel et terrestre : la référence a la chair permet d’écarter
'hérésie de Valentin pour qui le Christ avait certes un corps authen-
tique, mais un corps céleste (CG, IV, 30; ST, Illa, q. 5, a. 2)°. 1
n'aurait rien reu du corps de la Vierge Marie mais son corps venu du
ciel serait passé par elle comme par un canal. La distinction entre
corps céleste et corps terrestre est dépendante de la physique aristo-
télicienne reprise par saint Thomas. Les corps terrestres ou inférieurs
sont corruptibles car composés des quatre éléments simples, le feu, la
terre, l'air et 'eau, qui ont des qualités” et des mouvements contraires,
alors que les corps célestes sont incorruptibles et composés d'un
cinquiéme élément, le cinquiéme corps, ou quinte essence (CS, 11,
d. 14 q. 1 a. 2 resp.) dont le mouvement est circulaire et sans
contraire. Or, comme le rappelle saint Thomas pour réfuter
Valentin, «la matiére propre de I'homme, c'est la chair humaine,
les os, etc., et de méme le feu, l'air, I'eau et la terre et les autres qualités
que nous sentons constituent la matiére propre de la chair, des os et
des autres parties du corps » (CG, IV, 30, 3). Le corps humain est
bien un corps terrestre, fait de chair, d'os et de sang, eux-mémes
composés des quatre éléments inférieurs. Sile Christ avait assumé un
corps céleste, il n'aurait pas été humain, or le Fils de Dieu devait
assumer la nature humaine pour la restaurer et la réconcilier avec

Dieu (ST, Illa, q. 1, a. 2 et q. 4, a. 1).

3 Explication du Credo, art. 3, 49. 6 Explication du Credo, art. 3,51 ; Commentaire
4 Somme contre les Gentils (CG), IV, 29;  des Sentences (CS), I1I, d. 2 q. 1 a. 3 qc. 1 resp.
ST, IIla, q. 5 a L 7 Feu chaud et sec, terre froide et séche,

5 Explication du Credo, art. 3, 46 et 49.  air chaud et humide, eau froide et humide.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

La chair au service de l'intelligence humaine

Mais pourquoi les hommes ont-ils un corps charnel ? C'est un fait
d'observation, «il est évident qu'a la nature du corps humain appar-
tiennent les chairs, les os, le sang etc. » (ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.).
Mais, au-dela de l'évidence, saint Thomas justifie cette affirmation
par la référence A des autorités et par I'analyse philosophique de I'dme
humaine, qui appelle la chair.

Saint Thomas convoque I'Ecriture sainte, notamment ce verset du
Livre de Job : « Tu m'as revétu de peau et de chair, tu m'as tissé d'os et
de nerfs®s». Les nerfs et les os sont associés 2 la consistance et 2 la
vigueur des organes, entourés a I'extérieur par la peau et les chairs®.
Saint Thomas fait aussi référence a 'autorité d’Aristote, il évoque « la
chair et les os qu'il faut faire entrer dans la définition de 'homme,
comme le montre le Philosophe » (ST, IIIa, q. 5, a. 2, resp.). Aristote
affirme en effet : « la forme de 'homme nous apparait résider toujours
dans la chair, les os et les parties analogues », pour distinguer, contre
les platoniciens, les formes mathématiques que l'on peut effective-
ment séparer de leur matiére — un cercle peut étre en pierre ou en
bois, mais la pierre et le bois ne font pas partie de I'essence du cercle —
des formes naturelles qui ne sont pas séparables de la méme facon : on
ne peut pas dissocier l'essence de 'homme de la chair et des os, la
chair et les os font partie de sa définition.

Autrement dit, I'4me humaine ne peut résider dans une autre
matiére que la chair et les parties associées comme les os et le
sang. Saint Thomas, fidéle 4 I'hylémorphisme d'Aristote, montre
que l'dme est la forme du corps humain (CG, II, 68; ST, Ia,
q. 76, a. 1). Aussi quand il parle de la chair, désigne-t-il la chair
animée, si la chair n'est plus unie 2 I'dme, ce n'est plus réellement de la
chair. « Il est certain que la chair ne recoit son caractére propre de
chair que par I'dme; cest évident car, une fois séparée du corps d'un
homme ou d'un beeuf, la chair de 'Thomme ou du beeuf ne peut étre
appelée chair que d'une maniére équivoque '°. » La chair humaine est
unie 4 une 4me humaine qui partage avec les animaux toutes les
facultés liées a la vie et 4 la sensibilité, mais qui a de surcroit la capacité
de penser, ou l'intellect, comme les anges. L’homme est 4 I'horizon du
monde visible et du monde invisible (CG, II, 68, 6): il a la chair la
plus délicate de tous les animaux, il est au sommet du monde des
corps, mais au plus bas degré du monde des esprits, car son ime
8 Job, 10, 11. Cité par ex. dans CG III, 10 Commentaire de ['évangile de saint Jean

67,7. chap. 1, lecon 7; voir aussi ST, Ia, q. 76,
9 Commentaire du livre de]ob, 10, 11. a. §, resp.

e 53



54

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

a besoin des sens pour penser, elle atteint la vérité par abstraction a
partir des créatures sensibles, 1a ol les anges recoivent la vérité
directement de Dieu (ST, Ia, q. 55, a. 2). L'Ame intellectuelle de
I'homme doit étre unie 4 un corps doué de sens pour percevoir ces
réalités matérielles a partir desquelles elle connait.

Le corps de 'homme est donc nécessairement un corps sensible, et
plus précisément tactile, car « tous les sens dérivent du toucher » (ST,
Ia, q. 76, a. 5, resp.). Saint Thomas hérite ici des analyses d’Aristote sur
le toucher dans le traité De I'dme, qu'il commente en insistant sur le role
fondamental de ce sens : « le toucher est le fondement de tous les autres
sens ; manifestement, en effet, l'organe du toucher est diffus par tout
le corps et n'importe quel instrument de n'importe quel sens est aussi
l'instrument du toucher. D'ailleurs, ce en rapport & quoi on est dit
plus sensible, cest le sens du toucher . » Le toucher est d'une certaine
facon présent dans les autres sens, puisque «les autres sens aussi
sentent en touchant » (ibid., III, . 18 n. 1), la différence étant que le
toucher sent immédiatement, alors que la vue, I'ouie et 'odorat sentent
par l'entremise d'un milieu — le gotit étant une forme de toucher.

L'4me humaine doit donc étre unie A un corps tactile, or le toucher
suppose la chair. En effet, le toucher a pour objet le chaud et le froid, le
sec et 'humide, le dur et le mou, qui sont les qualités propres aux quatre
éléments, terre, feu, eau, air. Or le toucher doit lui-méme étre situé a
mi-chemin de ces qualités contraires pour les percevoir ; le toucher ne
percoit pas le chaud ou le froid en tant que tels, mais I'excés ou le défaut
par rapport 4 I'état actuel de son organe (ibid., II, 1. 23 n. 19). L'organe
du toucher doit donc étre composé de ces quatre éléments pour
avoir une position moyenne entre tous ces contraires. Par exemple,
il ne peut étre composé que de la seule terre, qui est froide et séche.

Cela est vrai non seulement en rapport aux qualités de la terre, mais
aussi A toutes les qualités tangibles. Or dans les corps simples, il
n'existe pas de position intermédiaire dans les qualités tangibles;
on trouve au contraire ces qualités mémes, dans l'extréme de leur
contrariété. Il en devient manifeste que le sens du toucher ne peut
s'exercer avec aucun corps simple, ni avec quoi que ce soit de voisin
des corps simples. C'est pourquoi, avec les os, les cheveux et autres
pareilles parties, nous ne sentons pas, parce qu'y surabonde ce qui
appartient 2 la terre, et qu'ils ne se réduisent pas 3 une position
intermédiaire, comme le toucher le requiert (ibid., IIL, 1. 18 n. 3).

11 Commentaire du traité De l'ame, I1, 1. 19
n. 6



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

Ce avec quoi le toucher s'exerce doit donc étre une composition
particuliérement équilibrée des quatre éléments, pour qu'aucun ne
I'emporte sur l'autre, et « dans la mesure ol I'organe du toucher se
rapprochera davantage de cette combinaison moyenne, dans cette
mesure méme le toucher sera plus fin» (ST, I, q. 76, a. 5, resp.). La
chair posséde cette complexion équilibrée qui rend possible le
toucher. Saint Thomas aime ici A citer Aristote (De l'dme, 11, 9,
421 a 25) qui associe la délicatesse de la chair A la qualité de
l'intelligence : « L'homme est celui de tous les animaux qui a le
toucher le plus fin; et parmi les hommes, ceux qui ont le toucher
le plus fin sont d'intelligence plus pénétrante. Aristote en donne cet
indice : “Ceux qui ont des chairs délicates ont l'esprit délié.” » (ST, I,
q. 76, a. 5, resp.). « [...] la délicatesse de la chair et la finesse du tact,
qui manifestent 'équilibre de la complexion, sont les signes d'un bon
intellect » (CG, I, 90, 2). Saint Thomas précise son propos dans son
Commentaire du traité De 'dme d’Aristote :

Du fait que 'homme ait le meilleur toucher, il se trouve le plus
prudent de tous les animaux. Dans le genre humain, c'est du sens
du toucher qu'on tient d'étre ingénieux ou non, et non d'un autre
sens. En effet, ceux qui ont la chair dure et sont dotés, par consé-
quent, d'un mauvais toucher, sont ineptes d’esprit, tandis que ceux
qui sont tendres de chair et par conséquent dotés d'un bon toucher
ont de bonnes aptitudes d'esprit. En outre, aussi, les autres animaux

ont des chairs plus dures que 'homme (Commentaire du traité De
léame, 11, 1. 19 n. 5).

Alors que la vue est un sens plus spirituel, ce n'est pas lui qui
détermine la capacité de l'esprit, insiste Thomas (ibid., II, 1. 19
n. 6), pas plus que l'ouie, mais bien le toucher, parce que plus la
chair est sensible, meilleure est l'intelligence.

La bonté d'un Dieu incarné qui se rend visible,
vulnérable et mortel

Le corps humain est donc fait d'une chair composée de maniére
équilibrée des quatre éléments. Parce que la chair humaine est animée
ar une ﬁme in eliectuelle =, elle est 1a us complexe ae toutes les
r tellectuelle 2, elle est la pl lexe de toutes 1
chairs, et cest d'ailleurs pourquoi le corps humain est « ce qu'il y a de
12 ST, 1lla, q. 5, a. 4, resp.: « Puisque humaine. Cest pourquoi, si le Christ
le corps est proportionné a I'dme comme  avait eu une dme sans intelligence, il
la matiére A sa forme propre, une chair n'aurait pas eu une chair véritablement

qui ne posséde pas une ime humaine humaine, mais une chair animale ».
rationnelle n'est pas une véritable chair

e 55



56 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

plus haut dans le genre des corps » (CG, II, 68, 6). La chair humaine
est donc a priori aux antipodes de Dieu, pur esprit qui n'est composé
d'aucune partie : « Dieu et la chair sont infiniment éloignés, puisque
Dieu est souverainement simple, tandis que la chair, surtout chez
I'homme, est complexe » (ST, Illa, q. 1, a. 1, obj. 2). L'Incarnation
manifeste donc, quand on songe 4 I'abime qui sépare Dieu et la chair,
«l'excellence infinie de sa bonté» (ST, Illa, q. 1, a. 1, ad 2).

Il est certain en effet que I'dme rationnelle est plus semblable 4 Dieu
que la chair et certes, celit déja été un grand mystére d’'amour si
le Verbe n'avait assumé quune idme humaine qui lui ressemble
q q
davantage ; mais prendre une chair si éloignée de la simplicité de la
g g

nature divine fut le signe d'un bien plus grand amour encore, et
méme d'un amour inestimable '3,

Depuis le péché originel 'Thomme a perdu la connaissance claire de
Dieu qu'il avait dans 'état d'innocence (ST, Ia, q. 94, a. 1) ol il était
«inondé par la lumiére de la sagesse divine (ST, IIla, q. 1, a. 3,
resp.) ' ». Désormais 'homme est laissé 2 ses seules facultés natu-
relles, or l'intelligence humaine s'appuie sur la connaissance sensible,
elle n'atteint les réalités spirituelles que de facon obscure A partir des
réalités sensibles. Dieu s'est donc mis 4 la hauteur de l'intelligence
humaine. « Parce que 'homme, en abandonnant Dieu, s'était
effondré au niveau des réalités corporelles, il convenait que Dieu,
en s'incarnant, lui apporte le reméde du salut par des moyens

corporels » (ST, Illa, q. 1, a. 3, ad 1).

Pour que la maniére de monter vers Dieu soit facile, il convenait
que 'homme s'éléve vers Dieu 2 partir de ce qui lui est connu, aussi
bien selon l'intellect que selon l'affectivité. Et parce qu'il est conna-
turel 3 'homme, dans I'état de sa misére présente, de tirer la
connaissance 3 partir des réalités sensibles et que son affectivité
se porte vers elles, Dieu s'est donc convenablement rendu visible en
prenant la nature humaine, afin que nous soyons entrainés 2
I'amour et 4 la connaissance des réalités invisibles 4 partir de réalités

visibles (CS, III, d. 1 q. 1 a. 2 co. Voir aussi CG, 1V, 54, 4).

13 Commentaire de ['évangile de saint Jean,
chap. 1, legon 7.

14 Voir aussi CS, II,d. 23 q. 2a. 1ad 1:
« On dit qu'Adam, en son premier état, a
vu Dieu sans intermédiaire, non pas parce
qu'il le voyait par son essence, mais parce
qu'il ne parvenait pas 4 sa connaissance au
moyen d'une argumentation tirée des

créatures sensibles, mais au moyen d'un
effet spirituel reflété dans son intellect,
comme les anges aussi [le] voyaient en
leur premier état. Cest pourquoi on dit
quiapres le péché, des signes sacramentels
ont été nécessaires pour que les réalités
spirituelles soient manifestées 3 'Thomme
A partir de réalités sensibles. »



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

De méme qu'une pensée reste invisible dans notre esprit tant qu'elle
n'est pas exprimée au-dehors dans une parole matérielle, sonore,
visuelle ou tactile, de méme le Verbe de Dieu, par lui-méme invisible
dans le sein du Pére, nous est devenu accessible en revétant notre
chair (CG, 1V, 46, 2), et nous avons pu lentendre, le voir et le
toucher.

Mais la déficience qui fait obstacle chez 'homme 4 la connaissance
de Dieu n'est pas seulement cognitive, elle est surtout morale et
spirituelle. La blessure du péché qui habite le cceur des hommes
les rend aveugles 4 la lumiére de Dieu, méme si elle se fait proche
d’eux en s'incarnant. Saint Thomas commente en ce sens la guérison
miraculeuse de l'aveugle dont Jésus enduit les yeux de boue et de
salive, la boue symbolisant la nature humaine du Christ, la salive la
personne divine du Verbe :

[...] non seulement A cause de la faiblesse naturelle, mais encore en
raison de l'imperfection due au péché, les yeux spirituels des
hommes étaient incapables de contempler la lumiére divine.
Comme le dit le Psaume 58, 9: Le feu, celui de la concupiscence,
est tombé sur eux et ils n’ont pas vu le soleil, c'est-a-dire le Soleil de
justice. Donc, pour que nous puissions voir la lumiére divine, le
Verbe a guéri les yeux des hommes en faisant de sa chair un collyre
salutaire, de sorte que les yeux corrompus par la concupiscence de la
chair puissent guérir par sa chair'®.

La chair du Christ nous guérit de la blessure du péché parce qu'en
elle le Fils de Dieu s'est fait vulnérable ; « c'est par ses meurtrissures
que nous sommes guéris » (Isaie, 53, 5). « La passion du Christ est
corporelle ; cependant elle recoit une vertu spirituelle de la divinité a
laquelle sa chair a été unie comme instrument. Par cette vertu la
passion du Christ est cause de la rémission des péchés» (ST, Illa,

q. 49, a. 1, ad 2).

En s'incarnant, Dieu s'est donc rendu vulnérable, pour nous guérir
du péché par ses souffrances et sa mort, et nous reconduire 2 la vie
divine et éternelle. Le Fils de Dieu s'est incarné afin de satisfaire pour
le péché des hommes, en prenant sur lui nos souffrances et la mort
consécutives au péché originel (ST, Illa, q. 14, a. 1, resp.). «Il
convenait donc que le Fils de Dieu assumit une chair soumise aux
infirmités humaines, afin de pouvoir en elle souffrir, étre éprouvé,

15 Commentaire de I'évangile de saint Jean,
chap. 1, leon 8.

e 57



58 e

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

ainsi nous porter secours » (ST, IIa, q-14,a. 1, sed contra). Dieu
s'est fait I'un de nous pour que l'offense que les hommes lui ont faite
puisse étre réparée : un simple homme ne pouvait satisfaire pour un
péché contre Dieu qui a donc une portée infinie, il fallait pour cela un
homme-Dieu (ST, IIIa, q. 1, a. 2). L'Incarnation répond 4 la fois a la
justice et a la miséricorde de Dieu, le péché originel est réparé
— justice — mais par Dieu lui-méme qui se fait homme — miséricorde
(ST, IIa, q. 46, a. 1, ad 3). En assumant la chair humaine, le Fils de
Dieu a assumé les infirmités et les souffrances de notre chair (ST,
IITa, q. 14, a. 1), et il en a souffert plus intensément que quiconque, en
raison de la sensibilité parfaite de sa chair formée par le Saint-Esprit
(ST, Illa, q. 46, a. 6, resp.) : «la passion avait un caractére aigu, en
raison de la complexion de celui qui souffrait, qui était la plus
équilibrée : son toucher était donc le meilleur et, par conséquent, il
y avait en lui une sensation aigué de la blessure (en effet, la bonté du
toucher est aussi attestée par la bonté de la complexion et la bonté
de l'esprit, comme on le dit dans Sur 'dme) » (CS, I1I, d. 15 q. 2 a. 3
qc. 3 co.). La délicatesse de la chair est associée 3 une sensibilité plus
haute, elle favorise l'intelligence mais en méme temps intensifie la
douleur qui atteint son sommet chez le Christ.

Le Fils de Dieu en prenant une chair humaine a pris sur lui nos
souffrances jusqu'a la mort. Saint Thomas rappelle que la mort est un
chitiment du péché'® — «Le jour ol vous mangerez du fruit de
l'arbre, vous mourrez de mort » (Genése, 2, 17) — aussi fallait-il que le
Christ meure puisqu'il a pris sur lui le chitiment que nous avions
mérité, pour nous en délivrer (ST, Illa, q. 14, a. 1, resp. ; Illa, q. 50,
a. 1, resp.). « Par sa mort il a détruit notre mort » (ST, II1a, q. 50, a. 1,
ad 3). Mais si cette mort nous conduit 2 la vie, c'est parce que celui qui
est mort est la Vie! (ST, Illa, q. 50, a. 6, ad 1) . Seule la nature
humaine du Christ a été atteinte par la mort: « Nous ne devons pas
croire que le Christ a souffert la mort de telle maniére que sa divinité
soit morte '® », Ainsi, et C'est un point capital, si le corps du Christ a
bien été séparé de son dme par la mort, son corps et son 4me sont
restés tous deux unis au Fils de Dieu. La chair du Christ est restée
unie 3 la divinité méme aprés la mort: «la chair du Christ ayant été
unie au Fils de Dieu dans la méme personne et hypostase avant la
mort, elle lui est demeurée unie méme aprés la mort » (ST, I1Ia, g. 50,
a. 2, resp.). On peut donc affirmer que le Fils de Dieu a été enseveli
dans le sépulcre (ST, Illa, q. 50, a. 2, s. c.), puisque la chair du Christ
16 Sachant que dans l'état d'innocence, la  était unie, et non pas au seul titre de la
mort (naturelle) était empéchée parlagrice.  mort. »

17 « La mort du Christ a produit notre 18 Explication du Credo, art. 4, § 60.
salut, en vertu de la divinité qui lui



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

restait, méme aprés sa mort, unie personnellement au Fils de Dieu.
« Le Verbe de Dieu a pris une 4me et une chair qu'il s'est unies ; ce fut
donc cette union avec le Verbe qui a fait Dieu homme, et 'Thomme
Dieu. Or, cette union n'a pas cessé d’exister, comme sile Verbe s'était
séparé de 'dme ou de la chair; ce qui a cessé d'exister, pourtant, c'est
l'union de la chair et de I'dme » (ST, IIla, q. 50, a. 4, ad 1). Puisque
par la mort, la chair et 'dme du Christ ont été séparées, et sont restées
séparées pendant trois jours jusqu'a sa résurrection, saint Thomas en
déduit que pendant ces trois jours de sa mort, le Christ n'était plus un
homme (ST, I1la, q. 50, a. 4; CS, 111, d. 22 q. 1 a. 1 resp.). Mais le
corps mort du Christ restait bien uni a la personne divine du Fils.

Le Verbe de Dieu s'est uni a la chair par I'intermédiaire de I'dme, en
ce sens que la chair appartient par dme 2 la nature humaine que le
Fils de Dieu voulait assumer ; mais non en ce sens que I'dme serait
l'intermédiaire qui relie entre elles la divinité et la chair. La chair
doit 2 'dme d'appartenir 4 la nature humaine, méme aprés que 'dme
en a été séparée; car le cadavre conserve, en vertu du plan divin, un
ordre 4 la résurrection. Aussi 'union de la divinité a la chair n'a-
t-elle pas été détruite (ST, Illa, q. 50, a. 2, ad 2).

En raison de cette union 2 la divinité, le corps du Christ ne s'est pas
décomposé ni réduit en poussiére : « la vertu divine a préservé le corps
du Christ de la corruption, de méme qu'elle I'a ressuscité » (ST, Illa,
q. 51, a. 3, ad 2). Saint Thomas distingue deux miséres du corps
humain aprés la mort, par lesquelles il est rendu 2 la terre, « Tu es
terre et tu retourneras a la terre » (Genése, 3, 19) : étre placé sous terre
dans un tombeau, et étre décomposé dans les éléments dont il est
constitué. Comme les autres hommes, le corps du Christ a été
enseveli, mais 2 la différence des autres hommes, parce que son
corps est «'oeuvre de I'Esprit Saint », il n'a pas subi la décomposi-
tion'°, « La puissance de la divinité » (CS, I1I, d. 21, q. 1, a. 2, ad 4)
faisait obstacle a ce processus naturel. Saint Thomas remarque donc
que Nicodéme n'avait pas encore «la vraie foi en la Résurrection »,
quand il a apporté un mélange de myrrhe et d'aloés pour embaumer le
corps du Christ, « comme si le corps de Jésus avait besoin d’étre
protégé de la corruption?© ».

La résurrection du Christ n'a pas eu lieu immédiatement aprés sa
mort, afin qu'on ne doute pas de la réalité de sa mort?!. Au troisiéme
jour le corps et I'dme du Christ se sont réunis 'un a l'autre par la
19 Compendium theologiae, 1, 234. 21 ST, Illa, q. 53, a. 2, resp.; CS, III,

20 Commentaire sur ['évangile de saint d. 21 q. 2 a. 2; Compendium theologiae, 1,
Jean, chap. 19, lecon 6. 236.

* 59



60 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

puissance de la divinité A laquelle chacun était resté uni (ST, IIla,
q.53,a.4) : «la divinité du Verbe ne fut jamais séparée ni de son 4me
ni de son corps: Cest pourquoi son corps a repris son dme, et son dme
son corps, quand il le voulut®?, » Mais en ressuscitant, le Christ n'a
pas repris la vie mortelle qu'il avait auparavant : il est ressuscité a une
vie immortelle puisque précisément, par sa mort rédemptrice, il a
vaincu la mort consécutive au péché. « Ayant vaincu la mort causée
par le premier péché, il est le premier ressuscité  la vie immortelle :
afin que de méme qu'en Adam péchant, pour la premiére fois apparut
la vie mortelle, ainsi dans le Christ satisfaisant pour le péché, pour la
premiére fois la vie immortelle apparaitrait dans le Christ?*. » Par la
résurrection du Christ tous les hommes ressusciteront donc i la fin

des temps (CG, IV, 79, 4; CS, 1V, d. 43 q. 1 a. 1).

La chair et la vie éternelle

Apres avoir associé la chair a l'intelligence chez 'homme, et 3 Dieu
dans le Verbe incarné, saint Thomas nous conduit maintenant 3
associer la chair A la vie éternelle dans les corps ressuscités.

Saint Thomas souligne que le symbole des Apdtres, en évoquant la
foi en la résurrection, ajoute 2 juste titre une référence a la chair, il
s'agit bien de «la résurrection de la chair®* ». C'est bien ce corps que
nous avons maintenant qui ressuscitera, « et quant a la chair, et quant
aux 0s2° »,

« Touchez-moi (palpate) et rendez-vous compte qu'un esprit n'a ni
chair ni os, comme vous voyez que j’en ai » (Luc, 24, 39) : cette parole
du Christ aprés sa résurrection fonde la foi de saint Thomas d’Aquin
dans la résurrection de la chair (CG, 1V, 84, 3; ST, Illa, q. 54, a. 3,
s. ¢.). Le corps de Jésus pouvait étre touché et opposait une résistance
a celui qui le touchait, comme 4 l'apdtre Thomas qui n'a cru 2 la
résurrection quaprés avoir palpé les cicatrices de Jésus?®. Saint
Thomas précise que tout ce qui est palpable est tangible, mais non
l'inverse (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 2 qc. 6 resp.) : l'air et le feu peuvent étre
touchés, mais non palpés. Ce qui est palpable résiste 4 ce qui le touche
et ne peut étre traversé. Jésus est donc ressuscité avec un corps

palpable, fait de chair et d'os.

22 Explication du Credo, art. 5, 88. 25 Explication du Credo, art. 11, 161.
23 Compendium theologiae, 1, 236. Voir 26 Commentaire sur ['évangile de saint Jean,
aussi ST, I1Ia, q. 53, a. 3. chap. 20, lecon 6.

24 Compendium theologiae, 1, 162.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

Il est évident qu'a la nature du corps humain appartiennent les
chairs, les os, le sang, etc. Aussi tout cela s'est-il trouvé dans le corps
du Christ ressuscité, et méme intégralement, sans aucune diminu-
tion ; autrement, si tout ce qui était tombé par la mort n'avait pas
été réintégré, il n'y aurait pas eu de résurrection parfaite. De [a vient
que le Seigneur a fait cette promesse i ses fidéles, d'aprés saint
Matthieu (10, 30) : “Les cheveux de votre téte sont tous comptés.”
Et encore d'aprés saint Luc (21, 18) : “Pas un cheveu de votre téte

ne périra” (ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.).

Saint Thomas exclut toute résurrection désincarnée: il s'agit bien
d'une résurrection corporelle, et non en esprit, car il est impossible
qu'un corps se transforme en esprit (CG, IV, 84, 2 et 10-11) ; et cest
bien le corps charnel qui ressuscite, et non un corps subtil semblable 2
l'air et au vent comme le proposait Eutychés (CG, IV, 84,2 et 12-14;
ST, Illa, q. 54, a. 3, resp.), ni un corps céleste (CG, IV, 84, 2 et
15-17), puisque le corps ressuscité, étant réuni i I'Ame humaine, doit

isposer du toucher et des autres sens. D'ailleurs « tous affirment que
le sens existe dans les corps des bienheureux, autrement la vie
corporelle des saints aprés la résurrection ressemblerait plutdt au
sommeil qu'a la veille» (CS, IV, d. 44 q. 2 a. 1 qc. 3 resp.).

Comme le Christ, les hommes ressusciteront avec le méme corps, non
seulement selon l'espéce (CG, IV, 84, 4-6)?” — ils ressusciteront avec
un corps humain — mais aussi numériquement : ils ressusciteront avec
ce corps qu'ils ont actuellement dans leur vie mortelle, leur corps sera
« fait de ces chairs et de ces os dont il est maintenant composé® »,
ainsi le Christ aprés sa résurrection a montré les cicatrices de ses
blessures : « Voyez mes mains et mes pieds, c'est bien moi» (Luc 24,
38)2°. Saint Thomas justifie son propos en insistant avec Aristote sur
l'union substantielle du corps et de I'dme qui sont unis essentiellement
comme la matiére et la forme, et non accidentellement comme le
seraient un vétement et celui qui le porte (CS,IV,d. 44 q. 1a. 1 qc. 1
resp.). Il n'y a d'ailleurs de résurrection que du méme corps: « On ne
peut parler de résurrection que si I'dme revient au méme corps, car la
résurrection consiste a se lever de nouveau [iterata surrectio]. Or il
appartient au méme de se lever et de tomber. La résurrection concerne
donc davantage le corps qui déchoit apreés la mort, que I'dme qui vit
apres la mort. Ainsi, sile corps que 'dme reprend n'est pas le méme, on
ne parlera pas de résurrection, mais plutdt de la prise d'un nouveau
corps» (CS, 1V, d. 44 q. 1 a. 1 qc. 1 resp.).

27 Compendium theologiae, 1, 153. 29 ST, Ila, q. 55, a. 6, resp.

28 CG, 1V, 84, 7. Voir aussi CS, 1V,
d44qlalqc?2

e 61



62

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Mais comment comprendre que la chair, naturellement vouée 4 la
corruption®®, puisse ressusciter pour une vie éternelle ? D'ailleurs
saint Paul (1 Corinthiens 15, 50) ne dit-il pas que «la chair et le sang
n'entreront pas en possession du royaume de Dieu»? (CG, 1V, 84,
1-2; ST, Illa, q. 54, a. 3, arg, 1 et 2). Saint Thomas distingue ici « la
chair selon la substance » et «la chair selon la corruption » (ST, Il1a,
q. 54, a. 3, ad 1) : cest la chair sujette 4 la corruption dont parle saint
Paul, mais la substance de la chair possédera bien le royaume de
Dieu : « dans I'état o1 seront les ressuscités, la corruption de la cbair
et du sang sera supprimée, mais leur substance demeurera’. » A la
résurrection, I'dme retrouvera son corps, le méme que durant sa vie
mortelle, mais dans « une autre disposition » (CG, IV, 85) ou « une
autre qualité* ». Le corps humain sera vraiment composé des quatre
éléments (ST, Illa, q. 54, a. 2, ad 2), le feu, l'air, l'eau et la terre, mais
« changés dans une disposition meilleure** ». « Bien que les hommes
ressusciteront identiques 3 eux-mémes, ils n'auront cependant pas le
méme mode de vie. Maintenant en effet ils ont une vie corruptible,
alors elle sera incorruptible %, » Saint Thomas explique cette incor-
ruptibilité de la chair par la totale soumission du corps ressuscité a
'Ame qui est incorruptible en elle-méme. « L'dme ne reprendra pas un
corps céleste ou aérien, comme on l'a vu, mais un corps humain
composé de contraires. Cependant l'incorruptibilité lui viendra du
pouvoir divin par lequel I'dme dominera le corps au point quil ne
puisse se corrompre. Car une chose conserve son étre aussi longtemps
que la forme domine sur la matiére . » Cette analyse vaut pour les
bienheureux comme pour les damnés: « chez les uns et les autres
'Ame rendra le corps totalement parfait en ce qui concerne son étre
naturel, si bien que, le pouvoir divin soumettant totalement le corps a
I'dme, il ne sera plus possible que telle ou telle forme soit éloignée de
tel ou tel corps ou introduite en lui» (CG, IV, 89, 7).

La résurrection suppose, on le voit, l'intervention du « pouvoir
divin », elle n'est pas naturelle, mais miraculeuse (CS, IV, d. 43
q- 1 a. 1 qc. 3 resp.). Dieu utilisera le ministére des anges pour
rassembler les cendres et les préparer en vue de la restauration du

30 CS, III, d. 16 g 1 a 1, resp. « le
corps de 'homme est composé de
contraires, qui sont destinés a agir et a
subir réciproquement, ce dont provient
la dissolution du composé.»; CS, III,
d. 16 q. 1 a. 1 ad 4: «II est impossible
qu'un mélange parvienne i une telle
égalité que l'un des contraires ne prédo-
mine pas, car, autrement, il ne se ferait
pas de mélange si un élément dominant

n'agissait pas sur un autre pour le
ramener au milieu, alors que l'autre
résiste. »

31 CQG, 1V, 85, 6. Voir aussi Commentaire
de la premicre Epitre aux Corinthiens,
chapitre 15, lecon 7.

32 Explication du Credo, art. 11, 162.

33 Compendium theologiae, 1, 170.

34 Compendium theologiae, I, 155.

35 Compendium theologiac, I, 155.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

corps humain, mais il unira lui-méme I'dme au corps (CS, IV, d. 43
q- 1 a. 2 qc. 3 resp.). Dieu suppléera aux déficiences matérielles liées
aux infirmités ou A une mort avant l'dge adulte, et restaurera l'inté-
grité du corps ressuscité. Il restaurera 'homme selon la vérité de sa
nature, et donc réciproquement il ne reprendra pas tout ce qui a existé
matériellement dans le corps, comme les cheveux qui ont été coupés
(CS,1V,d. 44 q. 1a. 2 qc. 5 ad 1) ou la nourriture qui a été convertie
en chair et en sang au cours de la vie (CS, IV, d. 44 q. 1 a. 2 qc. 4
resp.) *°. Saint Thomas tient méme compte de 'objection des canni-
bales : les chairs humaines que quelqu'un aura mangées ne ressusci-
teront pas chez lui, mais chez celui qui les avait d'abord®, et si
quelqu'un ne s'est nourri que de chairs humaines, il ressuscitera lui
aussi car le pouvoir divin suppléera au manque de matiére, comme
elle le fait chez ceux qui meurent avant I'dge adulte (CS, 1V, d. 44 q. 1
a. 2 qc. 4 ad 3). La résurrection de la chair vise donc I'intégrité du
corps humain, et tient compte du fait qu'un homme reste le méme au
travers du va-et-vient de la matiére qui le compose, tout comme un
feu au regard du bois qui l'alimente %,

Voir Dieu dans la chair

Par la résurrection, la chair est donc associée i la vie éternelle, mais
aussi A la béatitude parfaite des bienheureux. Pourtant le bonheur
parfait ne réside-t-il pas dans l'union & Dieu qui est pur esprit?
La vision béatifique n'est-elle pas cette vision de l'essence divine
dont seule lintelligence est capable? (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 4). Le
néoplatonicien Porphyre n'a-t-il pas raison de dire que « I'dme, pour
étre bienheureuse, doit fuir tout corps™ » ?

L'argument majeur de saint Thomas est que la perfection de la
béatitude suppose la perfection de la nature (DP, q. 5, a. 10, resp.).
L'union de I'dAme et du corps étant essentielle et non accidentelle,
I'ame séparée du corps est dans un état contre-nature (CG, IV, 79,
10). L'dme qui, aprés la mort mais avant la résurrection des corps,
jouira de la vision de Dieu, naura pas la perfection pleine et entiére de
la béatitude, car elle connaitra un manque:

« la séparation de I'dme d’avec son corps la retarde, en I'empéchant
de tendre de tout son élan vers la vision de 'essence divine. En effet,

36 Compendium theologiae, 1, 159. XXII, 26): CS, 1V, d. 43, q. 1, a. 1,
37 Compcndium tkeologiae, I, 161. qc. 1, resp.; Question disputée De
38 Compendium theologiae, 1, 159. Potentia (DP), q. 5, a. 10, resp. ; Commen-

39 Cité par s. Thomas (sous le témoi- taire du livre de Job, chapitre 19; ST, Ia-
gnage de s. Augustin, Cité de Dieu, Ilae, q- 4, a. 6, resp.

¢ 63



64 o

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

I'dme désire jouir de Dieu de telle maniére que sa jouissance dérive
par une sorte de rejaillissement vers le corps lui-méme, selon qu'il
en est capable. Cest pourquoi, tant qu’elle jouit de Dieu sans son
corps, son appétit se repose en Dieu de telle sorte qu'elle désire
toujours voir son corps parvenir lui aussi A la participation de ce

bien (ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 5, ad 4).

L'dme séparée de son corps, bien que purement spirituelle,
ressemble moins 4 Dieu que I'dme unie 4 son corps, car un étre est
plus conforme 4 Dieu quand il réalise la perfection de sa nature:
«l'dme unie au corps ressemble plus 3 Dieu que séparée du corps,
parce qu'elle possede plus parfaitement sa nature » (DP, q. 5, a. 10,
ad. 5), ainsi de maniére analogue «le cceur d'un animal est-il plus
conforme au Dieu immobile lorsqu'il est mii que lorsqu'il est a l'arrét,
car la perfection du cceur consiste 4 étre mil, et son repos est sa

destruction » (CS, IV, d. 43 q. 1 a. 1 gc. 1 ad 4).

Clest donc dans un corps en chair et en os que 'homme sera assimilé
a Dieu par la vision béatifique. Saint Thomas cite souvent*© I'excla-
mation de Job: «Je sais que mon Rédempteur est vivant, qu'au
dernier jour je ressusciterai de la terre, que je serai a nouveau
recouvert de ma peau et que je verrai Dieu dans ma chair» (Job,
19, 25-26). La chair ressuscitée, incorruptible et tout 2 fait soumise 2
I'4me, ne fera pas obstacle 4 la vision de Dieu comme cest le cas
maintenant dans la chair mortelle. Ainsi « ce n'est pas seulement mon
ime qui verra Dieu, mais moi-méme qui subsiste dans I'dme et le
corps*! ». Saint Thomas précise que voir Dieu dans sa chair, ce n'est
pas le voir avec les yeux de chair, mais voir Dieu alors que nous
existerons dans la chair aprés la résurrection (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2
ad 2; ST, Ia, q. 12, a. 3, ad 1).En tant que telle la béatitude consiste
dans la vision intellectuelle de Dieu (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 8) et ne fait
pas intervenir le corps (ST, Ia-Ilae, q. 3, a. 3), mais aprés la résur-
rection cette union de l'esprit avec Dieu se répercutera sur le corps et
les sens pour rendre leurs activités plus parfaites (ST, Ia-Ilae, q. 3,
a. 3), et I'dme elle-méme, qui aura retrouvé son corps, aura une
béatitude plus parfaite (ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 5 et 6). En effet 'dme
séparée n'a pas toute « la splendeur et la perfection de la béatitude »
(ST, Ia-Ilae, q. 4, a. 6, ad 1), car certes elle posséde Dieu, mais elle
« ne posséde pas son bien de toutes les maniéres dont elle voudrait le
posséder. Clest pourquoi, A la reprise de son corps, sa béatitude
40 Par exemple CG, IV, 79, 9; CS, IV, 41 Commentaire du livre de Job, chapitre
d43qlalqgcls.c1;CS, IV d. 49 19.

q2a2arg. 2; Expltcatton du Credo, art.
11, 161; ST, Ia,q 12, a. 3, arg. 1.



L'ascension chréetienne de la chair chez saint Thomas d’Agquin

augmente, non pas en intensité, mais en extension » (ST, Ia-IIae, q-4

a. 5,ad 5).

Aprés la résurrection, notre corps de chair, méme s'il ne verra pas
l'essence de Dieu, qui n'a ni grandeur ni couleur (CS, IV, d. 49 q. 2
a. 2 resp.), participera dans une certaine mesure 2 la vision béatifique.
Les bienheureux verront la gloire de Dieu dans les corps glorieux, et
surtout dans le corps du Christ (CS, 1V, d. 49 q. 2 a. 2 resp.). En effet
I'dme qui verra Dieu sera remplie d'une clarté spirituelle rejaillissant
sur le corps ressuscité qui sera clair et non pas opaque comme
maintenant (CG, IV, 86, 2). Plus une 4me aura de mérite et de
gloire, plus son corps sera lumineux (CS, IV, d. 44 q. 2a. 4 qc. 1
resp.). L'dme du Christ était bienheureuse et glorieuse dés sa concep-
tion, mais cette gloire n'a pas rejailli sur son corps durant sa vie
terrestre afin que la rédemption puisse saccomplir, cest aprés sa
résurrection que le corps du Christ est devenu glorieux (ST, Illa,
q. 54, a. 2, resp.). La clarté du corps du Christ dépassera celle des
bienheureux, comme la splendeur du soleil surpasse I'éclat de la neige
(ST, IIa, q. 45, a. 2, ad 3). Nos yeux de chair verront donc dans les
corps ressuscités des bienheureux, et spécialement dans le corps de
Dieu fait homme, cette clarté qui rayonnera de la présence de Dieu
dans une Ame sainte.

Plus largement, dans toutes les créatures matérielles, nos yeux
verront Dieu présent et agissant. « L'intellect verra Dieu si clairement
que Dieu sera percu dans les choses de maniére corporelle, comme
lorsque la vie est pergue dans la parole » (CS, IV, d. 49 q. 2 a. 2 resp.).
Quand quelqu'un parle, nous savons qu'il est vivant et nous voyons la
vie chez lui; nous ne la voyons pas avec nos yeux de chair, mais nous
la percevons en méme temps que nous voyons et entendons cette
personne patler. De la méme facon, aprés la résurrection, les bien-
heureux, en regardant avec leurs yeux de chair les réalités corporelles,
percevront aussitdt par 'intellect la présence divine en elles (ST, Ia,
q. 12, a. 3, ad 2). En ce sens Dieu sera vu corporellement.

Pour I'heure, en ce monde, depuis I'ascension et dans l'attente de la
résurrection, cest dans la foi que nous voyons Dieu. « Encore un peu
de temps et le monde ne me verra plus, mais vous, vous me verrez,
parce que moi je vis et que vous aussi, vous vivrez. En ce jour—li, vous
reconnaitrez que je suis en mon Pére, et vous en moi, et moi en vous »
(Jean, 14, 19-20). En assumant la nature humaine, le Fils de Dieu a
fait monter notre chair a la droite du Pére. Quarante jours aprés sa
résurrection, le Christ avec son humanité est monté au ciel, au-dessus

e 65



66

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de toutes les créatures spirituelles (ST, I1Ia, q. 57, 2. 5; CS, III, d. 22
g 3 a. 3 qc. 1 ad 3), qu'il surpasse en dignité par son union 2 la
personne divine du Fils. « Auquel des anges a-t-il jamais été dit:
Assieds-toi 2 ma droite 242 ». Par le mystére de I'Incarnation, la chair
se trouve élevée aux honneurs de la divinité, a I'égal du Pére. Saint
Thomas cite ici saint Jean Damascéne : « Dans la gloire de la divinité,
le Fils de Dieu, qui existe avant les si¢cles comme Dieu et en tant qu'il
est consubstantiel au Pére, si¢ge avec sa chair associée 4 sa gloire ; car
cest d'une seule et méme adoration que toute créature adore une
seule et méme personne avec sa chair*®, » Cette chair divine qui nous
ouvre le ciel et nous prépare une place auprés du Pére se rend
présente dés maintenant sous les voiles de la foi dans le sacrement
de I'Eucharistie, et il n'est pas étonnant que saint Thomas, si sensible
a ce que la chair, dans son humilité, a de divin, ait chanté avec autant
de ferveur le Saint Sacrement: « Adoro te devote, latens Deitas... »

Chirine Raveton, née en 1980, est normalienne (2001), agrégée de
philosophie (2004), diplomée de Sciences Po (2007) et docteur en philo-
sophie (2014). Son doctorat porte sur l'idée de simplicité divine, notam-
ment chez Bonaventure et Thomas d’ Aquin. Elle est professeur en Classes
préparatoires et membre associé de 'Equipe d’Accueil « Identité et
subjectivité » de I'Université de Caen Normandie. Elle publie des articles
en philosophie médiévale.

42 Epitre aux Hébreux, 1, 13. 43 Foi orthodoxe, IV, 2 cité dans ST, IIa,
q. 58, a. 3, ad 1.



