
Le lieu de la chair

La chair n’est pas qu’un objet parmi d’autres donnant lieu à une
description phénoménologique, mais elle est en quelque sorte le

phénomène le plus complexe à élucider et c’est pourquoi elle a conduit la
phénoménologie elle-même à ses multiples métamorphoses. Il est alors
légitime de se demander si une telle analyse philosophique peut rencon-
trer d’une manière ou d’une autre la réflexion théologique sur la chair.
La question ne va pas de soi dans la mesure où il n’y a pas de continuité
historique entre le concept paulinien de chair et l’élucidation husser-
lienne de l’objet « chair » qui se donne à la fois comme Körper, corps-
objet, et comme Leib, c’est-à-dire un corps vécu de l’intérieur, un corps
qui s’éprouve lui-même. La traduction usuelle et assez commode de
Körper par corps et de Leib par chair n’a pas de véritable nécessité
conceptuelle et peutmême être source de confusion entre les différentes
significations du terme de chair ; la langue ayant ses exigences. Entre la
thèse chrétienne formulée par Tertullien selon laquelle la chair est la
charnière du salut et le souci phénoménologique d’élucider le mode de
donnée unique du corps, qui est à la fois dans le monde et une source du
sens dumonde, il ne semble pas y avoir de sol commun rendant possible
une rencontre. Le problème ne tient pas à l’athéismeméthodologique de
la phénoménologie, ni à une séparation entre les questions existentielles
et les questions théoriques, mais à l’impossibilité de forcer le rappro-
chement entre la chair axe du salut et la chair pivot de la vie subjective.
Bien sûr, ce n’est pas non plus une pure homonymie et il y a bien une
question continuée sur le sens de la dimension charnelle de l’existence
humaine. Dès lors, il convient de procéder plus obliquement en se
demandant en quoi la description de la phénoménalité de la chair, avec
ses apories, est bien ce qui conduit au cœur de l’énigme du phénomène
et ce qui, du même coup, permet de comprendre comment la chair peut
être le lieu d’une révélation. L’élucidation de l’énigme peut préparer
l’attention au mystère ; rendre visible l’obliquité du phénomène peut
donner à comprendre la voie oblique de l’existence chrétienne 1.

* 67

1 Cette étude va passer par sept moments
historiques de la phénoménologie du
corps, sans chercher à écrire une histoire
de la question et dans la conscience de ce
qu’il y a d’injuste à ne pas citer des
analyses phénoménologiques impor-

tantes sur la corporéité, mais mon
unique souci est de dégager certains prin-
cipes premiers de la vie charnelle. Que les
absents aient la bonté de bien vouloir
excuser le caractère inévitablement lacu-
naire de ma présentation.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 67

Emmanuel
Housset



Alors que Nietzsche a fait de la substitution du corps à l’âme la
marque même de la mort de Dieu, la phénoménologie, en montrant
que toute expérience est un corps à corps, peut donner à penser d’une
façon nouvelle la signification de l’incarnation humaine, y compris,
sans doute, dans son rapport à l’Incarnation divine. Paradoxalement,
c’est la question de la chair qui réintroduit le terme d’âme en philo-
sophie en rompant ainsi avec l’interdit kantien, dans la mesure où la
chair n’est pas une simple chose, mais une vie et une histoire qui
peuvent se comprendre soit depuis la place centrale d’un « je peux »,
soit comme étant toujours déjà décentrées. Dès lors, si la phénomé-
nologie de la chair peut rencontrer la théologie, c’est dans la mesure
où elle est contrainte de faire de l’ipséité une question : suis-je là où je
suis la source du sens, la lumière de l’être, ou bien là où je reçois l’être
en lui répondant ? Le paradoxe de la chair est d’être à la fois réflexive
(se sentir) et transitive (être exposée), et ce n’est donc pas une réponse
que la phénoménologie peut offrir à la théologie, mais la présentation
d’une difficulté centrale qui est celle même de la vie se recevant et
s’affirmant. La chair est parole, mais elle parle à la fois depuis elle-
même et depuis un ailleurs ; elle est à la fois projet et patience. Le lieu
de la chair est celui de cette tension irréductible entre un espace
que j’ouvre depuis ma place centrale et un espace qui s’ouvre à moi
me donnant un lieu où être.

La chair au centre de la réflexion et de l’action–Husserl

Au cœur de son projet de retour aux choses-mêmes, Husserl décrit
la chair comme le centre de toute perception et cela lui permet de
rompre avec l’abstraction d’un moi connaissant désincarné. Le travail
de toute sa vie, celui d’une « réduction phénoménologique », consiste
à mettre entre parenthèses le corps en tant qu’objet du monde
environnant afin de mettre en lumière une chair qui est la mienne
car je m’y sens originairement : ma chair (Leib) est la seule qui n’est
pas un simple corps (Körper), mais justement chair (Leib)2. Il ne s’agit
pas de l’opposition entre le corps en soi et le corps pour moi, mais bien
des deux modes de la donnée de mon corps qui se donne soit dans un
regard objectivant en tant que corps parmi les corps, soit dans une
intuition immédiate comme un « je peux ». De ce point de vue, ma
chair est même l’unique chair, la seule que j’expérimente immédia-
tement ; la chair des autres hommes ne pouvant m’être donnée que
par analogie, indirectement par rapport à la mienne. Même si bien
évidemment cette scission dans la vie charnelle n’est pas sans poser

68 *

Thème

2 Voir Edmund HUSSERL, Méditations
cartésiennes, § 44.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 68

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de vastes problèmes, il n’en demeure pas moins qu’elle est le point de
départ de toute une autre philosophie du corps et en conséquence
d’une nouvelle compréhension de la subjectivité. Certes, dans ses
longues analyses du noème 3 « chair », Husserl n’a pas anticipé une
pensée du corps répondant, mais il a effectué la rupture qui a permis
d’ouvrir de telles perspectives. Il est vrai que l’unique préoccupation
de Husserl est gnoséologique et vise à montrer que la chair, qui se
constitue elle-même, peut aussi s’objectiver comme corps et qu’alors
l’intersubjectivité comme constitution commune du monde objectif
devient possible. La chair est cependant un objet intentionnel para-
doxal en tant qu’objet-zéro fondement de tous les autres objets, et
cela lui permet de mettre fin à toutes les oppositions classiques qui
rendaient le corps inintelligible : celle du corps intérieur et du corps
extérieur, celle du corps vécu et du corps conçu. Le corps est à la fois
chair et corps ainsi que leur unité, et si toute chose est plus ou moins
loin de moi, ma chair est ce dont je ne peux ni m’éloigner, ni me
rapprocher. Toute l’équivoque de la chair tient à ce qu’elle est remplie
d’âme et appartient en cela à la subjectivité pure, tout en étant un
objet incomparable par rapport à tous les autres objets. Ainsi, dans
son archéologie de la chair, Husserl peut montrer qu’elle est l’organe
de toute perception, l’organe de l’esprit ; qu’elle est mon « je peux » et
mon « je fais ». Plus encore, elle est l’organe de la spontanéité motrice
et sa mobilité originaire ne cesse d’ouvrir de nouvelles perceptions 4.
Ainsi, ma chair est un pouvoir, une capacité a priori, et elle est là où
tout en se saisissant elle-même elle intuitionne toute chose du monde.
Elle est donc bien dans une proximité unique avec moi, sans être moi,
et rien ne peut la déloger de sa place. Tout se donne à moi et je peux
m’approcher de tout depuis ce point-zéro de ma chair. Pour décrire
cela, Husserl doit distinguer la sensation (Empfindung) d’une chose
extérieure et le « se sentir » de la chair (Empfindnis), que Levinas a
proposé de traduire par « sentance ». La vie charnelle est dans cette
tension constitutive entre un s’éprouver soi-même originairement
tout en percevant le monde et le fait que sans cette réflexivité de la
chair il n’y aurait pas de monde. Hors de toute signification théolo-
gique, la chair est un corps qui se fait esprit. En effet, dans cette
réflexivité du touchant et du touché, la chair sent en ressentant et en
cela elle est bien le pivot de toute vie perceptive. L’impression tactile
n’est donc pas une propriété de la chose matérielle main, mais elle est

Emmanuel
Housset

* 69

3 SelonHusserl, la chair est un « noème »,
c’est-à-dire un sens idéal que la conscience
saisit depuis l’expérience qu’elle fait d’elle-
même. La chair possède ainsi ce caractère
unique d’être un objet inséparable de moi
en tant que sujet.

4 Pour ces analyses et ces expressions,
voir Les Idées directrices pour une phéno-
ménologie pure et une philosophie phéno-
ménologique, livre second Recherches
phénoménologiques pour la constitution,
notamment le § 21.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 69

Le lieu de la chair



la main elle-même en acte dans sa tâche d’appréhension du monde 5.
La différence entre moi et le monde, et la différence entre moi et les
autres moi, sont des différences charnelles et nul ne peut se séparer de
l’histoire de sa chair, même si le « je » demeure ontologiquement
premier par rapport à la chair. La force inouïe de la réduction
phénoménologique est de ne pas enfermer la considération du
corps dans une perspective uniquement mondaine, pour pouvoir
décrire la vie charnelle de la vie pulsionnelle, elle-même déjà inter-
subjective, jusqu’à la vie volontaire. En défendant ainsi que la vie est
d’abord spirituelle et que le concept biologique de vie est dérivé,
Husserl peut décrire une chair qui est constituante et pas seulement
constituée, une chair qui se trouve engagée dans toute expérience, que
ce soit celle d’une simple chose ou celle d’autrui. Ce qui se donne « en
chair et en os », et non pas en représentation, se donne nécessaire-
ment à une chair, ce qui est aussi vrai de la terre sol de toute
perception et qui en ce sens ne se meut pas. Le pas au-delà de
Husserl, s’appuyant sur la difficulté même de l’autoconstitution de
la chair, va consister à mettre en lumière une chair antérieure au
pouvoir de dire « je » et, en tant que telle, lieu de manifestation des
transcendances.

La chair écoutante lieu de manifestation du monde –

Merleau-Ponty

La chair n’est pas uniquement la capacité a priori de s’approprier ce
qui nous touche et il est possible d’envisager une dimension transitive
de la chair par laquelle elle est une écoute du monde avant qu’un « je »
ne soit possible et afin qu’il puisse l’être. Selon cette nouvelle pers-
pective, la révélation du monde devient pour la chair un événement
transformateur dans lequel elle devient véritablement une autre, dans
lequel elle se trouve altérée au-delà de toute intention et même de
tout projet de soi. Il revient à Merleau-Ponty d’avoir élucidé la
réversibilité de la chair, avec son obscurité propre qui rend impossible
de faire la part de ce qui vient de moi et de ce qui vient du monde.
Dans Le visible et l’invisible, il tente de tenir jusqu’au bout la thèse
selon laquelle la perception n’est pas une simple inspection de l’esprit
et doit se comprendre comme une présence de la chair au monde,
puisque c’est par la chair que le monde se fait monde, et cela dans
une présence mêlée d’absence. Autrement dit, la chair donne à
voir l’essence dans une signification vivante. La notion de « chair
du monde », souvent mal comprise, relève encore de cette

Thème

70 *

5 Sur cette question qu’il me soit permis
de renvoyer à mon ouvrage, Le don des

mains. Phénoménologie de l’incorporation,
Paris-Namur, Lessius, 2019.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 70

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



coappartenance du moi et du monde, de leur co-naissance. Merleau-
Ponty avance ainsi l’idée que ma chair est faite de la même chair que le
monde et que c’est pour cela que le monde peut se dire à même ma
chair et pas simplement au moyen d’elle 6. Selon cette nouvelle
perspective, ma chair n’est plus un noème tout à fait unique lié à
une autoconstitution (l’acte de donner sens à soi-même), mais est
l’expression de mon être-au-monde. Dès lors, comprendre la chair
comme un mode originaire de l’ouverture, c’est pouvoir considérer en
elle le « lieu d’une inscription de la vérité 7 », sans la réduire à une
réceptivité demeurant encore une capacité a priori d’un sujet. La chair
est non seulement ce qu’elle peut, mais également ce qui dépasse ses
pouvoirs propres, et cela ouvre des perspectives théologiques, même
si ce n’est pas du tout l’intention de Merleau-Ponty. En effet, la chair
se découvre en découvrant une vérité qui se manifeste à elle et que
rien en elle ne préparait. Elle devient une tâche d’incorporation de la
vérité depuis un abandon à l’être sans lequel il n’y a aucune véritable
sortie de soi. Ma chair, c’est moi pris au cœur des choses, exposé au
phénomène sauvage, et en cela elle est la révélation du monde à lui-
même, sans jamais pouvoir se refermer sur elle-même. En effet, la
chair ne peut jamais assister pleinement à son propre acte, car elle est
toujours envoyée vers le monde ; elle n’est qu’en s’aventurant dans le
monde et dans l’acte de « faire chair » le monde. Elle est en même
temps l’acte de s’exposer au monde et le lieu où le monde se mani-
feste ; et c’est en rendant le monde visible qu’elle peut se manifester.
Elle est l’acte même d’offrir au monde un espace de manifestation
avant toute représentation ; en elle, l’invisible du visible, l’excès du
visible, peut se donner sans être objectivé et donc perdu. Il ne s’agit
pas de brouiller toute différence phénoménologique entre l’imma-
nence et la transcendance, mais de déplacer une nouvelle fois le sens
de ces concepts qui ne signifient décidément pas l’intérieur et l’exté-
rieur mais doivent être compris en tant que verbes : l’immanence est
exposition et la transcendance est affection. Il n’y a donc pas de
confusion entre l’immanence et la transcendance et la chair est
l’entrelacs de ces deux mouvements. Une phénoménologie de la vie
considère alors à la fois en elle ce qui s’affirme, jusque dans la
passivité, et ce qui se reçoit du dehors, jusque dans l’activité. La
chair n’est donc jamais autant chair que quand elle écoute et se
reçoit de ce qui l’affecte et son style propre dépend directement du
« comment » de cette écoute qui est déjà une réponse. On est ainsi
passé d’une chair agissante depuis le « je suis » à une chair exposée au
monde et répondante, et dans ce cas, si elle dit encore la liberté de

Emmanuel
Housset

* 71
6 Maurice MERLEAU-PONTY, Le visible et
l’invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 167.

7 Idem.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 71

Le lieu de la chair



l’homme, c’est cette fois à travers sa fragilité, sa faillibilité et son
obscurité irréductible.

La chair excentrée est attente du Bien – Levinas

La rupture de Levinas avec une compréhension de la chair en tant
que capacité a priori de réflexion est encore plus radicale et il cherche à
décrire une transitivité de l’existence charnelle qui permet de
retrouver la question du salut et celle du bonheur, qui avaient été
mises entre parenthèses. Penseur de l’évasion, Levinas montre en
quoi le corps relève d’abord de l’exister dans un mouvement d’excen-
dance avant d’être celui d’une subjectivité. Il s’agit également d’un
éloignement plus marqué avec les analyses de l’être-au-monde dans
Être et temps de Heidegger, par la mise en lumière de la relation de
l’existant à l’existence depuis le corps compris comme style selon
lequel l’existant prend position dans l’existence. Dès lors, l’existence
charnelle n’est pas d’abord une synthèse continue, mais un acte
toujours à reprendre de naissance, et c’est pourquoi le corps est à
la fois un acte d’engagement et de dégagement vis-à-vis du monde,
puisque toute l’existence charnelle est cette rencontre non-anticipable
avec l’« il y a », avec cet être qui n’est pas l’attribut d’un étant. Le corps
devient « l’avènement même de la conscience 8 ». Le corps est donc un
événement, un engagement dans l’existence dans un instant non
relatif à d’autres, qui n’entre pas dans une suite. Ainsi décrire le
corps en tant qu’événement que rien ne précède ouvre des horizons
nouveaux à la réflexion sur la chair, en donnant à penser que c’est un
corps à corps qui brise l’enfermement en soi et permet à l’homme de
retrouver son ancre dans l’avenir qu’est autrui. En conséquence, le
corps ne devient pleinement corps que dans un devenir autre dont le
sujet captif de lui-même n’est pas capable. Il devient alors à nouveau
possible de penser la chair selon un mouvement vers le Bien, préci-
sément dans la mesure où on a pu retrouver la dimension verbale du
corps en distinguant l’être de l’étant. Que ce soit dans la fatigue ou
la paresse, la relation de l’existant à l’existence est un corps à corps
qui est un engagement dans la durée.

Dans Totalité et infini Levinas expose cette double dimension du
corps qui est de se tenir, d’être maître de soi, et d’être altéré au point
de devenir un autre et d’être mis en demeure de renaître 9. L’existence
corporelle revient à être en soi comme en exil, à être chez soi en autre
chose que soi, ce qui fait qu’elle est à la fois un acte de puissance et un

Thème

72 *

8 Emmanuel LEVINAS, De l’existence à
l’existant, Paris, Vrin, 2e éd. 1986, p. 122.

9 Voir Emmanuel LEVINAS, Totalité et
infini, Paris, le livre de poche, 1990, p. 177.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 72

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



acte d’humilité. Par son corps, l’exposition à autrui est plus ancienne
que toute empathie, que tout acte libre du moi, sans que cela réduise
la pluralité dans l’être. Cette dimension pathique de l’exister, qui se
manifeste particulièrement dans la caresse, dévoile une chair qui n’est
pas que l’organe de la volonté et qui est bien antérieurement à cela une
exploration du monde ou encore le mode même de la contemplation
ouverte à autre chose qu’au simple possible. La chair n’est ni seule-
ment une chose, ni un unique « je peux », ni une expression du
monde, mais elle est une parole, un événement. Elle est cette patience
de l’exister par laquelle quelque chose peut se révéler au-delà de toute
anticipation. Ainsi la chair est la recherche d’un «moins que rien » ;
elle est l’approche d’un secret qui nous ancre dans l’être ; nous
délivrant alors du bavardage. De là cette double dimension de la
chair, qui est d’être durée et renaissance, maîtrise et assujettissement
à une vérité qui la dépasse. Pouvant être surprise hors de toute
attente, la chair peut alors être rendue à elle-même. Dès lors, la
chair donne, dans la poignée de main, l’autre à lui-même ; elle lui
permet de se révéler, et en cela elle n’est pas le repos d’une inter-
subjectivité, mais l’inquiétude d’un être-pour-autrui. La chair
s’approche tout en se détachant sans cesse, et c’est pourquoi elle
n’asservit pas.

Si Merleau-Ponty a élargi la réflexivité de la chair jusqu’à la vie
passive, il n’a pas pu vraiment décrire la possibilité de briser la clôture
de la chair, qui n’a pas vraiment de dehors, sans retomber dans
l’empirisme. Levinas, lui, développe l’idée que la vie charnelle ne
peut être brisée que par effraction ; non par la manifestation d’un
objet particulier, mais par la révélation de l’être. Dans le mouvement
de sa pensée, Levinas va même radicaliser cette brisure, jusqu’à
perdre, peut-être, la dimension de maîtrise de toute chair dans une
telle dépossession. Quoi qu’il en soit, le corps, qui ne se distingue pas
ici de ce que l’on entend par chair, n’est plus un moyen du sens, le
moyen pour l’âme et pour le monde de se manifester, mais est un
moment du sens. L’incarnation n’est pas un acte du sujet ouvrant son
espace, mais un être-pour-autrui et même une obsession pour autrui
que Levinas nomme «maternité » 10. Dans ce refus des conceptions
trop intellectualistes de la sensibilité, y compris dans les philosophies
de l’existence et la phénoménologie, Levinas conçoit la sensibilité sous
l’espèce du pain arraché à soi pour l’autre : « Le corps n’est ni
l’obstacle opposé à l’âme, ni le tombeau qui l’emprisonne, mais ce
par quoi le Soi est la susceptibilité même. Passivité extrême de

Emmanuel
Housset

* 73

10 Emmanuel LEVINAS, Autrement
qu’être ou au-delà de l’essence, Paris, Le
livre de poche, 1990, p. 123.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 73

Le lieu de la chair



l’“incarnation” – être exposé à la maladie, à la souffrance, à la mort,
c’est être exposé à la compassion, et, Soi, au don qui coûte 11 ». La
chair est ainsi dénuement, dépossession et don dans la diachronie du
l’un-pour-l’autre et en montrant que toute relation à l’être est une
relation incarnée, Levinas permet de renouer avec l’idée que la chair
est à la fois attente et diachronie, exposition et réponse, et que la
patience est un véritable existential, c’est-à-dire une structure de
l’existence. La chair est événement en tant que tension vers le Bien
qu’elle attend et qui pourtant toujours la bouleverse imprévisible-
ment. Par suite, elle est la possibilité de percer la croûte de son
égoïsme et de trouver son centre de gravité hors de soi ; elle est la
possibilité de se laisser saisir par le Bien, anarchiquement, c’est-à-dire
en dehors de toute anticipation de la subjectivité. Le sens est alors ce
qui surgit avant d’être le résultat d’une noèse, d’un acte de l’esprit, et
c’est pourquoi il oblige et permet de vivre de sa promesse.

La chair affective est là où elle souffre – Michel Henry

On l’a vu, Husserl à partir de l’intuition du moi ouvre la possibilité
de penser la chair comme donnée de l’âme et pas simple moyen de sa
manifestation, mais la chair est plus qu’une capacité a priori de pâtir et
d’agir, car elle est un mode de l’existence comme « ekstase ». Michel
Henry, lui aussi, décrit notre corps comme exposition au monde,
mais en soulignant qu’il se sait lui-même, non dans une représenta-
tion mais dans une auto-affection, qui est la structure même de la vie.
Cette auto-affection est, dans le cadre de la pure passivité, un être rivé
à soi, sans dépassement, sans recul possible, et la chair est cette
« souffrance pure », cet acte de se subir soi-même par lequel il y a
révélation et pas seulement manifestation. Surmonter l’oubli de la vie,
c’est retrouver cette chair affective afin de surmonter le « système de
l’égoïsme 12 ». En effet, être soi, c’est pâtir, et l’affectivité est l’histoire
originaire de notre rencontre avec le monde, puisque sentir, c’est
toujours déjà se sentir. On comprend ici que la chair est bien plus
qu’un organe pour une volonté pure ou un mode de l’ouverture de ses
possibilités ; elle est d’abord l’épreuve de l’impossibilité de s’échapper
à soi-même. C’est pourquoi la souffrance montre que la vie est
d’abord une charge, un poids, sans échappements possibles, et
cette « chair affective 13 » est la matière de notre vie. Mettre en lumière
cette chair affective antérieure à la liberté du « je » conduit à penser
de manière radicale notre incarnation comme lieu d’une exposition

Thème

74 *

11 Ibid., p. 172, note 2.
12 Michel HENRY, C’est moi la vérité.
Pour une philosophie du christianisme,
Paris, Seuil, 1996, p. 185.

13 Michel HENRY, « La vérité du chris-
tianisme », in Christianisme. Héritages et
destins, C. Michon éd., Paris, Le livre de
poche, 2002, p. 297.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 74

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



à la vérité, à une vie qui nous précède et nous affecte sans cesse. Cela
donne toute sa force à la dimension passive de la vie charnelle, à ce
que Michel Henry nomme « l’étreinte pathétique de la vie 14 », mais
en retour cela rend plus complexe de penser la possibilité pour la chair
de se donner, dans la mesure où ce qui ne peut pas se perdre peut
aussi difficilement se donner. Or la chair n’est-elle pas aussi la
capacité à exister hors de soi ? Si seule une fragilité peut souffrir,
seule une fragilité peut se donner. Le paradoxe de la souffrance est
qu’elle peut à la fois être le point culminant de l’enfermement de
l’homme en lui-même et ce qu’il peut offrir dans la compassion. Si la
chair est certes une vie rivée à soi, ne possède-t-elle pas une essence
double en pouvant être également une chair offerte dans les multiples
situations de la vie ? N’est-elle pas ultimement ce que je peux offrir ?
La personne n’est pas seulement l’être libre qui donne, mais elle est
l’être qui se donne en donnant, et dans ce don il y a celui de sa chair
reçue de l’épreuve de la vie. Reste à savoir si ce n’est pas la partici-
pation à la chair du Christ qui peut faire en sorte que ma propre chair
soit offerte. Quoi qu’il en soit, l’accomplissement de la vie de la chair
ne peut tenir seulement à ce qu’elle se donne depuis sa nature
affective et réflexive, même s’il était essentiel de montrer que seule
une chair affective peut être une chair réflexive. Ainsi la chair, lieu
d’un mode propre ou d’un mode impropre de l’existence qui ne sont
pas des possibilités égales, s’accomplit quand elle vient de l’autre et va
vers l’autre, et c’est la mise au jour de cette structure d’existence que
la phénoménologie peut proposer à la théologie : le caractère mien (ce
que l’on nomme depuis Heidegger la Jemeinigkeit) de la chair provient
de sa contingence. C’est là sans doute ce qu’il y a de plus décisif avec la
question de la chair : donner à penser une dimension mienne de
l’existence qui ne tient pas d’abord au pouvoir du « je », ni même à un
engagement dans le monde antérieur à la réflexion.

La chair contingente est notre séjour auprès des choses
− Didier Franck

La chair n’est pas un phénomène parmi d’autres, mais c’est le
phénomène le plus difficile et qui donc réactualise sans cesse l’analyse
de la phénoménalité 15. Elle est donc le phénomène qui fait que le
phénomène demeure une question, et c’est ce que décrit Didier
Franck dans sa lecture de Husserl, celle de Heidegger ou encore
celle de Levinas. Il montre en effet la nécessité et la difficulté de ne
pas penser la chair à partir d’autre chose qu’elle comme le « je » ou le

Emmanuel
Housset

* 75

14 C’est moi la vérité, op. cit., p. 235. 15 Voir Didier FRANCK, Heidegger et le
problème de l’espace, Paris, Les Éditions de
Minuit, 1986, p. 94.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 75

Le lieu de la chair



temps. Tout en mettant en lumière les difficultés de l’autoconstitu-
tion de la chair et donc l’impossibilité d’élucider parfaitement ce que
signifie « constituer » selon Husserl, il peut avancer la thèse selon
laquelle la chair est avant tout con-tingente, au sens étymologique, en
ce qu’elle est touchante parce que touchée. Or, comme le temps est un
sentir et que toute sensation engage la chair, élucider la chair, c’est
expliciter le sens de la sensation et donc également le sens du temps.
L’aporie est en elle-même instructive : l’analyse de la chair qui devrait
avoir lieu d’abord dans un cadre solipsiste est en réalité toujours
contrainte de présupposer l’intersubjectivité. La chair est inconsti-
tuable en toute plénitude, et cela signifie qu’il y a en elle une facticité
originaire qui fait qu’elle n’est pas situable dans le partage de la
nécessité et de la contingence, du vécu et de la chose ; en elle-
même la chair remet en cause cette différence ontologique 16. Il est
alors possible de penser une altération originaire de la chair pouvant
laisser une place à la différence sexuelle comme renvoi nécessaire à
une autre chair. Dès lors, on est contraint de reconnaître que la chair
est en un sens toujours déjà constituée avant de se constituer et qu’il y
a une double vie de la chair, ou plutôt que la vie de la chair est à
double foyer, et, de ce point de vue, le charnel en l’homme ne peut
plus se comprendre depuis le partage de l’animalité et de l’humanité.
En effet, la chair est à la fois affective et réflexive, ce qui est nommer
une difficulté incontournable et non la résoudre. Tout le problème
est que la chair appartient de plein droit à la subjectivité transcen-
dantale et qu’elle est également con-tingente, dans un nécessaire
entrelacs à une autre chair et même à d’autres chairs. Il y a un
élément anarchique qui appartient à la vie de la chair.

La lecture de Heidegger permet à Didier Franck de montrer que la
chair sexuée du Dasein n’a rien de commun avec la particularité
d’une chose et relève d’un être mien antérieur au pouvoir de dire
« je ». Cela signifie que la chair doit être décrite de manière existen-
tiale (comme mode de l’être-au-monde) et pas d’abord selon une
perspective existentielle (comme tâche d’être soi) ; elle est une pure
possibilité de rassemblement ou de dispersion et la méthode
commande de penser les modes impropres de la chair afin de pouvoir
décrire ses modes propres. Avant toute morale, il est nécessaire
d’accéder à la signification existentiale de la sexualité en la libérant
du biologisme et de toutes ses catégories. Il ne s’agit pas de refuser que
les principes pratiques soient fondés dans l’être, mais il convient au
préalable d’élucider l’être de la chair et même de se demander si la

Thème

76 *

16 Voir Didier FRANCK, « La chair et le
problème de la constitution temporelle »,
in Phénoménologie et métaphysique, dir.

J.-L. Marion et G. Planty-Bonjour,
Paris, PUF, 1984.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 76

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



chair est un être. Exister, avoir à être, c’est s’incarner, mais cette
incarnation ne peut se penser uniquement à partir du temps, ni à
partir du projet, et elle est même sans doute la manière même d’être
le « là » des choses avant toute temporalisation. Nous n’avons pas un
corps, mais nous sommes charnels, et cela modifie totalement la
compréhension du corps, puisque cette idée conduit à penser que
la chair n’a pas d’être et qu’elle n’est que ce qui ouvre l’être à sa propre
vérité. C’est de ce point de vue que la main n’est pas un organe, mais le
lieu de la pensée. Certes la phénoménologie n’est pas l’unique voie
pour penser le corps et Nietzsche a pu décrire le corps comme une
pluralité hiérarchisée de forces dont l’activité inconsciente est dirigée
par des valeurs 17, néanmoins la phénoménologie peut mettre en
lumière que la chair ne nous enferme pas dans une place dans le
monde. Bien au contraire, en elle-même, elle n’est pas enfermée dans
un point de l’espace et elle est l’acte de notre séjour auprès des
choses 18. Dans son être propre, la chair est toujours déjà dehors,
et en cela elle est la vie même. Plus encore, elle n’est pas la source de la
vie, mais le lieu où la vie se communique, même si, bien évidemment,
sur un mode déficient, elle peut devenir le lieu où l’on se détourne de
la vie, où l’on se ferme à elle. Exister en tant que chair, c’est d’abord
habiter au sens de se laisser traverser par une vie que l’on reçoit et qui
ne s’accomplit pas sans nous. Être sa chair, et non avoir sa chair, c’est
laisser chaque chose à sa propre essence ; c’est être un abri pour que
l’autre soit lui-même, pour le laisser être sa chair, sans le réduire à
n’être qu’un corps parmi les corps, logé quelque part dans le monde.
La chair est une épreuve de soi et du monde en étant une aventure
dans laquelle je m’ouvre au-delà de mes possibles. Si la phénoméno-
logie française n’a pas toujours su prendre la mesure de la chair, c’est
que trop souvent elle n’a voulu y voir qu’un nouveau fondement, une
ombre de la « substance », alors que la chair est le rapport de l’homme
à l’être qui est sans fond, un « venir auprès de » qui n’abolit pas le
lointain de ce dont elle s’approche.

Le corps est là où il parle – Jean-Louis Chrétien

L’existence humaine est un corps à corps dans lequel l’homme
répond par tout son être à l’épreuve du monde et cette réponse
n’est jamais close ; elle est toujours en commencement et en recom-
mencement. La perspective propre de Jean-Louis Chrétien est de
mettre en évidence un lien eidétique entre chair et parole : il n’y a pas

Emmanuel
Housset

* 77

17 Voir Didier FRANCK, Nietzsche et
l’ombre de Dieu, Paris, PUF, 1998.
18 Voir Didier FRANCK, « Le séjour du
corps », in Martin Heidegger, Remarques

sur art-sculpture-espace, Rivages poches,
2009, p. 77.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 77

Le lieu de la chair



de chair sans parole. Ainsi notre corps ne devient corps qu’en étant un
acte de parole, que ce soit dans le lavement des pieds ou, pour le père,
embrasser le fils prodigue. Cette pensée du corps parlant remet en
cause la définition de l’homme par la seule réflexion et jusqu’à l’idée
même de transparence à soi, et, cette fois, c’est la philosophie elle-
même qui a besoin de « la pensée et parole religieuses et mys-
tiques 19 ». Elles permettent en effet à la phénoménologie de
comprendre que le corps humain ne répond pas de lui seul et à lui
seul et que sa tâche est de parler pour ce qui ne parle pas. À travers
notre corps, la lumière du monde est reçue et devient précisément
parole ; telle est la beauté du corps. À l’inverse, la laideur du corps
tient au fait qu’il est déserté par l’esprit, qu’il ne dit plus la réserve de
l’être. Jean-Louis Chrétien ne cesse de méditer cette pudeur du corps
répondant qui ne doit jamais devenir un objet d’adoration et tomber
alors dans l’oubli de ce qu’il a à être. Tout en réfléchissant sur
l’irréductibilité du corps grec, du corps chrétien et du corps moderne,
Jean-Louis Chrétien cherche à montrer que la fatigue 20 est une
structure de l’exister charnel, mais que c’est depuis cette finitude
que nous rencontrons le monde, ainsi que les autres hommes, et que
nous leur répondons. Le corps répond même quand il est épuisé,
quand il est touché dans son pouvoir. Ainsi, nous répondons égale-
ment par notre corps et cette réponse est difficile, elle nous coûte, elle
n’est pas indolore, mais il s’agit d’accepter de se fatiguer par amour.
Cela confirme une idée directrice de cette étude, à savoir que le corps
n’est pas substance, qu’il n’a pas en lui tout ce qu’il faut pour subsister,
puisque le corps répondant ne tient pas sa force de lui-même et ne
doit pas chercher à la préserver. Le corps est ce qui se donne et ce
qu’on ne possède qu’à le donner, car notre force vient de ce que nous
avons à faire. Dès lors, la finitude, la fragilité et l’obscurité de notre
existence charnelle sont des dimensions essentielles de l’exercice de
notre liberté, dans la mesure même où la liberté ne consiste pas à tenir
une place dans le monde, mais à répondre en se donnant aussi par son
corps. Mon corps est vraiment le mien quand il est traversé par l’appel
d’autrui ; ma main n’est jamais autant ma main, insubstituable, que
quand dans sa douceur elle renonce à manipuler pour donner.
Cependant le corps qui se fait parole et action pour autrui n’est
pas un corps isolé, et c’est également collectivement que le corps
devient corps répondant. Si le corps répondant est inséparable de la
communauté des corps, celle-ci est bien plus qu’une inter-corporalité,
car elle est bien une manière d’agir en commun et de répondre en
commun. Jean-Louis Chrétien peut ainsi mettre au jour que le corps

Thème

78 *

19 Jean-Louis CHRÉTIEN, L’inoubliable et
l’inespéré, Paris, DDB, 2e éd. 2000, p. 177.

20 Voir Jean-Louis CHRÉTIEN, De la
fatigue, Paris, LesÉditionsdeMinuit, 1996.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 78

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



répondant vit de la proximité de l’insaisissable qui sollicite notre
parole et notre geste. Dans toutes ces analyses, ce que Jean-Louis
Chrétien met en évidence depuis cette vie du corps, c’est l’obliquité de
toute phénoménalité. Seule une phénoménologie peut montrer que
l’être ne se donne jamais directement mais toujours obliquement, et
que son secret n’est jamais aboli par notre parole. Ainsi la phénomé-
nologie, en décrivant la corporéité de notre présence, donne à
comprendre que nous n’existons que par une altération de l’intime,
que par cette ouverture à l’autre au plus intime de soi 21. Le corps n’est
corps que là où il est sans refuge, ni abri, que là où il est le lieu d’une
exposition toujours plus grande et tel est le sens véritable de sa nudité.
C’est en cela que le corps est parole avant d’êtreKörper ou Leib, et c’est
cette pensée du corps travaillée de l’intérieur par la conception chré-
tienne du corps qui peut, en quelque sorte en retour, permettre à la
théologie, comme rencontre de la Parole, de ne pas être une simple
variante de la métaphysique en décrivant le corps à corps de la foi,
d’une parole brûlée par une autre Parole, d’une volonté humaine
défaite par la Volonté divine. Parce que le corps est parole, il n’est
lui-même que dans le don, et cela peut être jusqu’au sacrifice de sa vie.
Ainsi l’existence charnelle est une patience dans laquelle notre inté-
riorité est ouverte à une présence sans image et sans représentation, à
une proximité qui ne sera jamais une possession, car elle est exposition
à l’insaisissable. Une phénoménologie du corps exposé est donc ce qui
permet de comprendre que je n’ai rien que je n’ai reçu et que c’est là où
je me donne, jusqu’à ce cher moi, que je suis vraiment moi-même.

La chair témoigne depuis un ailleurs –
Jean-Luc Marion

On a vu que la chair est le phénomène le plus difficile, qu’elle ne peut
se constituer pleinement elle-même, qu’elle n’est pas une chose avec
une place dans le monde, mais qu’elle est un lieu de manifestation ;
qu’en cela elle est une souffrance pure à la fois comme auto-affection
et hétéro-affection ; qu’elle est inséparable des autres chairs et en cela
con-tingente et qu’elle est finalement non une substance, mais une
parole répondant à une autre parole. En cessant de comprendre la
chair comme organe de l’esprit, il est devenu possible de distinguer le
« je » pôle de toute manifestation et la chair comme lieu de la
révélation et finalement de toute signification. Jean-Luc Marion
reprend en phénoménologie le terme de témoin justement pour
s’affranchir de l’idée d’un sujet possédant comme soubassement

Emmanuel
Housset

* 79

21 Voir Jean-Louis CHRÉTIEN, L’appel et
la réponse, Paris, Les Éditions de minuit,
1992.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:06 - page 79

Le lieu de la chair



d’une vie charnelle, car cela secondarise nécessairement la chair. Tout
au contraire, il n’y a de témoin qu’en chair et en os et qui justement en
tant que chair n’est pas enfermé en lui-même, dans sa position de
centre, mais peut parler depuis un ailleurs. En effet le témoin se
trouve toujours engagé par ce qui se donne à lui et ne peut pas se
mettre au-dessus de la mêlée dans la position d’un spectateur impar-
tial. En conséquence, le témoin n’est pas un sujet exposé et on doit
même dire qu’il n’est pas un sujet du tout, car il ne subsiste pas par
lui-même et se trouve toujours dans une vie excentrique dans laquelle
il ne s’avance qu’en tâtonnant. Dès lors, la chair témoignante donne à
penser une identité toujours inchoative qui vit de ce qu’elle rencontre.
Elle ne se laisse pas réduire à l’idée d’une puissance a priori d’assi-
milation et peut justement se laisser transformer jusqu’au plus intime
d’elle-même, prise aux entrailles par ce qui la touche, et c’est pourquoi
elle demeure ainsi une question. Tout en décrivant le phénomène
saturé de la chair 22, Jean-Luc Marion y voit « une possibilité
de penser en raison l’Incarnation théologique 23 ». Quoi qu’il en
soit, c’est avec la chair témoignante que se comprend le retard du
geste et de la parole sur la lumière de la vérité qui les rend possibles. Il
y a là encore une obliquité essentielle, car je ne peux pas regarder la
vérité en face et je ne la découvre que depuis sa force de transforma-
tion en moi. Ainsi, notre chair se fait verbe en laissant une parole qui
vient d’ailleurs la transformer, la rendre tout autre. Dans D’ailleurs la
révélation 24, Jean-Luc Marion peut montrer que la parole humaine
devient parlante quand elle parle depuis un ailleurs qu’elle ne cherche
pas à s’approprier dans une synthèse d’identification. Ainsi, la chair
ne fait pas qu’accompagner le « je » dans la recherche de l’essence et
elle est le lieu d’un autre rapport à la vérité dans lequel la vérité est
plus donnée à être qu’à voir ; elle est à aimer sans pouvoir être un objet
de curiosité. À même ma chair, je peux comprendre que l’être est ce
qui arrive sans prédétermination, qu’il est au-delà de toutes mes
attentes, et qu’en cela il n’est plus compris comme l’être d’un étant.
Dès lors, c’est depuis la chair qu’autrui peut être reçu comme visage,
mais également que toute chose du monde peut être présente en tant
que visage et que Dieu lui-même, l’idipsum, est rencontré comme un
visage éclairant. Puisque la chair est un acte de parole, tout est voix
pour le témoin. La chair témoignante ne fait donc qu’annoncer ce
qu’elle ne peut produire, ni contenir, et toute son essence se trouve
dans cette humilité dans laquelle on laisse se dire une vérité qui n’a
pas besoin d’une autre source qu’elle-même.

Thème

80 *

22 Voir Jean-Luc MARION, Le phéno-
mène érotique, Paris, Grasset, 2003.
23 Jean-Luc MARION, De surcroît, Paris,
PUF, 2001, p. 124.

24 Jean-Luc MARION, D’ailleurs la révéla-
tion, Paris, Grasset, 2020.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 80

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Tel est le paradoxe de la chair : elle n’est elle-même qu’en cherchant
à incarner une vérité qu’elle ne peut épuiser. Dès lors, la phénomé-
nologie comme retour aux choses-mêmes met en lumière que ne peut
être pensé que ce qui est vu et que n’est vraiment vu que ce qui affecte,
que ce qui trouble jusqu’au fond de nos entrailles en approchant de
nous. La question de la chair n’est donc pas une question parmi
d’autres ; elle n’est pas une simple préoccupation régionale, et vivre
selon la chair, c’est accepter de se déplacer jusqu’au lieu où le divers
chaotique de l’intuition s’organise de lui-même en un sens et un sens
qui est alors bien plus qu’une production d’un sujet. Exister en tant
que chair, c’est donc bien accepter de se laisser destituer de sa position
centrale pour comprendre que le principe de son être n’est pas en soi
et qu’on n’est soi qu’à puiser à une source qui vient d’ailleurs, car la vie
est ce qui est reçu et qui peut se donner précisément parce qu’elle est
reçue. La chair n’est pas, elle témoigne, et c’est en témoignant de la
vérité qu’elle devient lumineuse, parce qu’elle accepte humblement
d’être le reflet d’une autre lumière. C’est la nouveauté de cette
dimension « mienne » de la chair que la phénoménologie peut
proposer à la théologie pour décrire le rapport de notre incorporation
à l’Incarnation, même si, d’une certaine manière, c’est un prêté pour
un rendu.

En passant d’une compréhension de la chair comme place centrale
de toute perception et de toute action à une intelligence de la chair
comme lieu d’une ouverture à l’excès de l’être et enfin à la considé-
ration du non-lieu de la chair en tant que parole humaine surgissant
d’un silence bruissant de sens, la phénoménologie donne à voir que ce
qu’il y a d’altéré dans la chair est ce qui la rend nue et vraie et que seule
la chair peut nous apprendre le prénom secret de toute chose depuis
lequel la pensée devient possible. La chair n’est pas une chose, mais un
acte de patience. Dans cet ordre, la phénoménologie, même celle qui
est traversée par les questions chrétiennes, a sa limite et ne peut
jamais dire que Dieu est Dieu, que Jésus est le Christ, pas plus qu’elle
ne peut penser la résurrection de la chair. Néanmoins, la phénomé-
nologie de la chair altérée peut reconnaître que c’est l’Incarnation, le
Verbe qui se fait chair, qui limite une description de la chair qui se fait
verbe, c’est-à-dire la délimite et lui donne son sens depuis son ailleurs.
C’est l’inimaginable de l’Incarnation qui limite toute philosophie du
corps, ce qui fut parfois oublié dans une transgression de l’irréductible
analogie entre la personne humaine et la Personne divine, même si la
phénoménologie a bien mis en lumière que la chair n’est elle-même
que depuis un ailleurs qui l’envoie dans un cheminement irréversible
vers un lieu où être. La phénoménologie de la chair altérée n’est même

Emmanuel
Housset

* 81

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 81

Le lieu de la chair



pas une propédeutique à une théologie de la chair transfigurée par
l’amour du Christ qui a souffert nos souffrances jusqu’à la mort et qui
a été plus fort que la mort, mais elle peut donner à comprendre qu’il
ne peut y avoir de salut que dans une exposition toujours plus grande
à la vérité, que dans cette blessure qui nous donne à être. La chair est
le phénomène le plus difficile parce que sa compréhension est ce qui
nous forme en nous transformant et qu’il nous met en demeure de
répondre en vivant de cette patience. La phénoménologie peut
élucider que la chair est là où elle est exposée à un ailleurs et on
peut même penser à une élucidation des vécus qui donnent sens au
souci de donner sa vie et si elle ne cesse de réinterroger la raison
jusque dans la vie du corps, elle ne peut ni ne doit passer de la raison à
la foi. Elle ne peut pas énoncer que la chair du Christ est ce qui
permet à ma chair d’être pleinement offerte. La philosophie peut
reconnaître l’incomplétude de la chair et son impossibilité essentielle
pour elle de se donner pleinement elle-même par elle seule, mais elle
ne peut aller au-delà, elle ne peut pas sortir d’Égypte.

Emmanuel Housset est professeur à l’université de Caen-Normandie,
membre de l’unité de recherche Identité et subjectivité et chargé de
cours à l’Institut Normand de Sciences Religieuses (Caen). Marié,
4 enfants, ses principales publications sont : La vocation de la personne,
Paris, Presses Universitaires de France, 2007 et Le don des mains,
Namur-Paris, Éditions jésuites, 2019.

Thème

82 *

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 82

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022


