Signets

« Seigneur, montre-nous tes voies » Christoph
La synodalité en question o

En complément du numéro sur LEglise synodale 1

cet entretien donné par le cardinal Schénborn a la rédaction germanophone

de Communio, qui revient notamment sur les débats ouverts par le « Chemin synodal »
allemand, permet de mesurer les risques et les chances de la synodaliteé

Le cardinal Christoph Schénborn,
archevéque de Vienne, peut se
prévaloir d'une riche expérience syno-
dale. D¢s les pontificats de Jean-Paul II
et de Benoit X VI, il a participé 2 plu-
sieurs Synodes des évéques. Lors du
Synode sur le mariage et la famille en
2014-2015, il a tenu avec succes le role
de modérateur. Il est membre élu du
Conseil synodal et participe a ce titre &
la préparation du processus synodal de
I'Eglise universelle, qui a débuté en
octobre 2021 au niveau diocésain.
Interviewé par Communio, il réfléchit
sur les fondements théologiques de la
synodalité et s'exprime pour la premiére
fois publiquement sur le Chemin synodal
en Allemagne. Il plaide en outre pour
dissocier plus nettement les questions
de réforme de I'Eglise et le traitement
du scandale des abus, et rappelle la
dimension profondément diachronique
de la synodalité.

Jan-Heiner Tick: L’Allemagne a
entamé un chemin synodal et le pape
Frangois a initié un processus synodal de
I'Eglise universelle. Le terme « synodalité »

Propos recuelllis par Jan-Heiner Tuck?2

est sur toutes les lévres, mais tout le monde
ne le comprend pas de la méme maniére.
Dans les Eglises orthodoxes, il n'a pas le
méme sens que dans les Eglises de la
Réforme. Tout d’abord, comment défini-
riez-vous le principe de la « synodalité » 2

Je voudrais résumer l'idée fondamen-
tale de la synodalité par deux citations
des Psaumes. La premiére citation est
tirée des Laudes du Jeudi Saint. Il
s'agit du psaume 81, qui dit: « Mais
mon peuple na pas écouté ma voix, /
Israél n'a pas voulu de moi. // Alors je
les ai abandonnés 4 leur cceur endurci, /
et ils ont agi selon leurs propres projets.
// Ah, si mon peuple m'écoutait, / si
Israél voulait marcher dans mes voies !
// Comme je ferais bientdt plier ses
ennemis, / Comme je tournerais ma
main contre ses oppresseurs » (psaume
81, 12-14). Et la deuxié¢me citation est
issue du psaume 25: « Montre-moi,
Seigneur, tes voies, / enseigne-moi tes
sentiers » (psaume 25, 4). C'est avec ces
deux versets de psaumes que jaimerais
illustrer ce que signifie la synodalité.
« Montre-moi, Seigneur, tes voies ».

1 L’Eglise synodale, XLVII, 3-4 n°® 281-282 mai-aotit 2022.

2 Jan-Heiner Ttick est rédacteur en chef de Communio de langue allemande.

Schénborn

e 97



98 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

Je voudrais appliquer cette demande a
I'Eglise. Le «je » dont il est question ici
est le «je» du peuple de Dieu, le
«nous» de I'Eglise qui demande au
Seigneur: « Montre-nous tes voies,
enseigne-nous tes sentiers ». Ici sont
réunis plusieurs éléments qui consti-
tuent I'essence de la synodalité. Tout
d'abord, I'adresse au Seigneur. C'est
une demande qui est faite au Seigneur.
Et c'est de Lui qu'il s'agit. La synodalité
ne peut étre quun chemin parcouru
avec le Seigneur. « Montre, Seigneur... »

Jan-Heiner Tiick : Cette orientation ex-
centrique vers le Seigneur me semble
importante, elle aide a briser les discours
autoréférentiels sur la réforme. L'Eglise vit
en effet a partir du Christ et se dirige vers
le Christ, il est le centre et Lorientation...

Oui, et cette posture tournée vers le
Seigneur comporte encore un autre élé-
ment: nous ne savons pas tout. Nous
cherchons. Nous cherchons des che-
mins et demandons au Seigneur:
Montre-nous, pas seulement 3 moi per-
sonnellement, mais 4 nous en tant que
communauté, Tes chemins. Il ne s'agit
pas de nos voies, mais des Siennes. Il est
également intéressant de noter qu'il y a
ici un pluriel : « chemins ». Ce n'est pas
un chemin qui est ici prescrit pour tous
de la méme maniére, mais ce sont « Tes
chemins ». La synodalité, cest donc
d’abord et avant tout demander au Sei-
gneur de nous montrer Ses voies. Cela
exclut d'autres voies ; il s'agit de proces-
sus de discernement. Il est écrit dans la
Bible: « Mes pensées ne sont pas vos
pensées, et mes voies ne sont pas vos
voies » (Isaie 55, 8). I faut donc discer-
ner: quelles sont Ses pensées, quelles
sont Ses voies? Jésus dit i Pierre,

lorsque celui-ci veut le détourner du
chemin de la souffrance : « Tes pensées
ne sont pas celles de Dieu, mais celles
des hommes » (Matthieu 16, 23). 1l est
donc tout A fait décisif de comprendre
la synodalité comme un chemin spiri-
tuel de recherche, de priére et de
demande, comme une véritable démar-
che de discernement. Et ce, ensemble.
Le synodos, c'est un chemin commun.
Et cela veut dire que cest 4 la fois un
chemin spirituel et un chemin tourné
vers l'action. Car il sagit bien d'em-
prunter ces chemins. Nous Lui deman-
dons de nous les montrer, afin que nous
puissions aussi les emprunter et que les
chemins que nous prenons ne soient
pas des chemins de traverse ni des
impasses, qu'ils ne soient pas nos che-
mins, mais Ses chemins. « Ah, si mon
peuple m'écoutait, comme je le condui-
rais », dit le psaume 81.Voila selon moi
un fondement biblique de ce qui est en
jeu dans la synodalité,

Jan-Heiner Tiick: Outre les aspects
bibliques, le concile Vatican II a renouvelé
Vimportance de la «synodalité » dans la
vie de 'Eglise. En 1965, le pape Paul VI a
introduit le Synode des évéques au titre
d’organe consultatif. Et le pape Francois a
souligné dans Evangelii Gaudium vou-
loir renforcer les éléments synodaux
également dans le sens d’'une « décentrali-
sation salutaire ». Parmi les principaux
concepts ecclésiologiques du Concile, il
insiste surtout sur la doctrine de I'Eglise
comme peuple de Dieu en marche.
Le Concile parle également de I'Eglise
comme sacrement du salut, comme
Corps du Christ et Communion, fondée
sur la nature trinitaire de Dieu lui-méme.
Des lors, quel sens donneriez-vous a I'élé-
ment synodal pour I'Eglise d’aujourd’hui ?



« Seigneur, montre-nous tes voies »

Je voudrais approfondir les racines
théologiques de la synodalité de deux
maniéres. D'une part son enracinement
trinitaire, et d’autre part son enracine-
ment dans la théologie de la création,
lequel dépend du précédent. L'Eglise
est en effet la plebs a Trinitate unita,
le peuple qu'unit le Dieu trinitaire.
L’Eglise est enracinée dans le syn
(“avec”) du Dieu vivant, du Pére, du
Fils et du Saint-Esprit. Et ce syn du
Pére et du Fils avec le Saint-Esprit
est fondamental pour notre représenta-
tion de Dieu et de 'homme, et donc
aussi pour notre compréhension de
I'Eglise. Ce qui est 3 mon avis passion-
nant, c'est qu'il y a deux aspects dans cet
ancrage trinitaire, qui prennent ensuite
un sens trés concret dans les processus
synodaux. Le premier est 'homoousia,
Cest-a-dire 'égalité de substance des
trois personnes divines, un seul Dieu
en trois personnes. En méme temps, il y
a un second aspect, la taxis dont nous
parlent les Péres grecs. Cela signifie
quil y a un ordre d'origine sacré, une
hiérarchie. Le Fils n’est pas le Pére. Le
Fils est engendré, non pas créé, une
seule substance avec le Pére, mais il y
a cette taxis, cet ordre sacré d'origine,
au point que les conciles de Toléde
parlent du Pére comme fons et origo
totius divinitatis, « source et origine de
toute la divinité » (Foi catholique 11).
Le Fils est consubstantiel au Pére, mais
il n'est pas le Pére, et le Saint-Esprit est
en quelque sorte le syn, la communion
du Pére et du Fils en personne. Cela
veut dire que synodalité et hiérarchie ne
sont pas contradictoires. Bien stir, le
passage de la taxis intra-divine, l'ordre
dans I'égalité des substances, 4 la forme

3 « Survie du plus apte ».

humaine de la synodalité ne va pas
d'emblée de soi. S'il faut ici garder
L'esprit, en dépit de toute ressemblance,
la dissemblance plus grande encore de
cette analogie (Latran IV, FC 225),
néanmoins ce syn de l'ordre sacré, de
la taxis de la vie intra-divine se reflete
dans les ceuvres de Dieu. Je pense que
cette origine trinitaire de la synodalité
est un théme important qui mériterait
quon y réfléchisse plus longuement.

Jan-Heiner Tiick: Une telle réflexion
mettrait sans doute en lien la synodalité
avec les deux aspects que vous définissez
l'identité de substance [i.e. dans la T'ri-
nité] et la hiérarchie, de telle sorte que le
sacerdoce commun des fidéles constituerait
la base de la communauté ecclésiale, tandis
que la différenciation hiérarchique en dif-
férents services et ministéres serait l'ordre
de I'Eglise. 1l serait en effet important de
faire comprendre cela, car le discours ecclé-
siologique sur la communio hierarchica
est soupgonné de favoriser les distorsions
de la communication dues & des abus de
pouvoir... Mais vous aviez aussi annoncé
un ancrage de la synodalité dans la théo-
logie de la création.

Il me semble intéressant de suivre un
peu la recherche récente sur I'évolution.
Je ne suis pas du tout spécialiste en la
matiére, mais jai entendu 2 ce sujet des
voix autorisées dire clairement que dans
I'évolution, le syn est plus fort que L'op-
position. ]'évoquerai tout d'abord Adolf
Portmann (1897-1982), le grand bio-
logiste balois, qui a toujours affirmé
sans détour: oui, il y a de la concur-
rence dans la nature, il y a le survival of
the fittest >, Mais le véritable moteur du

* 99



100 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

développement de la vie, c'est la coopé-
ration, la complémentarité, la synergie,
la force d'étre ensemble. Je connais
aussi personnellement un autre
auteur, Martin Nowak, chercheur en
évolution & Harvard, qui a écrit un
livre intitulé Super-Cooperators®. Le
titre indique déja I'idée de base.
Nowak démontre par de nombreux
exemples et données scientifiques que
le véritable modéle du progreés évolutif
est la coopération, le syn-énergétique.
Mais si le syn se manifeste ainsi dans
I'histoire de I'évolution de la nature,
cest qu'il reflete ce qui est en fin de
compte inscrit dans le Créateur lui-
méme, dans le Dieu trinitaire. Lorsque
Jésus dit : « Le Pére agit toujours et moi
aussi, jagis» (Jean 5, 17), il exprime
cette synergie A l'ceuvre jusque dans
les formes les plus simples de la nature.

Jan-Heiner Tiick : Pouvez-vous illustrer
par des processus sociaux et ecclésiaux
concrets ce que Nowak appelle « U'intelli-
gence coopérative » ?

Pour la société, je voudrais citer
l'exemple du partenariat social dans
I'histoire autrichienne. Apreés la
Seconde Guerre mondiale, I'Autriche
est redevenue une puissance écono-
mique, avec un niveau social élevé,
parce que le modéle de base était le
partenariat social. Ainsi ceux qui s'af-
frontent et s'opposent pour ainsi dire
naturellement, les chefs d'entreprise et
les employés, ont trouvé un moyen
pour sortir des expériences douloureu-
ses de I'entre-deux-guerres, de la guerre
civile, de la période nazie et de la

Seconde Guerre mondiale, en disant
aprés la Seconde Guerre mondiale:
nous devons emprunter une autre
voie, celle du partenariat social. Clest
ainsi quiil n'y a pratiquement pas eu
de gréves en Autriche au cours des
75 années qui ont suivi la Seconde
Guerre mondiale, et que l'on a trouvé
4 chaque fois un chemin commun pour
discuter ensemble des tensions sociales
jusqud obtenir la plus grande unani-
mité possible. Et cela me semble égale-
ment important pour comprendre le
sens de la synodalité dans I'Eglise. La
synodalité comme modele de réussite
de la création, de la société et finale-
ment comme enracinée en Dieu lui-
méme, vise 'unanimité, unanimitas.
Si le pape Francois ne cesse de répéter
que la synodalité n'est pas un parlement
ecclésiastique ot il sagirait surtout de
former des majorités et daffronter des
partis, c'est qu'il y a des raisons profon-
des A cela. Il s'agit de parvenir 4 la plus
grande unanimité possible.

Jan-Heiner Tiick: Cette critique de la
confusion entre synodalité et parlementa-
risme nous donne loccasion, aprés ces
réflexions sur les fondements, de nous
pencher sur le Chemin synodal allemand.
Certains acteurs diraient probablement
que ces réflexions fondamentales sont
belles et bonnes, mais qu’elles ont tendance
a exagérer théologiquement les conflits
durs ou & les anesthésier spirituellement
Ay ceeur du sujet, il y a en effet un double
scandale: d'une part les abus sexuels et
spirituels commis par des clercs, d’autre
part la dissimulation systémique de ces
délits par la hiérarchie de I'Eglise. Clest

4 Supercooperators : The Mathematics of Evolution, Altruism and Human Bebaviour (Or,
Why We Need Each Other to Succeed) publié en 2011 avec Roger Highfield (co-auteur).

(NDE).



« Seigneur, montre-nous tes voies »

le point de départ du Chemin synodal en
Allemagne, qui cherche des solutions pré-
cisément dans le sens de «[lintelligence
coopérative ». Que pensez-vous de ce
point de départ? Prend-il suffisamment
en compte Lorientation ex-centrique de
la synodalité, la recherche des voies du
Seigneur pour renouveler I'Eglise ?

Chercher les fondements bibliques,
théologiques, mais aussi sociétaux de
la synodalité, ce n'est pas une tiche
superflue. Les questions de fond sont
décisives pour la réussite d'un processus
synodal. Ainsi je pense qu'il faut
d'abord clarifier les questions ecclésio-
logiques préalables. Pour le pape Fran-
cois, le sujet de la synodalité est trés
étroitement lié A celui de la communion
et du sensus fidelium, le sens de la foi du
peuple de Dieu. Ce sont des thémes
que Vatican II a élaborés de facon
trés remarquable. Et cest pourquoi
on ne peut parler intelligemment de
synodalité que si I'on se réféere 3 ces
fondements théologiques. C'est ce
qu'a remarquablement fait la Commis-
sion théologique internationale dans
son texte sur la synodalité dans la vie
et dans la mission de I’Eglise 5, Parler
du débat allemand ou international
sans examiner ces fondements n'a pas
de sens. La constitution sur I'Eglise
Lumen gentium est la Magna Carta du
chemin de 'Eglise in novo millennio,
dans le nouveau millénaire. Il s'agit
tout d'abord du mystere de I’Eglise.
Soyons clairs : essayer de traiter syno-
dalement les problémes en adoptant
une démarche uniquement pragma-
tique ou sociologique conduira & un
échec pur et simple. L'orientation de

Vatican II place au centre la question
de la forme fondamentale de I'Eglise qui
est le sacrement du salut, signe et ins-
trument — signum et instrumentum — de
l'union 4 Dieu et des hommes entre eux
(LG 1). Le peuple de Dieu en fait partie
(LG chap. 2), dans I'égale dignité de
tous les baptisés, en lien avec la voca-
tion commune de tous 4 la sainteté —
un théme qui a été quelque peu négligé
dans la réception du Concile ces der-
niéres années (LG chap. 5). Et pour
moi, le chapitre 8 de Lumen gentium
sur l'orientation eschatologique du
peuple de Dieu est également trés
important...

Jan-Heiner Tiick : Rappeler le caractére
provisoire et eschatologique de I'Eglise
offrirait aussi un potentiel de réforme...

Certes, mais A ceux qui disent que le
traitement de ces questions fondamen-
tales reléve de I'enfumage théologique
ou de l'anesthésie spirituelle des pro-
blémes concrets, je dois répondre avec
fermeté: faire I'impasse sur ces fonde-
ments théologiques, c'est aussi passer 4
coté de 'homme réel, des drames réels,
y compris du théme des abus. Comme
le dit l'article 8 de Lumen Gentium,
I’Eglise coalescit, c’est-a-dire grandit
ensemble, 3 partir d’éléments divins et
humains. Ce sont des pécheurs qui sont
appelés A former cette Eglise qui est en
méme temps I'Eglise une et sainte. Qui
se dispense de cet effort de réflexion sur
la foi n'obtiendra que des résultats
incomplets. Je n'oublierai jamais I'en-
seignement d'un moine orthodoxe,
lorsque jétais étudiant en France, qui
avait commencé son cours par ces

5 La synodalité dans la vie et dans la mission de Z’Eglise, 2018.



102 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

mots : « Je vous parle du mystére, C'est-
a-dire de la réalité ». Si, lors de la troi-
siéme assemblée synodale en Alle-
magne, on a voté pour savoir s'il
fallait discuter de la nécessité méme
de conserver le ministére ordonné, et
si cette proposition a regu 95 voix pour
et 94 voix contre, cest qu'on a fait
fausse route. Tout simplement. Car
une telle question ne peut pas étre
négociée en synode. La présidence
aurait dii intervenir ici. Ce n'est pas
un sujet négociable. Il y a des directives
profondément enracinées dans la Bible
et dans la tradition de I'Eglise. Imaginez
des discussions dans le judaisme qui
feraient abstraction de la Torah. Et
imaginez un chemin synodal qui ferait
abstraction du depositum fidei. Ce n'est
plus de la synodalité, c'est un autre
chemin, mais certainement pas la syno-
dalité comme l'entend I’Eglise.

Jan-Heiner Tiick: Dans le cas de la
discussion allemande, la concentration
du pouvoir dans U'épiscopat et le manque
de transparence et de contréle de lexercice
du pouvoir sont considérés comme un pro-
bléme. Et il me semble qu'une autre
dimension de I'Eglise est ici mise en
cause, & savoir la constitution épiscopale
développée dans le troisieme chapitre de
Lumen Gentium. La concentration et le
monopole des pouvoirs au sein de I'épisco-
pat devrait désormais faire place & la
séparation des pouvoirs et a la participa-
tion des laics. Concrétement, 'évéque, en
tant que chef de 'Eglise locale, devrait étre
assisté d’'un Conseil synodal qui ne se
contenterait pas de conseiller mais parti-
ciperait aux décisions. Comme on avait
conscience de s’écarter ici du Concile et du
droit canonique, on a introduit la notion

d’« auto-engagement volontaire ». Les
évéques devraient ainsi se soumettre
eux-mémes qux votes majoritaires des
Conseils synodaux. C’est un processus
d’une certaine portée. Qu’en pensez-vous ?

Je voudrais d'abord revenir sur le
point de départ déterminant de cette
crise. Cest la question des abus. Ce qui
me dérange un peu, cest que I'on passe
si vite du sujet des abus 4 la question de
la constitution de I'Eglise, car I'évidence
de ce lien n'est pas du tout interrogée ni
démontrée. Y a-t-il vraiment un lien
direct entre les abus commis dans
I'Eglise et I'absence d'une séparation
des pouvoirs sur le modéle des Etats
de droit démocratiques ? J'en doute. En
Autriche, nous avons dii commencer
bien plus t6t 2 nous confronter i la
question des abus. La premiére fois
remonte 3 'époque ol les accusations
d’'abus contre mon prédécesseur, le car-
dinal Hans Hermann Groer, sont
apparues en nombre. Cétait en 1995,
un véritable scandale. Le cardinal
Groer a dit démissionner, les accusa-
tions ayant été avérées, et je suis
devenu son coadjuteur, avant de pren-
dre sa succession. Et dés 1996 — le
mérite revient en grande partie 3 mon
vicaire général de l'époque, Helmut
Schiiller — nous avons créé le premier
service de médiation dans l'espace ger-
manophone. Ce service fut formé indé-
pendamment de I'Eglise, mais financé
par elle. Il a permis aux personnes
concernées de se manifester — et ce
n'est pas directement I'Eglise, mais
des personnes compétentes et indé-
pendantes qui ont examiné leurs
accusations contre des prétres ou des
collaborateurs de I’Eglise‘ Ces services



« Seigneur, montre-nous tes voies »

de médiation indépendants ont ensuite
été créés dans tous les diocéses et sont
devenus la norme. La deuxi¢me étape a
été la proposition que jai faite en 2010
au gouvernement fédéral autrichien de
créer une commission étatique indé-
pendante 3 laquelle I'Eglise devrait se
soumettre. Malheureusement, le gou-
vernement fédéral de I'époque n'a pas
donné suite A cette proposition.

Je pense aujourd’hui qu'ils ont refusé
parce quils auraient probablement di
tout examiner, non seulement l'Eglise,
mais aussi les institutions publiques, les
clubs sportifs, les établissements de for-
mation, etc. Nous avons alors essayé de
constituer une commission d'experts
indépendants. J'ai demandé 3 Waltraud
Klasnic, gouverneur émérite de la
Styrie, une femme trés reconnue en
Autriche, si elle acceptait de former
une telle commission. Elle a accepté
et C'est ainsi quest né le Bureau indé-
pendant de protection des victimes qui
existe toujours et qui depuis 2010,
indépendamment de I'Eglise, recoit les
personnes qui ont 4 se plaindre d'abus.
Ce Bureau de protection des victimes a
été constitué indépendamment de
I'Eglise. Il se compose de personnes
renommeées dans le domaine de la psy-
chiatrie, de la psychothérapie, du
droit, etc. Et c'est ainsi qu'on a pu
faire quelque chose, ce qui est quand
méme assez remarquable. Peu 3 peu,
tous les Linder autrichiens ainsi que
d’autres institutions telles que des éta-
blissements sportifs, etc., ont créé des
commissions indépendantes sur le
modeéle de ce Bureau indépendant de
protection des victimes qu'avait mis en
place 'Eglise et ont ainsi tenté de traiter

et d'endiguer le probléme des abus...

Jan-Heiner Tiick : De sorte qu'il y a eu
la aussi une « décléricalisation” (Paul
M. Zulehner) du théme des abus...

Oui, tout 4 fait ! Et nous avons ensuite
créé un fonds, la Fondation pour la
protection des victimes, auquel les dio-
céses et les ordres religieux ont contri-
bué. Toutes les décisions prises par le
Bureau indépendant pour la protection
des victimes concernant le paiement de
réparations et de thérapies ont été assu-
mées et réglées une A une par les dio-
céses et les ordres religieux. Cette voie
était clairement tournée vers les vic-
times. Certes, la question de savoir si
tel ou tel évéque, institution ecclésias-
tique, ordre religieux, etc. a dissimulé
des abus est toujours en suspens. Mais
une chose était claire pour nous: il
fallait d'abord s'occuper des personnes
concernées. Et je crois pouvoir dire que
sur ce chemin, la question des abus a été
posée 13 ot elle devait I'étre avant tout:
dans l'écoute et l'attention aux person-
nes touchées. La question des omis-
sions, des négligences et des
dissimulations est bien str présente et
traitée, mais elle ne figure pas en pre-
miére place. Et le fait d'avoir réussi a
s'engager dans cette voie a contribué A
faire de I'Autriche I'un des quatre pays
au monde ot la question des abus a été
abordée de maniére précoce et claire-
ment orientée vers les victimes.

Jan-Heiner Tiick : En d’autres termes, il
existe en Autriche une distinction claire
entre, d’une part, le probleme des abus
traité a laide d'instruments efficaces, ce
qui a conduit & une certaine pacification
sociale et & un apaisement médiatique
autour de ce théme accablant et, d’autre
part, le débat sur les questions de réforme

¢ 103



104 «

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

de U'Eglise. Le fait qu'en 2011, la liste des
réformes demandées par Ulnitiative des
prétres et diacres dans leur « Appel & la
désobéissance » ne mentionnait pas méme
le théme des abus va dans ce sens. En
Allemagne cependant, aprés la publication
de létude MHG® en 2018, la dissimu-
lation systémique des délits par la direc-
tion de 'Eglise a contribué a ébranler
massivement U'autorité des évéques et des
responsables du personnel dans les dioce-
ses. La aussi, le Chemin synodal a donc
décidé de mettre en place un service de
médiation pour prévenir et traiter les abus
de pouvoir commis par des responsables
au sein de I'Eglise et il a proposé des
améliorations de la culture juridique.
Mais on leur reprocha d’étre des « cercles
masculins » de clercs et d’avoir agi pour
protéger linstitution, ce qui conduisit d
élargir les revendications: ainsi faut-il
désormais réfléchir a assouplir le célibat,
a ordonner les femmes, voire a libéraliser
la morale sexuelle. Et Uinstrument avec
lequel on a beaucoup travaillé au début
était la notion de « magistére des person-
nes concernées », que Lon a entre-temps
abandonnée.

Je percois cela, le terme est peut-étre
un peu fort, comme une instrumenta-
lisation des abus. Du moins, cest le
risque. Car on se sert ici des comporte-
ments abusifs pour répondre aux
demandes de réforme de I'Eglise et
prendre des décisions A titre expéri-
mental. Ce faisant, on ne rend certai-
nement pas justice au probléme des
abus ni a ceux qu'il touche. Le débat
autour de ces questions est un sujet en

soi. Les demandes de réforme sont

depuis longtemps 4 l'ordre du jour.
Nous le savons tous. Mais utiliser la
question des abus pour faire avancer
ces demandes, pour moi, c’est une
erreur.

Jan-Heiner Tiick : Il s’agit la du rapport
entre les réformes structurelles et le renou-
veau spirituel. Je pense que tous les acteurs
Saccordent & dire que les deux vont de
pair. Mais la question de leur biérarchisa-
tion est évidemment centrale ici. Il est
dailleurs intéressant de noter que le pape
Frangois a soubaité que I'Eglise d’Alle-
magne prenne en compte la « priorité de
I'évangélisation ». Mais la Présidence du
Chemin synodal a décidé de ne pas consa-
crer de forum synodal supplémentaire a ce
théme. Le pape Francois a lancé pour
I'Eglise universelle un processus synodal
lié & trois mots-clés : communion, partici-
pation et mission. Vous étes vous-méme
membre du Conseil synodal qui conseille le
pape dans ce processus. Quelles sont, selon
vous, ses intentions principales ?

Pour Frangois, il est manifestement
trés, trés important que ce soient des
processus. Il ne souhaite pas réunir des
assemblées temporaires qui étudie-
raient des propositions de textes
sophistiqués puis les cocheraient, mais
plutét initier des processus. Lesquels ?
Il parle beaucoup de s’écouter les uns
les autres, d'écouter I'Esprit Saint, mais
il parle aussi beaucoup du cléricalisme
— un point qui fait un peu mal A beau-
coup de prétres. Ne pourrait-il pas sou-
ligner un peu plus les aspects positifs du
ministére sacerdotal, au lieu d'insister
autant sur ses aspects négatifs ? Lors de

6 Le projet de recherche Mannheim-Heidelberg-Giefien (MHG) a été lancé en 2013

par I'épiscopat allemand.



« Seigneur, montre-nous tes voies »

la recollectio de la messe chrismale, c'est-
a-dire la rencontre avec les prétres de
l'archidiocése de Vienne, j'ai abordé
cette question et jai invité & méditer
un peu le chapitre 22 de Evangile de
Luc. On y comprend clairement ce que
Francois entend par cléricalisme. Luc a
placé au milieu du récit de la Céne, la
nuit avant l'emprisonnement de Jésus,
la nuit avant sa Passion, la querelle de
préséance entre les apotres. Clest ce qui
le distingue des autres synoptiques
dans lesquels la dispute a lieu avant,
sur le chemin de Jérusalem. Sans
doute de telles querelles se sont-elles
produites assez souvent entre les apd-
tres. Lequel d’entre eux est le plus
grand ? Et jai dit aux prétres: nous le
voyons ici, le cléricalisme est une atti-
tude qui était manifestement déja pré-
sente au sein des apdtres et qui
réapparaitra toujours dans I'Eglise.
Pourquoi? Parce que l'on peut aussi
abuser de son rdle de chef. Mais
I'abus de direction nest pas un argu-
ment contre la direction. Que des pré-
tres et des évéques aient couvert des
faits n'est pas un argument contre la
constitution épiscopale de I'Eglise.

Ce n'est pas non plus en plagant, dans
une sorte de conciliarisme, des conseils
de laics aux cotés des évéques que l'on
améliorera la situation, mais c'est ce que
Jésus a dit cette nuit-1a A ses disciples
qui permettra de résoudre le probléme :
«Je suis au milieu de vous comme celui
qui sert ». Aprés cette querelle de pré-
séance entre les disciples, qui est vrai-
ment trés embarrassante, de méme que
les maniéres des clercs peuvent aussi
étre trés embarrassantes, Jésus leur
dit: «qu’il n'en soit pas de méme
pour vous, mais que le plus grand

parmi vous soit comme le plus petit,
et que celui qui gouverne soit comme
celui qui sert » (Luc 22, 26). Puis il dit :
«“Vous étes, vous, ceux qui ont tenu
bon avec moi dans mes épreuves. Et
moi, je dispose pour vous du royaume
comme mon Pére en a disposé pour
moi” (Luc 22, 28 sq.). Cela signifie
que Jésus ne sépare pas lautorité du
risque d’'en abuser. Ce serait 13 un
reméde contre l'abus de pouvoir. Le
reméde contre le cléricalisme, pardon
de le dire aussi simplement et claire-
ment, c'est de suivre Jésus ! On ne parle
pas assez de se convertir et de marcher a
la suite de Jésus dans les débats du
Chemin synodal. Or le ministére de
I'Eglise, depuis son origine apostolique
instituée par le Christ, doit prendre
pour mesure et critére la figure de ser-
vice de Jésus. Cest pourquoi il s'appelle
ministerium — service. Les abus commis
par des prétres sont certainement la
forme la plus grave d'abus. Mais pren-
dre cela comme argument pour modi-
fier ou corriger ce qu'a fondé Jésus me
semble étre une erreur. Jésus a donné
lautorité (exousia) aux apdtres et i
leurs successeurs. Et la mesure dans
laquelle ce pouvoir doit étre appliqué
n'est pas donnée par un organe de
contrdle auquel les évéques se sou-
mettraient en s'auto-limitant volon-
tairement, ou par une correction
démocratique, quelle qu'elle soit, mais
par la parole du Seigneur et la voix du
peuple de Dieu qui rappelle aux pas-
teurs ce que cest qu'étre un pasteur.

Jan-Heiner Tiick: Le pape Frangois a
en effet forgé l'image éloquente de la pyra-
mide inversée pour dire aux bergers qu’ils
doivent étre a I'écoute du troupeau.
L’évéque est d’abord un baptisé parmi

« 105



106

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

les baptisés et doit entendre ce qui préoc-
cupe les fidéles. Pour le processus synodal
de I'Eglise universelle, cela signifie qu’il
faut d’abord consulter tout le monde au
niveau des Eglises locales. Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari debet. A un
deuxiéme niveau ensuite, les évéques d’une
méme région se consultent. En dernier
liew, le Synode mondial des évéques
décide en concertation avec le successeur
de Pierre qui détient le ministére de lunité.
Au contraire, le Chemin synodal alle-
mand tient d ce que les laics ne soient
pas simplement consultés et inclus dans
les débats, mais qu’ils prennent aussi
part aux décisions. Une plus grande par-
ticipation des laics et une séparation des
pouvoirs dans I'Eglise seraient une réponse
au probleme de lopacité ...

Une premiére remarque a ce propos.
La séparation des pouvoirs présuppose
quil existe un véritable pouvoir de
direction. Mais si le gouvernement dis-
pose de la compétence politique en
matiére de directives et de décisions,
il est cependant lié A la Constitution.
L'évéque est lui aussi lié 2 la constitu-
tion de I'Eglise, ce qui signifie qu'il n’'est
pas libre d'enseigner ce qu'il veut, et
qu'il n’est pas non plus libre de décider
ce quil veut. I a des directives trés
claires, celles du droit canonique — et
les directives que nous avons de Jésus-
Christ sont plus fondamentales encore,
L'évéque n'est pas un souverain libre, ce
n'est pas un despote. Et s'il agit en
despote, des mécanismes de controle
adaptés sont 13 pour y remédier. On
peut faire un recours contre un
évéque. Il y a dans le droit canon des

dispositions qui limitent trés claire-
ment l'autorité de I'évéque, dans le
domaine économique par exemple. Et
si I'on considére les scandales économi-
ques au sein de I'Eglise, la cause en était
presque toujours le non-respect du

cadre juridique de I'Eglise.

Jan-Heiner Tiick : Un évéque est-il seu-
lement habilité a céder le pouvoir de direc-
tion qui lui a été conféré lors de son
ordination & des organes laics dans le
sens d’'un « auto-engagement volontaire » ?
Un fonctionnaire qui déléguerait de son
propre chef sa compétence & d’autres
devrait probablement faire face & des
conséquences disciplinaires. Le cardinal
Kasper a mis en garde les évéques alle-
mands contre une « abdication collective
de soi-méme »...

Je me souviens de discussions sur la
fonction épiscopale ot certains voyaient
dans l'évéque une sorte de directeur
spirituel du diocése. Selon cette
conception, I'évéque préche, donne
une orientation et des impulsions spi-
rituelles A son diocése, mais la direction
effective doit étre confiée A des person-
nes et des organes compétents. Mais
trés vite, une question se pose: d'olt
ces personnes compétentes ou ces orga-
nes tirent-ils leur légitimité ? Depuis les
tout premiers temps de I'Eglise, le
ministére apostolique est le ministére
de direction fondé par le Christ. Et
cest de lui qu'il recoit son modus ope-
randi. Quelle légitimité a par exemple le
Comité central des catholiques alle-
mands (Zdk”) ? Représente-t-il fidéle-

ment le peuple de Dieu?

7 Le ZdK est la structure officielle qui représente les laics au sein de 'Eglise catholique

en Allemagne.



« Seigneur, montre-nous tes voies »

Jan-Heiner Tiick : On pourrait résoudre
la question de la légitimité théologique de la
voie synodale par lidée de I'« auto-engage-
ment volontaire ». Si les évéques disaient :
nous donnons au Conseil synodal le pou-
voir de prendre des dispositions, ses mem-
bres pourraient alors combler le vide de
Pauto-retrait épiscopal. Mais la question
reste entiére de savoir qui devient ou non
membre du Conseil synodal, sur la base de
quelle qualification et selon quels critéres.
Par ailleurs, il est envisagé qu’'au niveau
diocésain, I'évéque préside le Conseil syno-
dal en compagnie d’une deuxiéme per-
sonne. Si évéque ne veut pas suivre les
décisions prises & la majorité par le
Conseil, il a un droit de veto. Mais une
instance d’arbitrage est alors convoquée
pour trancher entre I'évéque et le Conseil
synodal. Et 1a, la méme question se pose &
nouveau : qui donne en fin de compte sa
légitimité & une telle instance d’arbitrage ?

Je voudrais ajouter ici une idée que
souligne 2 juste titre le document de la
Commission théologique internatio-
nale® Outre la synodalité synchro-
nique, il y a aussi la synodalité
diachronique. L'Eglise est un organisme
qui vit dans le temps, et elle est 2 la fois
Eglise céleste et Eglise terrestre. Elle est
I'Eglise de ceux qui ont cru avant nous
et de ceux qui croiront aprés nous. Et
nous ne pouvons pas faire comme si la
foi, la sainteté et bien siir aussi le péché
des membres de I’Eglise n'avaient pas
d’histoire, n'existaient pas en diachro-
nie. L'idée sans cesse répétée et agitée
par les médias selon laquelle si I'Eglise
ne se modernise pas, si elle ne s'ouvre
pas, elle périra, crée une atmospheére
malsaine de naufrage. Je voudrais sim-

plement opposer 4 cela une parole qui
est familiére a la plupart d'entre nous,
car elle figure dans la troisiéme priére
eucharistique de la Messe. Dans la
priére introductive adressée i Dieu le
Pére, on dit: « et Tu ne cesses de ras-
sembler Ton peuple ». D'une certaine
maniére, j'ai 'impression, méme en
lisant ces documents parfois trés élabo-
rés sur le plan théologique, qu'un élé-
ment fondamental de toute la vie de
I'Eglise n'est tout simplement pas thé-
matisé: le Seigneur rassemble son
peuple. Pourquoi suis-je venu 2 la foi
dans une famille ol la foi n'allait pas de
soi? Parce que le Seigneur a agi dans
ma vie. Et ceux qui empruntent
aujourd’hui le chemin de I'Eglise dans
un monde si séculier ne le font pas
parce que les structures de I'Eglise
leur sont particuliérement sympathi-
ques ou parce que I'Eglise est particu-
lierement moderne. Mais cela a quelque
chose 4 voir avec Dieu, cela a quelque
chose 4 voir avec l'appel du Christ. Et
l'on comprendrait bien mal le fameux
aggiornamento du pape Jean XXIII si
l'on pensait que la survie de 'Eglise ne
dépendait que de sa modernisation.
Que veut donc dire moderniser ? Que
signifie étre adapté 2 son temps ?

Jan-Heiner Tiick : L'alarmisme dans le
débat sur la réforme est en effet trés
répandu — et l'on oublie volontiers, dans
le zéle de l'auto-modernisation de rattra-
page du catholicisme, que les Eglises de la
Réforme, lesquelles sont allées plus loin que
leurs programmes de réforme, ne s’érodent
pas moins que ['Eglise catholique, ce qui
nous invite & envisager dautres para-
metres de crise liés aux processus de trans-

8 La synodalité dans la vie et dans la mission de Z’Eglise, 2018.



108

communio ® XLVII, 5 ® septembre-octobre 2022

formation de la société actuelle. Mais com-
ment Eglise catholique doit-elle gérer ces
conflits liés & la modernité ?

Je voudrais rappeler ici une parole de
Karl Rahner qui m'a marqué a vie. Elle
pourrait étre utile aujourd’hui aussi, 4
une époque ol I'Eglise est en grande
mutation, ol nous devons apprendre
que nous sommes devenus une mino-
rité A bien des égards, et ol nous espé-
rons, comme l'a dit Jonathan Sacks, le
remarquable Grand Rabbin de Lon-
dres, étre une creative minority. Mais
cela suppose une attitude de disponibi-
lité intérieure 4 ce que Dieu nous
montre. Rahner nous a dit 4 I'époque,
A nous jeunes théologiens: si vous ne
savez pas quoi faire d'un enseignement
de I'Eglise, s'il vous plait, ne dites pas
d’emblée « quelle bétise ! » ou « comme
Cest dépassé ! », mais gardez une place
dans votre cceur. Je le redis maintenant
avec mes mots, gardez une place dans
votre cceur pour que ce qui vous parait
absurde maintenant puisse se révéler un
jour riche de sens.

Je voudrais appliquer concrétement ce
conseil 4 la question de I'ordination des
femmes, car I'Eglise est ici trés claire-
ment en conflit avec la modernité. Je
comprends bien qu'il sagit 13 d'un sujet
de taille. Je me rends dans beaucoup
d’écoles et je n'en ai pas visité une
seule o le sujet n'ait pas été abordé.
J'ai de nombreuses discussions lors des
Conseils paroissiaux, et ce théme
revient toujours. Pourquoi exclure
ainsi les femmes du ministére? Et
d'un autre cdté, il y a une tradition
vieille de deux mille ans. Les déclara-
tions du magistére sont sans équivoque.

Les papes, jusqua Frangois inclus, se
sont exprimés clairement sur ce sujet.
Il ne m'appartient pas, il n'appartient a
personne d’anticiper sur le Saint-
Esprit. Mais gardons de la place dans
notre coeur, voila l'attitude fondamen-
tale que je souhaite également pour le
Chemin synodal. Avec cette pensée:
peut-étre y a-t-il ici un contenu de
sens qui ne m'est pas accessible
aujourd’hui, ni 4 la majorité de la
société, mais que I'Eglise est peut-étre
chargée de préserver, aussi par fidélité &
une synodalité diachronique. Peut-étre
y a-t-il 13 un niveau de la théologie
symbolique, une dimension de la diffé-
rence des sexes que nous ne pouvons
pas percevoir pour le moment, mais qui
se révélera un jour. Je sais qu'on conti-
nuera i en discuter iprement, et je
connais des femmes remarquables qui
se sentent appelées A la prétrise. Et
pourtant, je demande qu'il reste une
place de libre dans les cceurs.

Pour finir, je voudrais poser une ques-
tion critique : comment se fait-il que,
dans le cadre du Chemin synodal en
Allemagne, on demande d'une part
ouvrir le ministére ordonné et que,
d’autre part, tant de personnes se
demandent si le ministére ordonné est
bien nécessaire pour I'avenir de I'Eglise 2
Je souhaite ici qu'on fasse un peu plus
attention aux candidats qui se prépa-
rent au sacerdoce et A la grande majo-
rité des prétres qui ont mis leur vie au
service de I'Evangile — et enfin qu'on
soit un peu plus prudents vis-a-vis de ce
qu'ont percu ceux qui nous ont précé-
dés, et dont nous n'avons peut-étre pas
pour linstant le sensorium nécessaire
pour le comprendre.



(Traduit de Tallemand par Anne-Héléne Joulia. Titre original: « Herr, zeige uns
deine Wege »)

Christoph Schénborn (né en 1945)), religieux dominicain, a étudié en
Allemagne, a Vienne et a Paris. Professeur a Fribourg (Suisse) de 1975 4
1991, il contribue & la Commission théologique internationale et & la
rédaction du Catéchisme de UEglise catholique. Evéque auxiliaire de
Vienne en 1991, il devient archevéque en 1995 et est créé cardinal en
1998. 1l appartient au comité de rédaction de Communio-D. Derniéres
publications en francais : Au cceur du message chrétien : Commentaire
du catéchisme de 'Eglise catholique, Paris, Parole et Silence, 2014,
351 p.; Urgences pastorales : Pour une pédagogie de la réforme de
I'Eglise, Montrouge, Bayard, 2017, 538 p.; Bonne nouvelle de Jésus-
Christ, Paris, Parole et silence, 2019, 593 p.

Prochain numéro
novembre-decembre 2022




