
ignets

« Seigneur, montre-nous tes voies »
La synodalité en question

En complément du numéro sur L’Église synodale 1,
cet entretien donné par le cardinal Schönborn à la rédaction germanophone

de Communio, qui revient notamment sur les débats ouverts par le «Chemin synodal »
allemand, permet de mesurer les risques et les chances de la synodalité.

Propos recueillis par Jan-Heiner Tück2

Le cardinal Christoph Schönborn,
archevêque de Vienne, peut se

prévaloir d’une riche expérience syno-
dale. Dès les pontificats de Jean-Paul II
et de Benoît XVI, il a participé à plu-
sieurs Synodes des évêques. Lors du
Synode sur le mariage et la famille en
2014-2015, il a tenu avec succès le rôle
de modérateur. Il est membre élu du
Conseil synodal et participe à ce titre à
la préparation du processus synodal de
l’Église universelle, qui a débuté en
octobre 2021 au niveau diocésain.
Interviewé par Communio, il réfléchit
sur les fondements théologiques de la
synodalité et s’exprime pour la première
fois publiquement sur le Chemin synodal
en Allemagne. Il plaide en outre pour
dissocier plus nettement les questions
de réforme de l’Église et le traitement
du scandale des abus, et rappelle la
dimension profondément diachronique
de la synodalité.

Jan-Heiner Tück : L’Allemagne a
entamé un chemin synodal et le pape
François a initié un processus synodal de
l’Église universelle. Le terme « synodalité »

est sur toutes les lèvres, mais tout le monde
ne le comprend pas de la même manière.
Dans les Églises orthodoxes, il n’a pas le
même sens que dans les Églises de la
Réforme. Tout d’abord, comment défini-
riez-vous le principe de la « synodalité » ?

Je voudrais résumer l’idée fondamen-
tale de la synodalité par deux citations
des Psaumes. La première citation est
tirée des Laudes du Jeudi Saint. Il
s’agit du psaume 81, qui dit : «Mais
mon peuple n’a pas écouté ma voix, /
Israël n’a pas voulu de moi. // Alors je
les ai abandonnés à leur cœur endurci, /
et ils ont agi selon leurs propres projets.
// Ah, si mon peuple m’écoutait, / si
Israël voulait marcher dans mes voies !
// Comme je ferais bientôt plier ses
ennemis, / Comme je tournerais ma
main contre ses oppresseurs » (psaume
81, 12-14). Et la deuxième citation est
issue du psaume 25 : «Montre-moi,
Seigneur, tes voies, / enseigne-moi tes
sentiers » (psaume 25, 4). C’est avec ces
deux versets de psaumes que j’aimerais
illustrer ce que signifie la synodalité.
« Montre-moi, Seigneur, tes voies ».

* 97
1 L’Église synodale, XLVII, 3-4 no 281-282 mai-août 2022.
2 Jan-Heiner Tück est rédacteur en chef de Communio de langue allemande.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 97

Christoph
Schönborn



Je voudrais appliquer cette demande à
l’Église. Le « je » dont il est question ici
est le « je » du peuple de Dieu, le
« nous » de l’Église qui demande au
Seigneur : « Montre-nous tes voies,
enseigne-nous tes sentiers ». Ici sont
réunis plusieurs éléments qui consti-
tuent l’essence de la synodalité. Tout
d’abord, l’adresse au Seigneur. C’est
une demande qui est faite au Seigneur.
Et c’est de Lui qu’il s’agit. La synodalité
ne peut être qu’un chemin parcouru
avec le Seigneur. «Montre, Seigneur... »

Jan-Heiner Tück : Cette orientation ex-
centrique vers le Seigneur me semble
importante, elle aide à briser les discours
autoréférentiels sur la réforme. L’Église vit
en effet à partir du Christ et se dirige vers
le Christ, il est le centre et l’orientation...

Oui, et cette posture tournée vers le
Seigneur comporte encore un autre élé-
ment : nous ne savons pas tout. Nous
cherchons. Nous cherchons des che-
mins et demandons au Seigneur :
Montre-nous, pas seulement à moi per-
sonnellement, mais à nous en tant que
communauté, Tes chemins. Il ne s’agit
pas de nos voies, mais des Siennes. Il est
également intéressant de noter qu’il y a
ici un pluriel : « chemins ». Ce n’est pas
un chemin qui est ici prescrit pour tous
de la même manière, mais ce sont «Tes
chemins ». La synodalité, c’est donc
d’abord et avant tout demander au Sei-
gneur de nous montrer Ses voies. Cela
exclut d’autres voies ; il s’agit de proces-
sus de discernement. Il est écrit dans la
Bible : «Mes pensées ne sont pas vos
pensées, et mes voies ne sont pas vos
voies » (Isaïe 55, 8). Il faut donc discer-
ner : quelles sont Ses pensées, quelles
sont Ses voies ? Jésus dit à Pierre,

lorsque celui-ci veut le détourner du
chemin de la souffrance : « Tes pensées
ne sont pas celles de Dieu, mais celles
des hommes » (Matthieu 16, 23). Il est
donc tout à fait décisif de comprendre
la synodalité comme un chemin spiri-
tuel de recherche, de prière et de
demande, comme une véritable démar-
che de discernement. Et ce, ensemble.
Le synodos, c’est un chemin commun.
Et cela veut dire que c’est à la fois un
chemin spirituel et un chemin tourné
vers l’action. Car il s’agit bien d’em-
prunter ces chemins. Nous Lui deman-
dons de nous les montrer, afin que nous
puissions aussi les emprunter et que les
chemins que nous prenons ne soient
pas des chemins de traverse ni des
impasses, qu’ils ne soient pas nos che-
mins, mais Ses chemins. « Ah, si mon
peuple m’écoutait, comme je le condui-
rais », dit le psaume 81.Voilà selon moi
un fondement biblique de ce qui est en
jeu dans la synodalité.

Jan-Heiner Tück : Outre les aspects
bibliques, le concile Vatican II a renouvelé
l’importance de la « synodalité » dans la
vie de l’Église. En 1965, le pape Paul VI a
introduit le Synode des évêques au titre
d’organe consultatif. Et le pape François a
souligné dans Evangelii Gaudium vou-
loir renforcer les éléments synodaux
également dans le sens d’une « décentrali-
sation salutaire ». Parmi les principaux
concepts ecclésiologiques du Concile, il
insiste surtout sur la doctrine de l’Église
comme peuple de Dieu en marche.
Le Concile parle également de l’Église
comme sacrement du salut, comme
Corps du Christ et Communion, fondée
sur la nature trinitaire de Dieu lui-même.
Dès lors, quel sens donneriez-vous à l’élé-
ment synodal pour l’Église d’aujourd’hui ?98 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 98

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Je voudrais approfondir les racines
théologiques de la synodalité de deux
manières. D’une part son enracinement
trinitaire, et d’autre part son enracine-
ment dans la théologie de la création,
lequel dépend du précédent. L’Église
est en effet la plebs a Trinitate unita,
le peuple qu’unit le Dieu trinitaire.
L ’Église est enracinée dans le syn
(“avec”) du Dieu vivant, du Père, du
Fils et du Saint-Esprit. Et ce syn du
Père et du Fils avec le Saint-Esprit
est fondamental pour notre représenta-
tion de Dieu et de l’homme, et donc
aussi pour notre compréhension de
l’Église. Ce qui est à mon avis passion-
nant, c’est qu’il y a deux aspects dans cet
ancrage trinitaire, qui prennent ensuite
un sens très concret dans les processus
synodaux. Le premier est l’homoousia,
c’est-à-dire l’égalité de substance des
trois personnes divines, un seul Dieu
en trois personnes. En même temps, il y
a un second aspect, la taxis dont nous
parlent les Pères grecs. Cela signifie
qu’il y a un ordre d’origine sacré, une
hiérarchie. Le Fils n’est pas le Père. Le
Fils est engendré, non pas créé, une
seule substance avec le Père, mais il y
a cette taxis, cet ordre sacré d’origine,
au point que les conciles de Tolède
parlent du Père comme fons et origo
totius divinitatis, « source et origine de
toute la divinité » (Foi catholique 11).
Le Fils est consubstantiel au Père, mais
il n’est pas le Père, et le Saint-Esprit est
en quelque sorte le syn, la communion
du Père et du Fils en personne. Cela
veut dire que synodalité et hiérarchie ne
sont pas contradictoires. Bien sûr, le
passage de la taxis intra-divine, l’ordre
dans l’égalité des substances, à la forme

humaine de la synodalité ne va pas
d’emblée de soi. S’il faut ici garder à
l’esprit, en dépit de toute ressemblance,
la dissemblance plus grande encore de
cette analogie (Latran IV, FC 225),
néanmoins ce syn de l’ordre sacré, de
la taxis de la vie intra-divine se reflète
dans les œuvres de Dieu. Je pense que
cette origine trinitaire de la synodalité
est un thème important qui mériterait
qu’on y réfléchisse plus longuement.

Jan-Heiner Tück : Une telle réflexion
mettrait sans doute en lien la synodalité
avec les deux aspects que vous définissez
l’identité de substance [i.e. dans la Tri-
nité] et la hiérarchie, de telle sorte que le
sacerdoce commun des fidèles constituerait
la base de la communauté ecclésiale, tandis
que la différenciation hiérarchique en dif-
férents services et ministères serait l’ordre
de l’Église. Il serait en effet important de
faire comprendre cela, car le discours ecclé-
siologique sur la communio hierarchica
est soupçonné de favoriser les distorsions
de la communication dues à des abus de
pouvoir... Mais vous aviez aussi annoncé
un ancrage de la synodalité dans la théo-
logie de la création.

Il me semble intéressant de suivre un
peu la recherche récente sur l’évolution.
Je ne suis pas du tout spécialiste en la
matière, mais j’ai entendu à ce sujet des
voix autorisées dire clairement que dans
l’évolution, le syn est plus fort que l’op-
position. J’évoquerai tout d’abord Adolf
Portmann (1897-1982), le grand bio-
logiste bâlois, qui a toujours affirmé
sans détour : oui, il y a de la concur-
rence dans la nature, il y a le survival of
the fittest 3. Mais le véritable moteur du

* 99

Christoph
Schönborn

3 « Survie du plus apte ».

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 99

« Seigneur, montre-nous tes voies »



développement de la vie, c’est la coopé-
ration, la complémentarité, la synergie,
la force d’être ensemble. Je connais
aussi personnellement un autre
auteur, Martin Nowak, chercheur en
évolution à Harvard, qui a écrit un
livre intitulé Super-Cooperators 4. Le
titre indique déjà l ’idée de base.
Nowak démontre par de nombreux
exemples et données scientifiques que
le véritable modèle du progrès évolutif
est la coopération, le syn-énergétique.
Mais si le syn se manifeste ainsi dans
l’histoire de l’évolution de la nature,
c’est qu’il reflète ce qui est en fin de
compte inscrit dans le Créateur lui-
même, dans le Dieu trinitaire. Lorsque
Jésus dit : « Le Père agit toujours et moi
aussi, j’agis » (Jean 5, 17), il exprime
cette synergie à l’œuvre jusque dans
les formes les plus simples de la nature.

Jan-Heiner Tück : Pouvez-vous illustrer
par des processus sociaux et ecclésiaux
concrets ce que Nowak appelle « l’intelli-
gence coopérative » ?

Pour la société, je voudrais citer
l’exemple du partenariat social dans
l ’histoire autrichienne. Après la
Seconde Guerre mondiale, l’Autriche
est redevenue une puissance écono-
mique, avec un niveau social élevé,
parce que le modèle de base était le
partenariat social. Ainsi ceux qui s’af-
frontent et s’opposent pour ainsi dire
naturellement, les chefs d’entreprise et
les employés, ont trouvé un moyen
pour sortir des expériences douloureu-
ses de l’entre-deux-guerres, de la guerre
civile, de la période nazie et de la

Seconde Guerre mondiale, en disant
après la Seconde Guerre mondiale :
nous devons emprunter une autre
voie, celle du partenariat social. C’est
ainsi qu’il n’y a pratiquement pas eu
de grèves en Autriche au cours des
75 années qui ont suivi la Seconde
Guerre mondiale, et que l’on a trouvé
à chaque fois un chemin commun pour
discuter ensemble des tensions sociales
jusqu’à obtenir la plus grande unani-
mité possible. Et cela me semble égale-
ment important pour comprendre le
sens de la synodalité dans l’Église. La
synodalité comme modèle de réussite
de la création, de la société et finale-
ment comme enracinée en Dieu lui-
même, vise l’unanimité, l’unanimitas.
Si le pape François ne cesse de répéter
que la synodalité n’est pas un parlement
ecclésiastique où il s’agirait surtout de
former des majorités et d’affronter des
partis, c’est qu’il y a des raisons profon-
des à cela. Il s’agit de parvenir à la plus
grande unanimité possible.

Jan-Heiner Tück : Cette critique de la
confusion entre synodalité et parlementa-
risme nous donne l’occasion, après ces
réflexions sur les fondements, de nous
pencher sur le Chemin synodal allemand.
Certains acteurs diraient probablement
que ces réflexions fondamentales sont
belles et bonnes, mais qu’elles ont tendance
à exagérer théologiquement les conflits
durs ou à les anesthésier spirituellement
Au cœur du sujet, il y a en effet un double
scandale : d’une part les abus sexuels et
spirituels commis par des clercs, d’autre
part la dissimulation systémique de ces
délits par la hiérarchie de l’Église. C’est

100 *

Signets

4 Supercooperators : The Mathematics of Evolution, Altruism and Human Behaviour (Or,
WhyWeNeed Each Other to Succeed) publié en 2011 avec Roger Highfield (co-auteur).
(NDE).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 100

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



le point de départ du Chemin synodal en
Allemagne, qui cherche des solutions pré-
cisément dans le sens de « l’intelligence
coopérative ». Que pensez-vous de ce
point de départ ? Prend-il suffisamment
en compte l’orientation ex-centrique de
la synodalité, la recherche des voies du
Seigneur pour renouveler l’Église ?

Chercher les fondements bibliques,
théologiques, mais aussi sociétaux de
la synodalité, ce n’est pas une tâche
superflue. Les questions de fond sont
décisives pour la réussite d’un processus
synodal. Ainsi je pense qu ’il faut
d’abord clarifier les questions ecclésio-
logiques préalables. Pour le pape Fran-
çois, le sujet de la synodalité est très
étroitement lié à celui de la communion
et du sensus fidelium, le sens de la foi du
peuple de Dieu. Ce sont des thèmes
que Vatican II a élaborés de façon
très remarquable. Et c’est pourquoi
on ne peut parler intelligemment de
synodalité que si l’on se réfère à ces
fondements théologiques. C ’est ce
qu’a remarquablement fait la Commis-
sion théologique internationale dans
son texte sur la synodalité dans la vie
et dans la mission de l’Église 5. Parler
du débat allemand ou international
sans examiner ces fondements n’a pas
de sens. La constitution sur l’Église
Lumen gentium est la Magna Carta du
chemin de l’Église in novo millennio,
dans le nouveau millénaire. Il s’agit
tout d’abord du mystère de l’Église.
Soyons clairs : essayer de traiter syno-
dalement les problèmes en adoptant
une démarche uniquement pragma-
tique ou sociologique conduira à un
échec pur et simple. L’orientation de

Vatican II place au centre la question
de la forme fondamentale de l’Église qui
est le sacrement du salut, signe et ins-
trument − signum et instrumentum − de
l’union à Dieu et des hommes entre eux
(LG 1). Le peuple de Dieu en fait partie
(LG chap. 2), dans l’égale dignité de
tous les baptisés, en lien avec la voca-
tion commune de tous à la sainteté −
un thème qui a été quelque peu négligé
dans la réception du Concile ces der-
nières années (LG chap. 5). Et pour
moi, le chapitre 8 de Lumen gentium
sur l’orientation eschatologique du
peuple de Dieu est également très
important...

Jan-Heiner Tück : Rappeler le caractère
provisoire et eschatologique de l’Église
offrirait aussi un potentiel de réforme...

Certes, mais à ceux qui disent que le
traitement de ces questions fondamen-
tales relève de l’enfumage théologique
ou de l’anesthésie spirituelle des pro-
blèmes concrets, je dois répondre avec
fermeté : faire l’impasse sur ces fonde-
ments théologiques, c’est aussi passer à
côté de l’homme réel, des drames réels,
y compris du thème des abus. Comme
le dit l’article 8 de Lumen Gentium,
l’Église coalescit, c’est-à-dire grandit
ensemble, à partir d’éléments divins et
humains. Ce sont des pécheurs qui sont
appelés à former cette Église qui est en
même temps l’Église une et sainte. Qui
se dispense de cet effort de réflexion sur
la foi n’obtiendra que des résultats
incomplets. Je n’oublierai jamais l’en-
seignement d’un moine orthodoxe,
lorsque j’étais étudiant en France, qui
avait commencé son cours par ces

* 101

Christoph
Schönborn

5 La synodalité dans la vie et dans la mission de l’Église, 2018.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 101

« Seigneur, montre-nous tes voies »



mots : « Je vous parle du mystère, c’est-
à-dire de la réalité ». Si, lors de la troi-
sième assemblée synodale en Alle-
magne, on a voté pour savoir s ’il
fallait discuter de la nécessité même
de conserver le ministère ordonné, et
si cette proposition a reçu 95 voix pour
et 94 voix contre, c’est qu’on a fait
fausse route. Tout simplement. Car
une telle question ne peut pas être
négociée en synode. La présidence
aurait dû intervenir ici. Ce n’est pas
un sujet négociable. Il y a des directives
profondément enracinées dans la Bible
et dans la tradition de l’Église. Imaginez
des discussions dans le judaïsme qui
feraient abstraction de la Torah. Et
imaginez un chemin synodal qui ferait
abstraction du depositum fidei. Ce n’est
plus de la synodalité, c’est un autre
chemin, mais certainement pas la syno-
dalité comme l’entend l’Église.

Jan-Heiner Tück : Dans le cas de la
discussion allemande, la concentration
du pouvoir dans l’épiscopat et le manque
de transparence et de contrôle de l’exercice
du pouvoir sont considérés comme un pro-
blème. Et il me semble qu’une autre
dimension de l’Église est ici mise en
cause, à savoir la constitution épiscopale
développée dans le troisième chapitre de
Lumen Gentium. La concentration et le
monopole des pouvoirs au sein de l’épisco-
pat devrait désormais faire place à la
séparation des pouvoirs et à la participa-
tion des laïcs. Concrètement, l’évêque, en
tant que chef de l’Église locale, devrait être
assisté d’un Conseil synodal qui ne se
contenterait pas de conseiller mais parti-
ciperait aux décisions. Comme on avait
conscience de s’écarter ici du Concile et du
droit canonique, on a introduit la notion

d’« auto-engagement volontaire ». Les
évêques devraient ainsi se soumettre
eux-mêmes aux votes majoritaires des
Conseils synodaux. C’est un processus
d’une certaine portée. Qu’en pensez-vous ?

Je voudrais d’abord revenir sur le
point de départ déterminant de cette
crise. C’est la question des abus. Ce qui
me dérange un peu, c’est que l’on passe
si vite du sujet des abus à la question de
la constitution de l’Église, car l’évidence
de ce lien n’est pas du tout interrogée ni
démontrée. Y a-t-il vraiment un lien
direct entre les abus commis dans
l’Église et l’absence d’une séparation
des pouvoirs sur le modèle des États
de droit démocratiques ? J’en doute. En
Autriche, nous avons dû commencer
bien plus tôt à nous confronter à la
question des abus. La première fois
remonte à l’époque où les accusations
d’abus contre mon prédécesseur, le car-
dinal Hans Hermann Groer, sont
apparues en nombre. C’était en 1995,
un véritable scandale. Le cardinal
Groer a dû démissionner, les accusa-
tions ayant été avérées, et je suis
devenu son coadjuteur, avant de pren-
dre sa succession. Et dès 1996 − le
mérite revient en grande partie à mon
vicaire général de l’époque, Helmut
Schüller − nous avons créé le premier
service de médiation dans l’espace ger-
manophone. Ce service fut formé indé-
pendamment de l’Église, mais financé
par elle. Il a permis aux personnes
concernées de se manifester − et ce
n’est pas directement l’Église, mais
des personnes compétentes et indé-
pendantes qui ont examiné leurs
accusations contre des prêtres ou des
collaborateurs de l’Église. Ces services102 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 102

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de médiation indépendants ont ensuite
été créés dans tous les diocèses et sont
devenus la norme. La deuxième étape a
été la proposition que j’ai faite en 2010
au gouvernement fédéral autrichien de
créer une commission étatique indé-
pendante à laquelle l’Église devrait se
soumettre. Malheureusement, le gou-
vernement fédéral de l’époque n’a pas
donné suite à cette proposition.

Je pense aujourd’hui qu’ils ont refusé
parce qu’ils auraient probablement dû
tout examiner, non seulement l’Église,
mais aussi les institutions publiques, les
clubs sportifs, les établissements de for-
mation, etc. Nous avons alors essayé de
constituer une commission d’experts
indépendants. J’ai demandé àWaltraud
Klasnic, gouverneur émérite de la
Styrie, une femme très reconnue en
Autriche, si elle acceptait de former
une telle commission. Elle a accepté
et c’est ainsi qu’est né le Bureau indé-
pendant de protection des victimes qui
existe toujours et qui depuis 2010,
indépendamment de l’Église, reçoit les
personnes qui ont à se plaindre d’abus.
Ce Bureau de protection des victimes a
été constitué indépendamment de
l’Église. Il se compose de personnes
renommées dans le domaine de la psy-
chiatrie, de la psychothérapie, du
droit, etc. Et c’est ainsi qu’on a pu
faire quelque chose, ce qui est quand
même assez remarquable. Peu à peu,
tous les Länder autrichiens ainsi que
d’autres institutions telles que des éta-
blissements sportifs, etc., ont créé des
commissions indépendantes sur le
modèle de ce Bureau indépendant de
protection des victimes qu’avait mis en
place l’Église et ont ainsi tenté de traiter
et d’endiguer le problème des abus...

Jan-Heiner Tück : De sorte qu’il y a eu
là aussi une « décléricalisation“ (Paul
M. Zulehner) du thème des abus...

Oui, tout à fait ! Et nous avons ensuite
créé un fonds, la Fondation pour la
protection des victimes, auquel les dio-
cèses et les ordres religieux ont contri-
bué. Toutes les décisions prises par le
Bureau indépendant pour la protection
des victimes concernant le paiement de
réparations et de thérapies ont été assu-
mées et réglées une à une par les dio-
cèses et les ordres religieux. Cette voie
était clairement tournée vers les vic-
times. Certes, la question de savoir si
tel ou tel évêque, institution ecclésias-
tique, ordre religieux, etc. a dissimulé
des abus est toujours en suspens. Mais
une chose était claire pour nous : il
fallait d’abord s’occuper des personnes
concernées. Et je crois pouvoir dire que
sur ce chemin, la question des abus a été
posée là où elle devait l’être avant tout :
dans l’écoute et l’attention aux person-
nes touchées. La question des omis-
sions, des négligences et des
dissimulations est bien sûr présente et
traitée, mais elle ne figure pas en pre-
mière place. Et le fait d’avoir réussi à
s’engager dans cette voie a contribué à
faire de l’Autriche l’un des quatre pays
au monde où la question des abus a été
abordée de manière précoce et claire-
ment orientée vers les victimes.

Jan-Heiner Tück : En d’autres termes, il
existe en Autriche une distinction claire
entre, d’une part, le problème des abus
traité à l’aide d’instruments efficaces, ce
qui a conduit à une certaine pacification
sociale et à un apaisement médiatique
autour de ce thème accablant et, d’autre
part, le débat sur les questions de réforme * 103

Christoph
Schönborn

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 103

« Seigneur, montre-nous tes voies »



de l’Église. Le fait qu’en 2011, la liste des
réformes demandées par l’Initiative des
prêtres et diacres dans leur « Appel à la
désobéissance » ne mentionnait pas même
le thème des abus va dans ce sens. En
Allemagne cependant, après la publication
de l’étude MHG 6 en 2018, la dissimu-
lation systémique des délits par la direc-
tion de l’Église a contribué à ébranler
massivement l’autorité des évêques et des
responsables du personnel dans les diocè-
ses. Là aussi, le Chemin synodal a donc
décidé de mettre en place un service de
médiation pour prévenir et traiter les abus
de pouvoir commis par des responsables
au sein de l’Église et il a proposé des
améliorations de la culture juridique.
Mais on leur reprocha d’être des « cercles
masculins » de clercs et d’avoir agi pour
protéger l’institution, ce qui conduisit à
élargir les revendications : ainsi faut-il
désormais réfléchir à assouplir le célibat,
à ordonner les femmes, voire à libéraliser
la morale sexuelle. Et l’instrument avec
lequel on a beaucoup travaillé au début
était la notion de «magistère des person-
nes concernées », que l’on a entre-temps
abandonnée.

Je perçois cela, le terme est peut-être
un peu fort, comme une instrumenta-
lisation des abus. Du moins, c’est le
risque. Car on se sert ici des comporte-
ments abusifs pour répondre aux
demandes de réforme de l’Église et
prendre des décisions à titre expéri-
mental. Ce faisant, on ne rend certai-
nement pas justice au problème des
abus ni à ceux qu’il touche. Le débat
autour de ces questions est un sujet en
soi. Les demandes de réforme sont

depuis longtemps à l’ordre du jour.
Nous le savons tous. Mais utiliser la
question des abus pour faire avancer
ces demandes, pour moi, c’est une
erreur.

Jan-Heiner Tück : Il s’agit là du rapport
entre les réformes structurelles et le renou-
veau spirituel. Je pense que tous les acteurs
s’accordent à dire que les deux vont de
pair. Mais la question de leur hiérarchisa-
tion est évidemment centrale ici. Il est
d’ailleurs intéressant de noter que le pape
François a souhaité que l’Église d’Alle-
magne prenne en compte la « priorité de
l’évangélisation ». Mais la Présidence du
Chemin synodal a décidé de ne pas consa-
crer de forum synodal supplémentaire à ce
thème. Le pape François a lancé pour
l’Église universelle un processus synodal
lié à trois mots-clés : communion, partici-
pation et mission. Vous êtes vous-même
membre du Conseil synodal qui conseille le
pape dans ce processus. Quelles sont, selon
vous, ses intentions principales ?

Pour François, il est manifestement
très, très important que ce soient des
processus. Il ne souhaite pas réunir des
assemblées temporaires qui étudie-
raient des propositions de textes
sophistiqués puis les cocheraient, mais
plutôt initier des processus. Lesquels ?
Il parle beaucoup de s’écouter les uns
les autres, d’écouter l’Esprit Saint, mais
il parle aussi beaucoup du cléricalisme
− un point qui fait un peu mal à beau-
coup de prêtres. Ne pourrait-il pas sou-
ligner un peu plus les aspects positifs du
ministère sacerdotal, au lieu d’insister
autant sur ses aspects négatifs ? Lors de

104 *

Signets

6 Le projet de recherche Mannheim-Heidelberg-Gießen (MHG) a été lancé en 2013
par l’épiscopat allemand.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:07 - page 104

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



la recollectio de la messe chrismale, c’est-
à-dire la rencontre avec les prêtres de
l’archidiocèse de Vienne, j’ai abordé
cette question et j’ai invité à méditer
un peu le chapitre 22 de l’Évangile de
Luc. On y comprend clairement ce que
François entend par cléricalisme. Luc a
placé au milieu du récit de la Cène, la
nuit avant l’emprisonnement de Jésus,
la nuit avant sa Passion, la querelle de
préséance entre les apôtres. C’est ce qui
le distingue des autres synoptiques
dans lesquels la dispute a lieu avant,
sur le chemin de Jérusalem. Sans
doute de telles querelles se sont-elles
produites assez souvent entre les apô-
tres. Lequel d’entre eux est le plus
grand ? Et j’ai dit aux prêtres : nous le
voyons ici, le cléricalisme est une atti-
tude qui était manifestement déjà pré-
sente au sein des apôtres et qui
réapparaîtra toujours dans l’Église.
Pourquoi ? Parce que l’on peut aussi
abuser de son rôle de chef. Mais
l’abus de direction n’est pas un argu-
ment contre la direction. Que des prê-
tres et des évêques aient couvert des
faits n’est pas un argument contre la
constitution épiscopale de l’Église.

Ce n’est pas non plus en plaçant, dans
une sorte de conciliarisme, des conseils
de laïcs aux côtés des évêques que l’on
améliorera la situation, mais c’est ce que
Jésus a dit cette nuit-là à ses disciples
qui permettra de résoudre le problème :
« Je suis au milieu de vous comme celui
qui sert ». Après cette querelle de pré-
séance entre les disciples, qui est vrai-
ment très embarrassante, de même que
les manières des clercs peuvent aussi
être très embarrassantes, Jésus leur
dit : « qu’il n’en soit pas de même
pour vous, mais que le plus grand

parmi vous soit comme le plus petit,
et que celui qui gouverne soit comme
celui qui sert » (Luc 22, 26). Puis il dit :
« “Vous êtes, vous, ceux qui ont tenu
bon avec moi dans mes épreuves. Et
moi, je dispose pour vous du royaume
comme mon Père en a disposé pour
moi” (Luc 22, 28 sq.). Cela signifie
que Jésus ne sépare pas l’autorité du
risque d’en abuser. Ce serait là un
remède contre l’abus de pouvoir. Le
remède contre le cléricalisme, pardon
de le dire aussi simplement et claire-
ment, c’est de suivre Jésus ! On ne parle
pas assez de se convertir et de marcher à
la suite de Jésus dans les débats du
Chemin synodal. Or le ministère de
l’Église, depuis son origine apostolique
instituée par le Christ, doit prendre
pour mesure et critère la figure de ser-
vice de Jésus. C’est pourquoi il s’appelle
ministerium − service. Les abus commis
par des prêtres sont certainement la
forme la plus grave d’abus. Mais pren-
dre cela comme argument pour modi-
fier ou corriger ce qu’a fondé Jésus me
semble être une erreur. Jésus a donné
l’autorité (exousia) aux apôtres et à
leurs successeurs. Et la mesure dans
laquelle ce pouvoir doit être appliqué
n’est pas donnée par un organe de
contrôle auquel les évêques se sou-
mettraient en s’auto-limitant volon-
tairement, ou par une correction
démocratique, quelle qu’elle soit, mais
par la parole du Seigneur et la voix du
peuple de Dieu qui rappelle aux pas-
teurs ce que c’est qu’être un pasteur.

Jan-Heiner Tück : Le pape François a
en effet forgé l’image éloquente de la pyra-
mide inversée pour dire aux bergers qu’ils
doivent être à l’écoute du troupeau.
L’évêque est d’abord un baptisé parmi * 105

Christoph
Schönborn

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 105

« Seigneur, montre-nous tes voies »



les baptisés et doit entendre ce qui préoc-
cupe les fidèles. Pour le processus synodal
de l’Église universelle, cela signifie qu’il
faut d’abord consulter tout le monde au
niveau des Églises locales. Quod omnes
tangit, ab omnibus tractari debet. À un
deuxième niveau ensuite, les évêques d’une
même région se consultent. En dernier
lieu, le Synode mondial des évêques
décide en concertation avec le successeur
de Pierre qui détient le ministère de l’unité.
Au contraire, le Chemin synodal alle-
mand tient à ce que les laïcs ne soient
pas simplement consultés et inclus dans
les débats, mais qu’ils prennent aussi
part aux décisions. Une plus grande par-
ticipation des laïcs et une séparation des
pouvoirs dans l’Église seraient une réponse
au problème de l’opacité ...

Une première remarque à ce propos.
La séparation des pouvoirs présuppose
qu’il existe un véritable pouvoir de
direction. Mais si le gouvernement dis-
pose de la compétence politique en
matière de directives et de décisions,
il est cependant lié à la Constitution.
L’évêque est lui aussi lié à la constitu-
tion de l’Église, ce qui signifie qu’il n’est
pas libre d’enseigner ce qu’il veut, et
qu’il n’est pas non plus libre de décider
ce qu’il veut. Il a des directives très
claires, celles du droit canonique − et
les directives que nous avons de Jésus-
Christ sont plus fondamentales encore.
L’évêque n’est pas un souverain libre, ce
n’est pas un despote. Et s’il agit en
despote, des mécanismes de contrôle
adaptés sont là pour y remédier. On
peut faire un recours contre un
évêque. Il y a dans le droit canon des

dispositions qui limitent très claire-
ment l’autorité de l’évêque, dans le
domaine économique par exemple. Et
si l’on considère les scandales économi-
ques au sein de l’Église, la cause en était
presque toujours le non-respect du
cadre juridique de l’Église.

Jan-Heiner Tück : Un évêque est-il seu-
lement habilité à céder le pouvoir de direc-
tion qui lui a été conféré lors de son
ordination à des organes laïcs dans le
sens d’un « auto-engagement volontaire » ?
Un fonctionnaire qui déléguerait de son
propre chef sa compétence à d’autres
devrait probablement faire face à des
conséquences disciplinaires. Le cardinal
Kasper a mis en garde les évêques alle-
mands contre une « abdication collective
de soi-même »...

Je me souviens de discussions sur la
fonction épiscopale où certains voyaient
dans l’évêque une sorte de directeur
spirituel du diocèse. Selon cette
conception, l’évêque prêche, donne
une orientation et des impulsions spi-
rituelles à son diocèse, mais la direction
effective doit être confiée à des person-
nes et des organes compétents. Mais
très vite, une question se pose : d’où
ces personnes compétentes ou ces orga-
nes tirent-ils leur légitimité ? Depuis les
tout premiers temps de l’Église, le
ministère apostolique est le ministère
de direction fondé par le Christ. Et
c’est de lui qu’il reçoit son modus ope-
randi. Quelle légitimité a par exemple le
Comité central des catholiques alle-
mands (Zdk 7) ? Représente-t-il fidèle-
ment le peuple de Dieu ?

106 *

Signets

7 Le ZdK est la structure officielle qui représente les laïcs au sein de l’Église catholique
en Allemagne.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 106

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



Jan-Heiner Tück : On pourrait résoudre
la question de la légitimité théologique de la
voie synodale par l’idée de l’« auto-engage-
ment volontaire ». Si les évêques disaient :
nous donnons au Conseil synodal le pou-
voir de prendre des dispositions, ses mem-
bres pourraient alors combler le vide de
l’auto-retrait épiscopal. Mais la question
reste entière de savoir qui devient ou non
membre du Conseil synodal, sur la base de
quelle qualification et selon quels critères.
Par ailleurs, il est envisagé qu’au niveau
diocésain, l’évêque préside le Conseil syno-
dal en compagnie d’une deuxième per-
sonne. Si l’évêque ne veut pas suivre les
décisions prises à la majorité par le
Conseil, il a un droit de veto. Mais une
instance d’arbitrage est alors convoquée
pour trancher entre l’évêque et le Conseil
synodal. Et là, la même question se pose à
nouveau : qui donne en fin de compte sa
légitimité à une telle instance d’arbitrage ?

Je voudrais ajouter ici une idée que
souligne à juste titre le document de la
Commission théologique internatio-
nale 8. Outre la synodalité synchro-
nique, il y a aussi la synodalité
diachronique. L’Église est un organisme
qui vit dans le temps, et elle est à la fois
Église céleste et Église terrestre. Elle est
l’Église de ceux qui ont cru avant nous
et de ceux qui croiront après nous. Et
nous ne pouvons pas faire comme si la
foi, la sainteté et bien sûr aussi le péché
des membres de l’Église n’avaient pas
d’histoire, n’existaient pas en diachro-
nie. L’idée sans cesse répétée et agitée
par les médias selon laquelle si l’Église
ne se modernise pas, si elle ne s’ouvre
pas, elle périra, crée une atmosphère
malsaine de naufrage. Je voudrais sim-

plement opposer à cela une parole qui
est familière à la plupart d’entre nous,
car elle figure dans la troisième prière
eucharistique de la Messe. Dans la
prière introductive adressée à Dieu le
Père, on dit : « et Tu ne cesses de ras-
sembler Ton peuple ». D’une certaine
manière, j’ai l’impression, même en
lisant ces documents parfois très élabo-
rés sur le plan théologique, qu’un élé-
ment fondamental de toute la vie de
l’Église n’est tout simplement pas thé-
matisé : le Seigneur rassemble son
peuple. Pourquoi suis-je venu à la foi
dans une famille où la foi n’allait pas de
soi ? Parce que le Seigneur a agi dans
ma vie. Et ceux qui empruntent
aujourd’hui le chemin de l’Église dans
un monde si séculier ne le font pas
parce que les structures de l’Église
leur sont particulièrement sympathi-
ques ou parce que l’Église est particu-
lièrement moderne. Mais cela a quelque
chose à voir avec Dieu, cela a quelque
chose à voir avec l’appel du Christ. Et
l’on comprendrait bien mal le fameux
aggiornamento du pape Jean XXIII si
l’on pensait que la survie de l’Église ne
dépendait que de sa modernisation.
Que veut donc dire moderniser ? Que
signifie être adapté à son temps ?

Jan-Heiner Tück : L’alarmisme dans le
débat sur la réforme est en effet très
répandu − et l’on oublie volontiers, dans
le zèle de l’auto-modernisation de rattra-
page du catholicisme, que les Églises de la
Réforme, lesquelles sont allées plus loin que
leurs programmes de réforme, ne s’érodent
pas moins que l’Église catholique, ce qui
nous invite à envisager d’autres para-
mètres de crise liés aux processus de trans-

* 107

Christoph
Schönborn

8 La synodalité dans la vie et dans la mission de l’Église, 2018.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 107

« Seigneur, montre-nous tes voies »



formation de la société actuelle. Mais com-
ment l’Église catholique doit-elle gérer ces
conflits liés à la modernité ?

Je voudrais rappeler ici une parole de
Karl Rahner qui m’a marqué à vie. Elle
pourrait être utile aujourd’hui aussi, à
une époque où l’Église est en grande
mutation, où nous devons apprendre
que nous sommes devenus une mino-
rité à bien des égards, et où nous espé-
rons, comme l’a dit Jonathan Sacks, le
remarquable Grand Rabbin de Lon-
dres, être une creative minority. Mais
cela suppose une attitude de disponibi-
lité intérieure à ce que Dieu nous
montre. Rahner nous a dit à l’époque,
à nous jeunes théologiens : si vous ne
savez pas quoi faire d’un enseignement
de l’Église, s’il vous plaît, ne dites pas
d’emblée « quelle bêtise ! » ou « comme
c’est dépassé ! », mais gardez une place
dans votre cœur. Je le redis maintenant
avec mes mots, gardez une place dans
votre cœur pour que ce qui vous paraît
absurde maintenant puisse se révéler un
jour riche de sens.

Je voudrais appliquer concrètement ce
conseil à la question de l’ordination des
femmes, car l’Église est ici très claire-
ment en conflit avec la modernité. Je
comprends bien qu’il s’agit là d’un sujet
de taille. Je me rends dans beaucoup
d’écoles et je n’en ai pas visité une
seule où le sujet n’ait pas été abordé.
J’ai de nombreuses discussions lors des
Conseils paroissiaux, et ce thème
revient toujours. Pourquoi exclure
ainsi les femmes du ministère ? Et
d’un autre côté, il y a une tradition
vieille de deux mille ans. Les déclara-
tions du magistère sont sans équivoque.

Les papes, jusqu’à François inclus, se
sont exprimés clairement sur ce sujet.
Il ne m’appartient pas, il n’appartient à
personne d ’anticiper sur le Saint-
Esprit. Mais gardons de la place dans
notre cœur, voilà l’attitude fondamen-
tale que je souhaite également pour le
Chemin synodal. Avec cette pensée :
peut-être y a-t-il ici un contenu de
sens qui ne m ’est pas accessible
aujourd’hui, ni à la majorité de la
société, mais que l’Église est peut-être
chargée de préserver, aussi par fidélité à
une synodalité diachronique. Peut-être
y a-t-il là un niveau de la théologie
symbolique, une dimension de la diffé-
rence des sexes que nous ne pouvons
pas percevoir pour le moment, mais qui
se révélera un jour. Je sais qu’on conti-
nuera à en discuter âprement, et je
connais des femmes remarquables qui
se sentent appelées à la prêtrise. Et
pourtant, je demande qu’il reste une
place de libre dans les cœurs.

Pour finir, je voudrais poser une ques-
tion critique : comment se fait-il que,
dans le cadre du Chemin synodal en
Allemagne, on demande d’une part à
ouvrir le ministère ordonné et que,
d’autre part, tant de personnes se
demandent si le ministère ordonné est
bien nécessaire pour l’avenir de l’Église ?
Je souhaite ici qu’on fasse un peu plus
attention aux candidats qui se prépa-
rent au sacerdoce et à la grande majo-
rité des prêtres qui ont mis leur vie au
service de l’Évangile − et enfin qu’on
soit un peu plus prudents vis-à-vis de ce
qu’ont perçu ceux qui nous ont précé-
dés, et dont nous n’avons peut-être pas
pour l’instant le sensorium nécessaire
pour le comprendre.

108 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 108

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



(Traduit de l’allemand par Anne-Hélène Joulia. Titre original : «Herr, zeige uns
deine Wege »)

Christoph Schönborn (né en 1945)), religieux dominicain, a étudié en
Allemagne, à Vienne et à Paris. Professeur à Fribourg (Suisse) de 1975 à
1991, il contribue à la Commission théologique internationale et à la
rédaction du Catéchisme de l’Église catholique. Évêque auxiliaire de
Vienne en 1991, il devient archevêque en 1995 et est créé cardinal en
1998. Il appartient au comité de rédaction de Communio-D. Dernières
publications en français : Au cœur du message chrétien : Commentaire
du catéchisme de l’Église catholique, Paris, Parole et Silence, 2014,
351 p. ; Urgences pastorales : Pour une pédagogie de la réforme de
l’Église, Montrouge, Bayard, 2017, 538 p. ; Bonne nouvelle de Jésus-
Christ, Paris, Parole et silence, 2019, 593 p.

Prochain numéro
novembre-décembre 2022

Naître

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 109


