
Le caractère véritable du mariage de Marie
et Joseph selon saint Thomas d’Aquin

« Il a préféré la Sagesse et c’est elle qu’on lui amène pour l’épouser. [...]
Marie est en sa possession et il l’entoure de tous côtés.

Ce n’est pas en un seul jour qu’il a appris à ne plus être seul.
Une femme a conquis chaque partie de ce cœur maintenant prudent et paternel.

De nouveau il est dans le Paradis avec Ève ! [...]
Ce n’est plus la foi toute nue dans la nuit, c’est l’amour qui explique et qui opère.

Joseph est avec Marie et Marie est avec le Père 1. »

La Troisième partie de la Somme
de théologie, consacrée au « Sau-

veur de tous lui-même » et aux « bien-
faits qu’il a offerts au genre humain2 »,
s’ouvre par l’étude du Verbe incarné
dans le mystère de l’unicité de sa Per-
sonne et de la dualité de ses natures,
avant de contempler pas à pas les diffé-
rentes étapes de sa vie, selon une
démarche originale : « Si l’intérêt “dog-
matique” envers les mystères est très
présent chez les Pères, il ne semble
pas qu’aucun les ait traités en une
étude continue et systématique, si ce
n’est dans des commentaires d’évangiles
dont l’approche et la visée sont d’une
autre nature. Thomas est le premier à
avoir étudié les mystères du Christ de
manière méthodique et suivie, en les

distinguant de la christologie ontolo-
gique, mais en les traitant d’un point
de vue résolument dogmatique. Très
peu le suivront sur ce chemin. Ce travail
s’opère dans les quaestiones 27-59 de la
tertia pars de la Somme de théologie, un
traité souvent intitulé “Les mystères de
la vie de Jésus”, mais que l’Aquinate ne
désigne jamais ainsi, préférant l’expres-
sion acta et passa : ce que le Christ a “fait
et souffert” pour notre salut 3. Ce texte
a été assez peu commenté et peu appré-
cié, même parmi les disciples les plus
fidèles du Docteur angélique 4 . » C’est
dans ce cadre que celui-ci aborde la
question du mariage de la Vierge
Marie et de Joseph. En effet, les pre-
mières questions qui portent sur l’en-
trée du Fils de Dieu dans le monde 5

110 *

1 Paul CLAUDEL, « Saint Joseph », Feuilles de Saints, dansŒuvre poétique, introduction
par S. Fumet, textes établis et annotés par J. Petit, Bibliothèque de la Pléiade, Paris,
Gallimard, 1967.
2 Somme de théologie (désormais ST), IIIa, pr.
3 Voir ibid. : « À propos du premier point [ce qui concerne le Sauveur], une double
considération se rencontre : la première porte sur le mystère même de l’Incarnation,
selon lequel Dieu s’est fait homme pour notre salut ; la seconde sur ce qui a été opéré et
souffert par notre Sauveur lui-même, c’est-à-dire Dieu incarné. »
4 Étienne VETÖ, Du Christ à la Trinité. Penser les Mystères du Christ après Thomas
d’Aquin et Balthasar, Paris, éd. du Cerf, 2012, p. 21.
5 Voir ST, IIIa, q. 27 à 37.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 110

Sœur Marie
de

l’Assomption



examinent d’abord sa conception 6 et,
dans ce but, commencent par traiter
de sa mère en parlant de sa sanctification
(question 27) 7, de sa virginité (question
28), de ses épousailles (question 29) et
de son annonciation (question 30).

Thomas commence par se demander
en quoi il convenait que le Christ naisse
d’une vierge mariée et, en s’appuyant
sur un florilège de citations patristi-
ques, il y voit de multiples avantages
se regroupant autour de trois axes : « Il
convenait que le Christ naisse d’une
vierge mariée tant pour lui-même que
pour sa mère et aussi pour nous » (ST,
IIIa, q. 29, a. 1, c). En ce qui le
concerne, cela permettait qu’il ne soit
pas rejeté par les infidèles comme
enfant illégitime, qu’il puisse avoir
une généalogie, celle-ci s’établissant
normalement d ’après l ’ascendance
paternelle, qu’il échappe aux attaques
du démon qui se serait méfié davantage
encore de lui si sa conception avait été si
ouvertement miraculeuse, et qu ’il
puisse bénéficier des soins de Joseph :
« C’est pourquoi il fut aussi appelé son
père, comme étant celui qui le nourrit »
(ibid.), le terme ayant en latin la signi-
fication plus large d’élever. Saint Joseph
assure ainsi un véritable rôle paternel à
l’égard de Jésus. Cela convenait égale-
ment à Marie elle-même en la proté-

geant à la fois de la lapidation et de
l’infamie, les peines qui étaient alors
attachées à toute forme d’adultère ; de
plus, cela lui permettait aussi d’être
aidée par Joseph, celui-ci exerçant
auprès d ’elle un véritable service.
Enfin, cela apporte plusieurs bienfaits
aux hommes, les deux premiers étant
de confirmer la foi par le témoignage
apporté par Joseph de la conception
virginale de Jésus et la crédibilité plus
grande de celui de Marie, celle-ci ayant
pu autrement être soupçonnée, selon
l’explication de saint Ambroise 8, de
mentir pour cacher sa faute. Les deux
derniers ont une portée ecclésiologique.
En effet, en étant vierge et épouse à la
fois, Marie signifie d’une part l’Église
universelle, elle qui « alors qu’elle est
Vierge est cependant mariée à un
époux, le Christ 9 » ; d’autre part, elle
honore en sa personne les deux états de
vie que sont la virginité consacrée à
Dieu et le mariage, et peut ainsi être
un modèle pour toutes les femmes, tout
en donnant par avance un démenti à
ceux qui, dans la suite de l’histoire,
remettront en cause l’un ou l’autre.

L’article suivant pose alors la question
de savoir si, « entre Marie et Joseph, il
y eut un vrai mariage » (ST, IIIa, q. 29,
a. 2). Ce n’était pas une nouveauté, le
sujet étant débattu depuis saint Jérôme

* 111

Sœur Marie
de
l’Assomption

6 Voir ST, IIIa, q. 27 à 34.
7 Cette question, qui était objet de libres discussions au XIIIe siècle, doit être lue à la
lumière de la définition dogmatique de l’Immaculée Conception ; voir PIE IX, Bulle
Ineffabilis Deus, 8 décembre 1854, Denzinger, no2800-2804.
8 Voir saint AMBROISE, Exposition sur Luc, II, 1, v. 26, 27 : «Mariée, elle n’a eu aucun
sujet de mentir, puisque la fécondité est pour les femmes le fruit du mariage et le
bienfait des noces. » (Traduction de Jean-Pierre TORRELL dans Encyclopédie, Jésus le
Christ chez saint Thomas d’Aquin, texte de la Tertia Pars (ST IIIa) traduit et commenté,
accompagné de données historiques et doctrinales et de cinquante textes choisis, Paris,
éd. du Cerf, 2008, p. 438).
9 Voir saint AUGUSTIN, De la sainte virginité, chap. 12 ; cité en ST, IIIa, q. 29, a. 1, c.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 111

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



qui répondait par la négative en rédui-
sant Joseph au rôle de gardien 10, tandis
que saint Augustin en défendait l’au-
thenticité 11. Pour comprendre la
portée de la réponse thomasienne, il
faut la situer par rapport à sa concep-
tion du mariage en général. La Somme

de théologie étant restée inachevée, c’est
dans l’Écrit sur les Sentences qui remonte
au début de sa carrière universitaire
que l’on trouve les principaux ensei-
gnements de l’Aquinate sur le mariage,
ainsi qu’au livre IV de la Somme contre
les gentils.

I- Le mariage selon saint Thomas d’Aquin

C’est d’abord une institution naturelle
au sens où l’on entend par “naturel” non
ce qui découle nécessairement des prin-
cipes de la nature, mais « ce à quoi à
la nature incline et qui est achevé par
l’intermédiaire du libre arbitre » (In IV
Sent., d. 26, q. 1, a. 1, c). En effet, la
raison naturelle pousse au mariage
d’abord en vue de sa fin principale qui
est le bien de l’enfant car chez les
hommes « la nature ne vise pas seule-
ment sa génération, mais son dévelop-
pement et son progrès jusqu’à l’état
parfait de l’homme en tant qu’homme,
c’est-à-dire l’état vertueux ». Il faut
donc que l’enfant soit éduqué et instruit
par des parents déterminés qui pren-
nent soin de lui, ce qui suppose un lien
lui aussi déterminé entre un homme et
une femme, en quoi consiste le mariage.

Au service de ce but commun, la nature
incline aussi au mariage en vue de la fin
dite seconde (“secundaria” en latin, ce
qui ne signifie pas secondaire, sans
importance, mais seconde par rapport
à la fin principale et dans la mesure où
elle lui est ordonnée) qui est l’aide
mutuelle que les époux s’apportent
dans tous les détails de la vie quoti-
dienne, les deux étant complémen-
taires en raison de la complémentarité
sexuelle qui n’est pas seulement d’ordre
biologique mais aussi psychologique et
moral. Thomas reprend ici l’idée aris-
totélicienne de l’homme comme natu-
rellement social et politique, ayant
besoin de vivre dans une communauté
pour être pleinement lui-même. La
communauté familiale fondée sur le
mariage est ainsi la première forme de

112 *

Signets

10 Voir saint JÉRÔME, Contre Helvidius sur la virginité perpétuelle de Marie, 4 : «Main-
tenant, si quelqu’un se demande pourquoi la Vierge a conçu quand elle était épouse, et
non quand elle était libre, sans mari, comme parle l’Écriture, il doit savoir que c’est pour
une triple raison ; d’abord, pour que la généalogie de Joseph, dont Marie était la
parente, démontrât l’origine de celle-ci ; puis, pour qu’elle ne fût pas lapidée par le
peuple comme coupable d’adultère, selon la loi de Moïse ; enfin, pour que, lors de sa
fuite en Égypte, elle eût le secours d’un gardien plutôt que d’un mari. » ; cité par
THOMAS D’AQUIN en ST, IIIa, q. 29, a. 2, arg. 1 : « Il semble qu’entre Marie et Joseph
il n’y eut pas de vrai mariage. Jérôme dit en effet dans le Contre Helvidius que Joseph fut
le gardien de Marie plus que son mari. Mais s’il y avait eu un véritable mariage, Joseph
aurait été vraiment son mari. Il semble donc qu’il n’y eut pas de vrai mariage entre
Marie et Joseph. »
11 Cité par THOMAS D’AQUIN en ST, IIIa, q. 29, a. 2, sed contra. Pour un bref parcours
historique à ce sujet, qui résume la thèse de doctorat d’Henri FRÉVIN (Le mariage de la
Sainte Vierge dans l’histoire de la théologie, Faculté de théologie de Lille, 1951), voir
Henri CAFFAREL, “Prends chez toi Marie, ton épouse”, Paris, Parole et Silence, 20062,
p. 179 et svtes.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 112

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



socialité, qu’il conçoit comme une
forme d’amitié spécifique.

La naturalité du mariage fonde la
bonté foncière de l’acte matrimonial
qui a été voulu par le Créateur :
« Étant supposé que la nature corpo-
relle est instituée par un Dieu bon, il est
impossible de dire que les réalités qui
concernent la conservation de la nature
corporelle, et auxquelles la nature
incline soient universellement mauvai-
ses ; et c’est pourquoi, puisqu’il y a une
inclination de la nature à la procréation
d’une descendance, par laquelle la
nature de l’espèce est conservée, il est
impossible de dire que l’acte par lequel
est engendré l’enfant soit universelle-
ment illicite, de sorte qu’en lui le
milieu de la vertu ne puisse être
trouvé » (ibid., a. 3, c). Soutenir que
l’acte conjugal serait en soi immoral
revient à la position manichéenne
selon laquelle les réalités corporelles
sont mauvaises ; pour Thomas, il
s’agit là d’une « insanité » et de la
« pire des hérésies ». Accompli par les
époux en état de grâce il est méritoire
(ibid., a. 4, c).

Le mariage est ensuite un sacrement
de la loi nouvelle qui se définit comme
« la conjonction d’un homme et d’une
femme visant l ’engendrement des
enfants et leur éducation pour le culte

de Dieu » (Somme contre les Gentils
= SG, livre IV, chap. 78). Comme
tout sacrement, il est un signe commu-
niquant la grâce : «De même que dans
les autres sacrements quelque chose de
spirituel est figuré par ce qui se déroule
extérieurement, ainsi aussi dans ce
sacrement, par l’union de l’homme et
de la femme, l’union du Christ et de
l’Église est figurée, selon ce passage de
l’apôtre dans l’Épître aux Éphésiens 5,
32 : “Ce sacrement est grand, je le dis
du Christ et de l’Église” » (ibid.). La
grâce propre au mariage est de rendre
les époux participants de l’union spon-
sale qu’ils signifient, en les purifiant des
mouvements charnels désordonnés qui
sont des conséquences du péché origi-
nel : « Parce que les sacrements réali-
sent ce qu’ils figurent, il faut croire que
la grâce est donnée aux époux par ce
sacrement, par laquelle ils se rapportent
à l’union du Christ et de l’Église, ce qui
leur est très nécessaire afin de n’être pas
séparés du Christ et de l’Église par les
réalités d’ordre charnel et terrestre »
(ibid.).

De là découlent les deux propriétés
fondamentales du mariage 12 dont la
première est l’unicité des conjoints :
« Le sacrement de mariage signifie
l’union du Christ à l’Église qui est
celle d’un seul à une seule ; et c’est pour-
quoi il est requis à la signification par-

* 113

Sœur Marie
de
l’Assomption

12 Voir Catéchisme de l’Église catholique, no1644 : « L’amour des époux exige, par sa
nature même, l’unité et l’indissolubilité de leur communauté de personnes qui englobe
toute leur vie : “Ainsi ils ne sont plus deux, mais une seule chair” (Matthieu 19, 6). “Ils
sont appelés à grandir sans cesse dans leur communion à travers la fidélité quotidienne
à la promesse du don mutuel total que comporte le mariage.” Cette communion
humaine est confirmée, purifiée et parachevée par la communion en Jésus-Christ
donnée par le sacrement de mariage. Elle s’approfondit par la vie de la foi commune
et par l’Eucharistie reçue en commun. » ; no1647 : « Le motif le plus profond se trouve
dans la fidélité de Dieu à son alliance, du Christ à son Église. Par le sacrement de
Mariage, les époux sont habilités à représenter cette fidélité et à en témoigner. Par le
sacrement, l’indissolubilité du mariage reçoit un sens nouveau et plus profond. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 113

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



faite de ce sacrement que l’homme soit
seulement l’homme d’une seule, et la
femme seulement la femme d ’un
seul » (In IV Sent., d. 27, q. 3, a. 1,
qla 1, c). La seconde est son indissolu-
bilité que Thomas fonde aussi sur sa
dimension sacramentelle : « Puisque
par l ’union de l ’homme et de la
femme est désignée l’union du Christ
et de l’Église, il est nécessaire que la
figure réponde au signifié. Or l’union
du Christ et de l’Église est celle d’un
seul à une seule, devant être tenue à
perpétuité ; il y a en effet une seule
Église, selon ce passage du Cantique
des Cantiques 6, 8 : “Unique est ma
colombe, ma parfaite”. Et jamais le
Christ ne sera séparé de son Église ; il
dit en effet lui-même au dernier chapi-
tre de Matthieu (28, 20) : “Voici que je
suis avec vous jusqu’à la fin du temps”.
[...] Il est donc nécessaire que le
mariage, en tant qu’il est sacrement
de l’Église, soit d’un seul devant être
uni à une seule de manière indivisible.
Et cela relève de la fidélité par laquelle
l’homme et la femme s’obligent mutuel-
lement » (SG, IV, chap. 78).

En quoi consiste le mariage et qu’est-
ce qui le constitue ? Il est d’abord une
forme spécifique d’union, en vertu de
l’unification qu’il implique ; celle-ci
vient de la fin commune poursuivie,
comme dans le cas des associations
de type militaire ou commercial :
« Puisque par le mariage certains sont
ordonnés à une œuvre de génération et
d’éducation commune des enfants, ainsi
qu’à une vie domestique commune, il
est clair que dans le mariage il y a une
certaine union, selon laquelle on est dit
mari et femme ; et une telle union, du
fait qu’elle est ordonnée à quelque

chose d ’un, est le mariage ; mais
l’union des corps ou des âmes découle
du mariage » (In IV Sent., d. 27, q. 1, a.
1, qla 1, c). Il faut donc distinguer
l’union elle-même du mariage établie
entre l’homme et la femme, et ses
conséquences que sont l’union corpo-
relle dans l’acte conjugal et l’union spi-
rituelle des époux qui, comme dans
toute amitié véritable, ne forment
qu’un seul esprit : « C’est le propre de
l’amitié de révéler ses secrets à son ami.
En effet, puisque l’amitié unit les puis-
sances affectives et fait des deux comme
un seul cœur, ce que quelqu’un révèle à
son ami ne semble pas sortir de son
propre cœur » (SG, IV, chap. 21).

Il y a ainsi trois éléments à considérer
dans le mariage, expliquant chacun l’un
des noms qui le désigne : « Première-
ment son essence qui est l’union ; et
d’après cela, il est appelé union conju-
gale.

Deuxièmement, sa cause qui sont les
épousailles ; et d’après cela on parle de
noces qui vient de nubere, voiler, parce
que dans la solennité même des épou-
sailles par laquelle le mariage est
accompli, les têtes des époux sont voi-
lées. Troisièmement, son effet qui sont
les enfants ; et ainsi, il est dit mariage
(matrimonium), du fait que la femme ne
doit pas se marier pour autre chose que
pour être mère (mater) » (In IV Sent.,
d. 27, q. 1, a. 1, qla 2, c).

La cause efficiente du mariage, c’est-
à-dire ce qui le constitue, est le consen-
tement mutuel des époux. Dans tous
les sacrements, en effet, l’opération spi-
rituelle qui vient de Dieu se fait par
l’intermédiaire d’une opération maté-114 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 114

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



rielle, comme dans le cas du baptême
où la purification intérieure se fait au
moyen de la purification extérieure.
Dans le mariage, par conséquent,
« puisqu’il y a une certaine union spiri-
tuelle en tant que le mariage est un
sacrement, et une union matérielle,
selon qu’il est un office de nature et
de la vie civile, il est nécessaire que,
moyennant ce qui est matériel se fasse
ce qui est spirituel par la vertu divine ;
d’où le fait que, puisque les unions des
contrats matériels se font par consente-
ment mutuel, il est nécessaire que
l’union matrimoniale se fasse aussi de
cette manière (In IV Sent., d. 27, q. 1, a.
2, qla 1, c) 13 ». Le mariage ne consiste
donc pas dans le consentement lui-
même, mais dans « l’union de ceux
qui sont ordonnés l’un à l’autre que
réalise le consentement » (voir In IV
Sent., d. 27, q. 1, a. 2, qla 1, ad 2).
Celui-ci signifie sacramentellement la
volonté du Christ de s’unir à l’Église,
tandis que l’union des époux qui en
résulte signifie celle du Christ et de
l’Église.

Thomas d’Aquin précise quel est
l’objet du consentement qui fait le
mariage : ce n’est pas directement ni
explicitement l’union charnelle, mais
l’union même des conjoints en quoi
consiste l’essence du mariage : « Le
consentement qui fait le mariage est
le consentement au mariage, parce

que l’effet propre de la volonté est
cela même qui est voulu ; c’est pour-
quoi, le consentement qui cause le
mariage est vis-à-vis de l’union char-
nelle comme l’union charnelle se situe
vis-à-vis du mariage. Or le mariage [...],
n’est pas essentiellement l’union char-
nelle elle-même, mais il est une certaine
association de l’homme et de la femme
ordonnée à l’union charnelle et aux
autres choses qui se rapportent en
conséquence à l’homme et à la femme,
en tant que leur est donné un pouvoir
l’un vis-à-vis de l’autre par rapport à
l’union charnelle ; et cette association
est dite union conjugale. D’ou il appa-
raît qu’ils ont bien parlé ceux qui ont dit
que consentir au mariage, c’est consen-
tir implicitement à l’union conjugale et
non explicitement. En effet, cela ne doit
pas être compris autrement que le fait
que l’effet est implicitement contenu
dans sa cause, parce que le pouvoir de
l’union charnelle auquel il est consenti
est la cause de l’union charnelle, comme
le pouvoir d’user d’une chose est la
cause de son usage » (In IV Sent., d.
28, q. 1, a. 4, c). Le mariage donne donc
aux deux personnes ainsi unies un pou-
voir mutuel l’un vis-à-vis de l’autre, par
lequel les époux ne s’appartiennent plus
mais se donnent l’un à l’autre dans une
communauté de vie indissoluble 14.

La finalité de cette union est ce que
Thomas d’Aquin appelle la cause par

* 115

Sœur Marie
de
l’Assomption

13 Sur ce point, voir H. CAFFAREL, “Prends chez toi Marie, ton épouse”, op. cit. : « Ce
n’est pas l’amour, mais le consentement (...) qui au dire des théologiens fait le mariage.
Oui, mais qu’est-il ce consentement, sinon le don mutuel, total, exclusif, que deux êtres
se font de leur personne parce qu’ils s’aiment, et pour accomplir uneœuvre d’amour. Si
l’amour est absent, l’union de l’homme et de la femme est comme vidée de sa substance,
n’est plus qu’un corps sans âme. » (p. 130).
14 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 2, c. : « Le mariage lui-même inclut deux éléments, à
savoir les personnes qui sont unies et le pouvoir mutuel l’un vis-à-vis de l’autre en lequel
le mariage consiste. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 115

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



soi (per se) du mariage : « La cause par
soi du mariage est celle à laquelle le
mariage est de lui-même ordonné ; et
celle-ci est toujours bonne, à savoir la
procréation de l’enfant et le fait d’éviter
la fornication » (In IV Sent., d. 30, q. 1,
a. 3, c). Il faut entendre par cette der-
nière expression tout acte sexuel désor-
donné parce que ne respectant pas la
dignité des personnes humaines et la
finalité de la sexualité. Il distingue la
cause par soi de la cause par accident
qui est ce que les époux peuvent avoir
en vue dans le mariage et qui est juste si
cela correspond à la nature du mariage
ou malhonnête si cela détourne le
mariage de sa finalité véritable.

Mais la cause par soi du mariage com-
porte plusieurs éléments qui sont
ordonnés entre eux, d’où le fait qu’il
s’agit d’une seule cause finale se dédou-
blant en fin principale et fins secon-
des 15 , non pas au sens où elles
seraient dénuées d’importance, mais
au sens où elles sont elles-mêmes fina-
lisées par la fin principale qui est leur
raison d’être ultime. Ces fins inhérentes
au mariage le rendent bon par lui-
même : « Ces biens qui rendent le

mariage honorable sont de l’essence
du mariage ; et c’est pourquoi il n’a
pas besoin d’eux comme étant des
choses extérieures devant le rendre
honorable, mais comme ce qui cause
en lui l’honnêteté qui lui convient en
tant que telle » (In IV Sent., d. 31, q.
1, a. 1, ad 2). Thomas d’Aquin appelle
biens du mariage ce que les actes du
mariage produisent et à quoi ils sont
ordonnés. À la suite de Pierre Lombard
reprenant saint Augustin 16, il en
dénombre trois, les deux premiers rele-
vant du mariage en tant qu’institution
naturelle, et le dernier du mariage en
tant que sacrement : « En tant qu’il est
un office de nature, il est ordonné à
deux choses, comme l’est aussi n’im-
porte quel autre acte de vertu, dont
l’une est requise du côté de l’agent lui-
même, c’est l’intention de la fin due, et
ainsi est mis comme bien du mariage
l’enfant ; l’autre est requise du côté de
l’acte lui-même qui est bon dans son
genre du fait qu’il tombe sur la matière
due, et ainsi il y a la fidélité par laquelle
un homme s’approche de sa femme et
non d’une autre. Mais de plus, il a une
bonté en tant qu’il est un sacrement et
cela est signifié par le nom même du

116 *

Signets

15 Voir In IV Sent., d. 30, q. 1, a. 3, ad 1 : « Ce qui a une seule fin par soi et principale
peut avoir plusieurs fins secondes par soi et une infinité de causes par accident. » Les
fins par soi, principale et secondes, sont celles qui sont intrinsèques au mariage lui-
même, c’est-à-dire inhérentes à sa nature et donc indissociables de celui-ci, tandis que
les causes par accident dépendent de l’intention des époux, ce qu’ils ont en vue en se
mariant.
16 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 31, chap. 1 : « Après ces choses, il
faut parler des biens du mariage : quels sont-ils ? Et comment mettent-ils hors de cause
l’accouplement ? Augustin, sur la Genèse. Les biens du mariage sont principalement
trois ; d’où Augustin : “Le bien conjugal est en trois parties, à savoir : la fidélité, la
progéniture, le sacrement. On l’observe dans la fidélité, si bien que, à la suite du lien
conjugal, on ne fasse plus alliance avec un autre ou une autre ; dans la progéniture, si
bien qu’elle soit reçue avec amour, qu’elle soit éduquée religieusement ; dans le
sacrement, si bien que le mariage ne connaisse pas de séparation, et que celui qui
est renvoyé ou celle qui est renvoyée ne s’unisse plus conjugalement à un autre, même
en vue d’une progéniture. » (Traduction de M. Ozilou, Les Quatre Livres des Sentences.
Quatrième Livre, Paris, éd. du Cerf, 2015, p. 353).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 116

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



sacrement » (In IV Sent., d. 31, q. 1, a. 2,
c). Et il précise dans la réponse à une
objection qu’il ne faut pas interpréter de
manière étroite le bien qu’est l’enfant ;
celui-ci inclut tout ce qui le concerne et
qui lui est ultimement ordonné : «Dans
l’enfant, on n’entend pas seulement la
procréation de l’enfant, mais aussi son
éducation à laquelle, comme à une fin
est ordonnée toute la mise en commun
des œuvres qui se fait entre l’homme et
la femme, en tant qu’ils sont unis par le
mariage [...]. Et ainsi, dans l’enfant
comme dans la fin principale l’autre
<la participation à la vie commune
dont il était question dans l’objection>
est inclus comme une fin seconde » (In
IV Sent., d. 31, q. 1, a. 2, ad 1).

Reste alors la question touchant à la
hiérarchie de ces biens : lequel est le
plus important, le plus principal pour
prendre les termes de notre auteur ?
(Voir In IV Sent., d. 31, q. 1, a. 3, c).
Celui-ci commence par établir ce qu’on
entend par là : « Une chose est dite être
plus principale qu’une autre dans une
réalité quelconque de deux manières :
ou parce qu’elle est plus essentielle,
ou parce qu’elle est plus digne. » La
réponse s’articule alors en trois mo-
ments. La réalité la plus digne est le
sacrement qui l’emporte sur les autres
comme la grâce l’emporte en dignité sur
la nature : « Si c’est parce qu’elle est
plus digne, alors de toutes les manières
le sacrement est ce qu’il y a de plus
principal parmi les trois biens du
mariage, parce qu’il se rapporte au
mariage en tant qu’il est un sacrement
de la grâce, alors que les deux autres se
rapportent à lui en tant qu’il est un
certain office de nature ; or la grâce
est plus digne que la perfection de la

nature. » Mais si l’on cherche ce qui est
le plus essentiel, il faut distinguer les
biens pris en eux-mêmes et les biens
considérés dans leurs principes. Dans
le premier cas, c’est encore le sacrement
avec l’indissolubilité qu’il implique qui
est le bien le plus essentiel : « La fidélité
et l’enfant peuvent être considérés
doublement. Premièrement, en eux-
mêmes, et alors ils se rapportent à
l’usage du mariage par lequel et l’enfant
est procréé et le pacte conjugal observé ;
mais l’indivisibilité que le sacrement
implique se rapporte au mariage lui-
même en tant que tel, parce que, du
fait même que par le pacte conjugal les
époux se livrent réciproquement leur
pouvoir sur eux-mêmes, il s’ensuit
qu’ils ne peuvent se séparer ; et de là
vient que le mariage ne se trouve jamais
sans inséparabilité, alors qu’il se trouve
sans fidélité et sans enfant, parce que
l’être d’une chose ne dépend pas de son
usage ; et d’après cela, le sacrement est
plus essentiel au mariage que la fidélité
et l’enfant. » Mais dans le deuxième cas,
la hiérarchie s’inverse et c’est l’enfant
qui devient ce qu’il y a de plus essentiel :
« Deuxièmement, la fidélité et l’enfant
peuvent être considérés selon qu’ils
sont dans leurs principes, de sorte que
pour l’enfant on prenne l’intention de
l’enfant, et pour la fidélité le devoir de
conserver la fidélité, sans lesquels aussi
le mariage ne peut être parce que ces
choses sont causées dans le mariage en
raison du pacte conjugal lui-même, de
sorte que si quelque chose de contraire
de ce genre était exprimé dans le
consentement qui fait le mariage, ce
ne serait pas un vrai mariage ; et en
prenant ainsi la fidélité et l’enfant, l’en-
fant est ce qu’il y a de plus essentiel
dans le mariage, et en second la fidélité * 117

Sœur Marie
de
l’Assomption

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 117

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



et en troisième le sacrement, de même
que l’être de nature est plus essentiel à
l’homme que l’être de grâce, bien que
l’être de grâce soit le plus digne. »

À la lumière de cette doctrine du
mariage, comment Thomas d’Aquin
justifie-t-il la validité du mariage de la
Sainte Vierge et de saint Joseph ?

II- Le mariage de Marie et de Joseph

Dans la Somme de théologie, trois
objections sont avancées pour dénier
l’authenticité d’un tel mariage. La pre-
mière s’appuie sur l’autorité de saint
Jérôme déjà évoquée pour ne reconnaî-
tre à Joseph que le statut de gardien de
la Vierge. C’est encore lui qui est
invoqué dans la deuxième à propos de
la mention faite de Joseph dans la
généalogie qui ouvre l’évangile de
saint Matthieu : « Sur ce passage de
Matthieu I, 16, “Jacob engendra
Joseph l’époux de Marie”, Jérôme dit :
“Quand tu as entendu époux, je te
considère comme ne pensant pas aux
noces, mais rappelle-toi la coutume des
Écritures qui appellent fiancés les
hommes et fiancées les femmes.” Mais
un vrai mariage n’advient pas à partir
des fiançailles, mais à partir des noces.
Donc il n’y eut pas de vrai mariage entre
la bienheureuse Vierge et Joseph » (ST,
IIIa, q. 29, a. 2, arg. 2). Enfin la troi-
sième s’appuie sur un commentaire par
saint Rémi d’un autre verset du même
évangile : « En Matthieu I, 19, il est
dit :“Comme Joseph, son époux, était
juste et qu’il ne voulait pas l’emmener”,
c’est-à-dire dans sa maison pour une
cohabitation assidue, il voulut la ren-
voyer de manière cachée, c’est-à-dire
changer le temps des noces, comme
l’explique Rémi. Il semble donc que,
les noces n’étant pas encore célébrées,
il ne s’agissait pas encore d’un vrai
mariage, d’autant plus que, une fois le
mariage contracté, il n’est pas permis à

quelqu’un de renvoyer son épouse »
(ST, IIIa, q. 29, a. 2, arg. 3).

Aux yeux de Thomas, il s’agit pour-
tant d’un vrai mariage, c’est-à-dire un
mariage qui a atteint sa perfection.
Pour le montrer, il commence par dis-
tinguer une double perfection dans
toute réalité, la première consistant
dans la forme de celle-ci, c’est-à-dire
dans ce qui lui donne son essence, la
seconde dans son opération qui lui
permet d ’atteindre sa fin : « Or la
forme du mariage consiste dans une
union indivisible des âmes, par laquelle
l’un des époux est tenu de garder sa
fidélité à l’autre de manière indivisible.
Et la fin du mariage ce sont les enfants à
engendrer et à éduquer ; on parvient à
la première de ces fins par l’union
conjugale, à la seconde par les autres
œuvres de l’homme et de la femme, par
lesquelles ils s’obéissent mutuellement
pour entretenir les enfants » (ST, IIIa,
q. 29, a. 2, c). L’essence du mariage
constituant sa perfection première est
donc l’union même des époux qui est le
résultat de leur consentement. Cette
union indivisible d’ordre spirituel
existe dès que celui-ci a été donné, et
elle ne doit pas être confondue avec
l’acte d’union charnelle qui en est la
conséquence habituelle et normale
mais ne la constitue pas, car le consen-
tement implique le don au conjoint du
pouvoir que chacun a sur son propre
corps, mais pas nécessairement l’usage118 *

Signets

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 118

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



de ce pouvoir si les deux décident d’un
commun accord de ne pas en user 17.
Dès lors, il peut y avoir un vrai mariage
entre Marie et Joseph sur le plan de la
perfection première, car ils ont consenti
à leur union indivisible et aucun des
deux n’a refusé l’union charnelle de
manière absolue 18 : «Quant à la pre-
mière perfection, le mariage de la
Vierge mère de Dieu et de Joseph fut
absolument un vrai mariage, parce que
chacun des deux a consenti à l’union
conjugale, non pas de manière explicite
à l’union charnelle si ce n’est sous
condition, c’est-à-dire si cela plaisait à
Dieu. C ’est pourquoi aussi l ’ange
appelle Marie l’épouse de Joseph, en
disant à Joseph en Matthieu I, 20 :
“Ne crains pas de prendre Marie ton
épouse” » (ibid.).

En ce qui concerne la seconde perfec-
tion, celle qui tient à l’opération, il n’y
eut certes pas l’acte de procréation de la
part des deux époux, mais il y eut tous
ceux qui sont ordonnés à l’éducation de

l’enfant ; leur mariage eut donc bien la
perfection seconde liée à l’opération,
même s’il n’en connut pas tous les
aspects possibles : «Quant à la seconde
perfection qui s’obtient par l’acte du
mariage, si on la rapporte à l’union
charnelle par laquelle l ’enfant est
engendré, ce mariage ne fut pas
consommé. C’est pourquoi Ambroise
dit à propos de Luc I, 26-27 : “Le fait
que l’Écriture appelle Marie épouse ne
doit pas t ’ébranler. En effet, est
nommée célébration des noces non
pas la suppression de la virginité, mais
l’attestation de l’union 19.” Cependant
ce mariage eut aussi la seconde perfec-
tion quant à l’éducation de l’enfant.
C’est pourquoi Augustin dit, dans le
livre Du mariage et de la concupiscence :
“Tout le bien des noces est accompli
chez ces parents du Christ, l’enfant, la
fidélité et le sacrement. Nous connais-
sons l’enfant, le Seigneur Jésus lui-
même ; la fidélité parce qu’il n’y eut
aucun adultère ; le sacrement parce
qu’il n’y eut aucun divorce. Ici, seule

* 119

Sœur Marie
de
l’Assomption

17 On trouvait déjà cette idée chez Albert. Voir saint ALBERT LE GRAND, In IV Sent.,
d. 30, a. 9, ad 5 : « Aucune union n’est essentielle à la raison du mariage, si ce n’est
l’union maritale fondée sur le consentement des âmes. Et celle qui est l’union charnelle
en découle : et c’est pourquoi la première ne lui est pas ordonnée comme à l’essentiel,
mais comme à l’effet qui peut en découler si les conjoints le veulent. »
18 Voir PIERRE LOMBARD, Sententiae, livre IV, d. 30, chap. 2 : «On peut à juste raison
penser que, non seulement Marie, mais encore Joseph s’était disposé à part soi
d’observer la chasteté, sauf si Dieu le jugeait autrement ; et ceux-ci avaient ainsi consenti
à la société conjugale, si bien que, l’Esprit le révélant, chacun avait compris au sujet de
l’autre qu’il voulait observer la virginité, sauf si Dieu l’inspirait autrement. Or ils
n’avaient pas exprimé leur volonté par des mots ; mais c’est ensuite qu’ils l’ont exprimée,
et qu’ils sont demeurés dans la virginité. Marie a donc consenti à la société maritale,
mais non à l’union charnelle, sauf si Dieu le lui prescrivait spécialement. C’est aussi à
son conseil qu’elle consentit à l’union maritale : car elle voulait observer la virginité et,
pour cette raison, elle n’aurait jamais consenti à la société conjugale que si elle en avait
eu le conseil de Dieu de façon intime. » (op. cit., p. 349).
19 Voir saint AMBROISE, Traité sur l’Évangile de saint Luc. I., Livres I-VI, II, 5 : «Ne
soyez pas ému si l’Écriture l’appelle souvent épouse : elle n’exprime pas la perte de sa
virginité, mais témoigne des épousailles et de la célébration des noces ; aussi bien nul ne
répudie celle qu’il n’a pas prise pour épouse : donc vouloir la répudier, c’est reconnaître
qu’il l’avait épousée. » (CCSL 14, p. 33 ; introduction, traduction et notes de G. Tissot,
SC 45, Paris, éd. du Cerf, 1971, p. 74).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 119

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



l’union conjugale n’eut pas lieu 20” »
(ST, IIIa, q. 29, a. 2, c).

Il y a ici un approfondissement de la
pensée thomasienne. Dans le commen-
taire du texte du Lombard, en effet, il
ne reconnaissait à ce mariage que la
première perfection et pas la seconde,
en réduisant celle-ci à l’union conju-
gale : « Il y a une double perfection
du mariage. La première quant à son
être même qui se fait par un consente-
ment exprimé en paroles au présent ; et
ce mariage fut parfait d’une telle per-
fection. La seconde est la perfection
quant à l’opération ; et ainsi il ne fut
pas parfait parce que l’acte propre du
mariage est l’union charnelle » (In IV
Sent., d. 30, q. 2, a. 2, c). Désormais, il a
élargi la perfection seconde du mariage
à l’ensemble des actes par lesquels les
époux se consacrent au bien de l’enfant.
Dès lors, si Marie et Joseph n’ont pas
conçu Jésus ensemble, quoique Marie,
elle, y ait participé à part entière, ils
l’ont bien nourri et éduqué. Leur
mariage a donc atteint sa perfection
seconde, réelle quoique partielle à un
point de vue.

Si Thomas d’Aquin n’est pas le pre-
mier à défendre la validité du mariage
de Marie et de Joseph, mais s’inscrit
dans une longue tradition d’auteurs
remontant à saint Augustin, il est

celui qui, à son époque, en donne la
justification la plus approfondie. En
faisant de l’union indivisible des âmes
l ’essence du mariage causé par le
consentement des époux à cette
union, ordonné de par sa nature à la
génération et à l’éducation de l’enfant, il
donne toute sa place à l’acte conjugal
comme découlant de cette union des
cœurs, mais il n’en fait pas l’essence
du mariage. D’où le fait que, selon le
droit canonique, le mariage est conclu
et valide dès le consentement donné,
même s’il n’est consommé que par
l’union conjugale. La consommation
ne cause pas la validité du mariage,
mais son indissolubilité, tandis que le
Pape seul peut dispenser d’un mariage
valide mais non consommé 21.

Dès lors, et tout en étant conscient de
son caractère exceptionnel, il peut affir-
mer la vérité et la perfection du mariage
de Marie et de Joseph. Nier celles-ci,
comme le faisait saint Jérôme, c’est
d’abord ne pas tenir compte suffisam-
ment des données scripturaires qui
présentent Joseph comme époux de
Marie et père de Jésus, père de Jésus
non pas parce qu’il l’aurait lui-même
engendré, mais parce qu’il est l’époux
véritable de Marie, d’où l’importance
de la généalogie qui ouvre l’évangile
de Matthieu et aboutit à « Joseph,
l’époux deMarie, de laquelle fut engen-

120 *

Signets

20 Voir saint AUGUSTIN, Du mariage et de la concupiscence, I, 11, 13 : «Donc tous les
biens qui constituent la nature du mariage se rencontrent dans le mariage des parents
du Sauveur : l’enfant, la fidélité, le lien sacramentel. L’enfant, c’est Notre-Seigneur
Jésus-Christ ; la fidélité, car il n’y eut aucun adultère ; le lien sacramentel, car jamais il
n’y eut de divorce. »
21 Voir Code de droit canonique, can. 1134 : «Du mariage valide naît entre les conjoints
un lien de par sa nature perpétuel et exclusif. » ; can. 1141 : « Le mariage conclu et
consommé ne peut être dissous par aucune puissance humaine ni par aucune cause,
sauf par la mort. » ; can. 1141 : « Le mariage non consommé entre des baptisés [...] peut
être dissous par le Pontife Romain pour une juste cause, à la demande des deux parties
ou d’une seule, même contre le gré de l’autre. »

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 120

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022



dré Jésus, que l’on appelle le Christ »
(Matthieu 1, 16), montrant ainsi com-
ment Jésus est bien juridiquement « fils
de David, fils d’Abraham » (Matthieu
1, 1)22. Si, pour Thomas, c’est donc
d’abord l’Évangile qui demande d’ad-
mettre le caractère authentique du
mariage de Marie et de Joseph, cela
permet aussi de fonder le mariage chré-
tien comme la virginité consacrée dans
la personne de Marie et de faire de
celle-ci une parfaite icône de l’Église,
selon les deux dernières raisons qu’il
avance pour justifier la convenance du
mariage de la Vierge Marie : «Quatriè-
mement, parce que, par là, est signifiée
l’Église tout entière qui, “alors qu’elle
est vierge, est cependant mariée à un
homme unique, le Christ”, comme le
dit Augustin dans le livre Sur la sainte
virginité. On peut trouver aussi une
cinquième raison car, puisque la mère
du Seigneur fut épouse et vierge, sont
honorés dans sa personne et la virginité
et le mariage, à l’encontre des héréti-
ques dénigrant l’une ou l’autre » (ST,
IIIa, q. 29, a. 1, c).

Mais ce n’est pas seulement par rap-
port à Marie et à son caractère arché-
typique qu ’i l est nécessaire de
reconnaître la vérité de son mariage
avec Joseph. Pour saint Jean-Paul II,
en effet, il n’est pas possible sans cela
de reconnaître le rôle de ce dernier
auprès de Jésus dans le plan salvifique

de Dieu : « Comme il résulte des textes
évangéliques, le mariage de Marie est le
fondement juridique de la paternité de
Joseph. C’est pour assurer une présence
paternelle auprès de Jésus que Dieu
choisit Joseph comme époux de
Marie. Il s’ensuit que la paternité de
Joseph – relation qui le place le plus
près possible du Christ, fin de toute
élection et de toute prédestination
(voir Romains 8, 28-29) – passe par
le mariage avec Marie, c’est-à-dire par
la famille. [...] Pour l’Église aussi, s’il est
important de proclamer la conception
virginale de Jésus, il est non moins
important de défendre le mariage de
Marie avec Joseph car juridiquement,
c’est de lui que dépend la paternité de
Joseph. On comprend alors pourquoi
les générations ont été énumérées selon
la généalogie de Joseph. [...] Le fils de
Marie est aussi fils de Joseph en vertu
du lien matrimonial qui les unit : “En
raison de ce mariage fidèle, ils méritè-
rent tous les deux d’être appelés les
parents du Christ, non seulement elle,
d’être appelée sa mère, mais lui aussi,
d’être appelé son père, de même qu’é-
poux de sa mère, car il était l’un et
l’autre par l’esprit et non par la chair”.
[...] Saint Joseph a été appelé par Dieu à
servir directement la personne et la
mission de Jésus en exerçant sa pater-
nité : c’est bien de cette manière qu’il
coopère dans la plénitude du temps au
grand mystère de la Rédemption et

* 121

Sœur Marie
de
l’Assomption

22 Voir Tarcisio STRAMARE, San Giuseppe nel mistero di Dio, Casale Monferrato,
Piemme, 1992 : « Pour Augustin la question du mariage de saint Joseph n’est pas
secondaire, parce que de sa validité dépendent la légitimité de sa paternité et, de
manière conséquente, la descendance davidique de Jésus. Mariage, paternité et descen-
dance davidique sont des éléments faisant partie intégrante de la “vérité” de la Sainte
Écriture en ce qui regarde l’incarnation : ils sont tellement corrélatifs les uns des autres
que la négation de l’un se répercute nécessairement sur les deux autres. » (p. 137-138 ;
la traduction est de nous).

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 121

Le caractère véritable du mariage de Marie et Joseph



qu’il est véritablement “ministre du
salut 23”. Sa paternité s’est exprimée
concrètement dans le fait “d’avoir fait
de sa vie un service, un sacrifice au
mystère de l’Incarnation et à la mission
rédemptrice qui lui est liée ; d’avoir usé
de l’autorité légale qui lui revenait sur
la sainte Famille, pour lui faire le don
total de lui-même, de sa vie, de son
travail ; d’avoir converti sa vocation
humaine à l’amour familial en une
oblation surnaturelle de lui-même, de
son cœur et de toutes ses forces à
l’amour mis au service du Messie qui
naquit dans sa maison 24” 25. » Et il en
tire les conséquences pour la vie fami-
liale contemporaine : « Que d’ensei-
gnements en découlent aujourd’hui

pour la famille ! Puisque, “en défini-
tive, l’essence de la famille et ses
devoirs sont définis par l’amour” et
que “la famille reçoit la mission de
garder, de révéler et de communiquer
l’amour, reflet vivant et participation
réelle de l’amour de Dieu pour l’huma-
nité et de l’amour du Christ Seigneur
pour l’Église son Épouse 26”, c’est dans
la sainte Famille, cette “Église en
miniature 27” par excellence, que
toutes les familles chrétiennes doivent
trouver leur reflet. En elle, en effet,
“par un mystérieux dessein de Dieu,
le Fils de Dieu a vécu caché durant de
longues années. Elle est donc le proto-
type et l’exemple de toutes les familles
chrétiennes 28”. 29 »

Sr.Marie de l’AssomptionOP (Émilie d’Arvieu), née en 1974, dominicaine
du Saint-Esprit, docteur en philosophie de l’Université PSL (Paris
Sciences Lettres, École Pratique des Hautes Études), est professeur de
philosophie et membre du Comité de rédaction de laRevue thomiste. Elle
a récemment publié Nature et grâce chez saint Thomas d’Aquin.
L’homme capable de Dieu, Parole et Silence, 2021 et De la grâce à
la béatitude. Nature et grâce chez saint Thomas d’Aquin II.
Nouvelles perspectives, Paris, Parole et Silence, 2022.

122 *

Signets

23 Saint JEAN CHRYSOSTOME, In Matth. Hom. V, 3 ; PG 57, 57ss.
24 Saint PAUL VI, Allocution du 19 mars 1966.
25 Saint JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Redemptoris custos sur la figure et la
mission de saint Joseph dans la vie du Christ et de l’Église, 15 août 1989, no7 et 8.
26 Saint JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Familiaris consortio sur les tâches de la
famille chrétienne dans le monde d’aujourd’hui, 22 novembre 1981, no17.
27 CONCILEŒCUMÉNIQUE VATICAN II, Constitution dogmatique sur l’Église, Lumen
gentium, no11 cité par Familiaris consortio, no49.
28 Exhort. apost. Familiaris consortio (22 novembre 1981), n. 85
29 Saint JEAN-PAUL II, Redemptoris custos, op. cit., no7.

Communio_283_U9_22210 - 15.9.2022 - 17:32:08 - page 122

communio * XLVII, 5 * septembre-octobre 2022


