
 
 
 
Revue catholique internationale 
 

COMMUNIO 
XV, 1 - janvier-février 1990 

 

résurrection 
de la chair 

 
« Si les morts ne ressuscitent pas, le Christ non plus n'est 

pas ressuscité. Et si le Christ n’est pas ressuscité, votre foi 
ne mène à rien et vous n'êtes pas libérés du péché. Dès lors 
ceux qui se sont endormis unis au Christ sont morts 
définitivement, et si notre espoir dans le Christ ne vaut que 
pour cette vie, nous sommes les plus malheureux des 
hommes. Mais en réalité le Christ est ressuscité des morts, 
prémice de ceux qui se sont endormis. Car de même que la  
mort est venue par un homme, c’est par un homme aussi que 
vient un résurrection ».  

        Saint PAUL 
 

Première Epître aux Corinthiens, 
chapitre 15, versets 16 à 21 

 



Sommaire 
 
 

Thème---------------------------------------------- -------------------- 
 

Mgr Claude DAGENS: Notre corps promis à la résurrection 

4 Croire en la résurrection de la chair, c'est croire que le Dieu vivant peut ressaisir non 
seulement notre  structure corporelle d'homme, mais notre histoire humaine qui porte la 
marque du temps et qui est passée par notre corps. 
 

Adalbert REBIC : La résurrection dans l’Ancien Testament 

Trouve-t-on la foi en la résurrection des morts dans l’Ancien Testament ? Absente des livres 
des livres les plus anciens, elle apparaît progressivement comme le fruit de la méditation sur 
méditation sur l'histoire du peuple et la persécution des justes. A l'époque du Christ, seule 

seule une minorité refuse encore d'y croire. 
 

Markus SCHULZE : Y- a- t-il un pilote dans le navire ?  
 L'âme séparée pierre angulaire de la théologie de l'homme 

   Comment faire droit à l'événement de la mort qui concerne tout l'homme et tenir compte du 
du phénomène de la pensée ? La réflexion sur l’âme séparée ne contredit ni notre expérience 
ni la philosophie des essences, ni la foi catholique. Elle montre qu’une âme incorruptible  est 
nécessaire pour que l’homme reçoive de Dieu le don de la vie. 

 
Christoph SCHONBORN : Réincarnation et foi chrétienne   Un Européen sur quatre croit en la réincarnation. Cette croyance, qui a peu en 

commun avec la croyance orientale, contient de solides contradictions internes et 
externes, même si Pythagore en a été un initiateur... Elle est radicalement incompatible 
avec la foi, l'espérance et la charité chrétiennes. 

 
Nicolas CABASILAS : La foi d'un byzantin du XlVe si ècle 

 

 66     Comment un byzantin « juste et craignant Dieu » se représentait la résurrection de la chair. 

 
 

Chroniques----------------------------------------- ------------------ 
 
Jean DUCHESNE: Actualité du religieux 

 

71 La modernité, le libéralisme, la laïcité, comme on voudra nommer le courant qui pensait 

avoir définitivement marginalisé ce qui est religieux rencontre des limites inattendues au 
moment où il allait croire à son succès. 

 
 

2. 
 

 
 
 
 
François ROULEAU : Perestroïka 

76  La politique de Gorbatchev, exprimée par le mot  perestroïka, suscite des interprétations 

contradictoires. Il semble s'agir d'un processus de réformes déclenché d'en haut, et qui peut  
aller loin, au risque de déraper, mais d'un dérapage contrôlé : le parti garde le monopole du 
pouvoir et il  n'y aura de libéralisation authentique lorsqu'il sera vraiment partagé. 

 
Mgr Claude DAGENS : Unité nationale et ouverture à l'universel 

Comment préserver l'identité de la France, tout en la gardant ouverte à l'universel? Il faut 
faut retrouver la vocation de notre nation, pays des Droits de l'Homme. Pour cela, nous 
devons suivre le chemin de la charité, c'est-à-dire suivre le Christ crucifié, vainqueur de la 
la haine des hommes. 
 

Guy BEDOUELLE: Histoire contemporaine de l'Eglise 
  Parler de l'histoire contemporaine de l’Eglise est une tâche importante et difficile à laquelle 
laquelle se sont risqués les auteurs de quelques livres récents : L'histoire religieuse de la 
la France contemporaine, de G.Cholvy et Y-M. Hilaire, la biographie de Jean XXIII par le 
par le P. Hebblethwaite, et l'ouvrage collectif publié par Alberigo; les actes du colloque que 
colloque que l'Ecole française de Rome a consacré à Vatican Il ; enfin la biographie du 
Cardinal Villot que vient de publier le P. Wenger. 

 
Philippe BARBARIN : Avec des jeunes 

    « Bienheureux les cœurs purs, ils verront Dieu ». La réaction des enfants à la lecture de 
lecture de l'Evangile montre que la perspicacité du cœur pur rejoint spontanément l'exégèse 
l'exégèse et la théologie. Mais elle montre aussi combien parfois ils ont besoin de notre 
notre indignation, voire de notre colère, pour être purifiés, comme le temps par le Seigneur. 

Seigneur. Alors seulement ils pourront dire avec l'Eglise et avec Marie le oui qui est celui du 
Christ. 

 
Dominique NOTHOMB : Culture africaine et notion chrétienne de 

péché 
Les cultures africaines du Rwanda et du Tchad distinguent plusieurs catégories de fautes 

catégories de fautes l’interdit, le défendu, l'acte méchant ... ). Toutes ces catégories voient 
catégories voient en la faute une rupture de l'harmonie du monde et des solidarités 
solidarités humaines. C'est une des tâches de la théologie africaine de montrer que la faute 

que la faute est en réalité un péché, c'est-à-dire la rupture de l'alliance avec Dieu. 
 

John H. NOTA, s.j. : Edith Stein, femme d'Eglise 
  Béatifiée en 1987, Edith Stein nous est proposée comme modèle contemporain de la vie   
de la vie   d'une femme l’Eglise. Donnant sa vie, en juive fidèle a son origine juive, et en 
juive, et en martyre de la foi catholique, elle nous enseigne l'amour véritable. 
 

 
 

3 

14

26

 36 

83

87

93

102

114



Communio, n° X V, 1 - janvier-février 1990 
 
Mgr Claude DAGENS 
 

Notre corps promis 
à la résurrection 

 
A FOI chrétienne ose affirmer que la mort n'est pas définitive, 
définitive, mais que l'homme, dans sa totalité corporelle et 
et spirituelle, est promis par Dieu à la résurrection. Cette foi 

foi en la résurrection peut paraître scandaleuse, inacceptable ou 
imaginaire. Comme pour les premiers auditeurs de Jésus, 
notamment les Sadducéens, ou pour les philosophes d’Athènes qui 
ne peuvent pas admettre que le corps, cette « prison de l'âme », 
accède au monde de Dieu. Nous nous trouvons ainsi devant un 
double défi et une double question: comment justifier cette foi en la 
résurrection ? Quels en sont les fondements ? Et d'autre part, 
comment la comprendre ? Quel en est le contenu et quelles en sont 
les implications pour notre corps ? 

 
I- Foi en la résurrection de la chair: pourquoi ? 
 

1. La prédication de Jésus 

Première raison: elle fait partie de la « foi catholique reçue des 
apôtres » et se rattache à la prédication de Jésus lui-même. Affronté à 
l'énigme de la résurrection, avec l'histoire de la femme mariée sept 
fois (Luc 20, 27-40), le Christ affirme qu'il existe une logique de la 
résurrection, différente de la logique de ce monde, une logique de vie 
absolue à cause de Dieu qui « n'est pas le Dieu des morts, mais le 
Dieu des vivants » (Marc 12, 27). Jésus sera encore plus explicite, en 
liant l'Eucharistie et la résurrection future: « Celui qui mange ma 
chair et boit mon sang a la vie éternelle, et moi, je le ressusciterai au 
dernier jour » (Jean 6, 54). 

 

 
 

4 

Notre corps promis à la résurrection 
 

 
Notre foi en la résurrection est donc inséparable de notre foi en Jésus et 
d'une foi qui concerne nos corps actuels, puisqu'elle passe par le 
« manger » et le « boire ». 

 
Ce réalisme de la foi et de l'espérance implique toute une conception 

de l'homme: l'homme selon Dieu est une totalité organique, corps et âme, 
âme incarnée et corps animé. Toute l'anthropologie de l'Ancien et du 
Nouveau Testaments exclut le dualisme. Et il ne s'agit pas seulement 
d'une option philosophique. Il s'agit de la foi en Dieu. Il s'agit de 
comprendre et d'accepter que Dieu soit libre de se saisir de toute la 
réalité de l'homme pour la conduire à une existence, où tout recevra son 
sens ultime. L'homme que Dieu crée et appelle à la vie nouvelle dans le 
Christ, c'est l'homme tout entier, à la fois corps et âme. Refuser la 
résurrection de la chair, c'est mettre en doute la liberté qu'a Dieu de « 
faire toutes choses nouvelles ». 

 
2. La tentation gnostique 

Mais au point de vue de l'histoire, il faut bien constater que cette foi 
en la résurrection de la chair, c'est-à-dire de I’homme dans sa totalité, a 
toujours exigé un combat. Depuis les premiers siècles jusqu'à l'époque 
moderne, l’Eglise doit lutter contre toutes les formes de dissociation 
entre l'âme et le corps: elle doit défendre la dignité du corps de l'homme 
et, dans ce but, elle doit s'opposer à toutes les philosophies et à toutes les 
pratiques qui tendent à dévaluer ou à mépriser le corps. 

Durant les premiers siècles et jusqu'au Moyen-Age, avec l'hérésie 
cathare, l'Eglise s'est opposée farouchement à ce que l'on appelle la 
gnose, ou les gnoses, celles de Marcion, de Valentin ou de Mani. La 
gnose se présente comme un savoir, une connaissance quasi scientifique, 
qui explique la genèse du monde sur la base d'un dualisme absolu. En 
réalité, fi existe deux Dieux: d'une part un Dieu inférieur, un Démiurge 
qui est le Dieu de la Création. Mais ce Dieu est un dieu impuissant, 
dominé par les forces du mal, de sorte que la création est un échec, un 
système en état de dégradation permanente. Or la matière et le corps 
appartiennent à la création: ils sont donc radicalement viciés, corrompus. 
Le salut pour l'homme consistera à s'arracher à ce monde des corps. C'est 
ainsi qu'apparaît un second Dieu, un Dieu bon, qui est l'ennemi du  

5 

L



 Mgr Claude Dagens 
 

premier, du Dieu de la création et qui vient révéler à des hommes 
choisis le chemin du salut. 

La gnose devient ici morale mystique du salut spirituel: la révélation 
gnostique s'adresse à des initiés, à des élus, réunis dans des groupes plus 
ou moins sectaires. Pour être sauvés, il faut s'arracher au monde des 
corps, pour rejoindre le Royaume de la lumière. Et cela demande toute 
une initiation, une ascèse, avec à la fois un régime alimentaire (il y a des 
aliments lumineux et des aliments obscurs) et une liturgie, une espèce 
de vie sacramentelle (les cathares insisteront beaucoup sur cette 
initiation supérieure). Mais dans le cas de ce dualisme absolu, le corps 
humain appartient au monde inférieur de la création: il n'est qu'un 
déchet, un résidu, une forme dégradée de la matière. La vie avec Dieu 
passe par le rejet du corps. 

De sorte que l'on constate, dans les groupes gnostiques, à la fois une 
très forte exigence ascétique et une réelle anarchie sexuelle. Mais cela 
peut se comprendre, puisque le corps humain n'est qu'une guenille, un 
revêtement extérieur ou une « prison de l'âme ». Il est sans valeur. On 
peut donc se permettre aussi bien de le traiter comme un esclave par 
l'ascèse ou de le livrer à toutes les manipulations possibles par la 
débauche. Ascèse ou débauche procèdent du même mépris radical du 
corps, considéré au mieux comme un instrument docile, au pire comme 
un handicap insupportable pour l'âme. 

Si l'Eglise des premiers siècles a affirmé avec tant de netteté 
«J’attends la résurrection de la chair», c'est qu'elle avait compris la 
menace énorme que constituait la gnose pour la foi et pour le sens 
chrétien de l'homme: Irénée de Lyon, face aux gnostiques de Valentin 
ou de Marcion, consacrera un livre entier de son Adversus haereses à 
démontrer que c'est l'homme tout entier, tel qu'il est sorti des mains de 
Dieu, qui est appelé à la résurrection. Cette résurrection de la chair, 
expliquera-t-il, se situe dans le sillage de l'acte créateur du Père; et, en 
même temps, elle prolonge l’Incarnation du Verbe qui s'achève dans la 
Résurrection du Christ. 

 

3. Les formes contemporaines de la gnose 
 

On pourrait facilement montrer que la tentation gnostique 
existe sous d'autres formes à notre époque moderne. Mais les 
éléments constitutifs sont toujours présents. On trouve en effet 
d'un côté une dissociation, non plus exactement entre l'âme et le  

6 

Notre corps promis à la résurrection 
 

corps, mais entre le domaine de la matière pure, livrée au hasard et à la 
nécessité, et le domaine de l'esprit pur où règnent à la fois la rationalité 
intelligente et la liberté. Cette dissociation est à l'arrière-plan de la 
technique et notamment de certaines techniques médicales. On observe, 
d'autre part, un refus plus ou moins conscient de la création: ce monde 
serait au fond un échec. Il engendre guerres et catastrophes. Il ne peut 
pas venir d'un Dieu bon. L'homme est donc acculé à être son propre 
sauveur. Ce monde ne vient pas de Dieu: il est tout entier le monde de 
l'homme, offert aux manipulations des hommes. Mais qui fixera les 
limites de ces manipulations ? De sorte que le corps humain est, à la 
fois, adoré, exalté (cf. la publicité) et méprisé, traité comme un objet de 
manipulations, en fonction des lois de la biologie, de l'économie et de la 
politique. 

L'Eglise est donc appelée à mener un nouveau combat pour défendre 
la dignité absolue du corps humain, parce que le corps fait partie de la 
totalité de l'homme comme créature de Dieu, et qu'il est promis à la vie 
éternelle. René Rémond écrivait récemment, à propos de la torture, que 
si les chrétiens, avec d'autres, luttent contre toutes les formes 
d'avilissement physique, c'est parce qu'ils croient à la valeur irréductible 
du corps humain. Et de même, quand nous défendons l'embryon humain 
dans le ventre de sa mère ou la vie des vieillards dont les corps sont 
estropiés, déformés, exténués par l'âge ou la maladie, c'est le même 
combat que nous menons: nous voulons affirmer que le corps humain a 
un prix infini, parce qu'il n'est pas un objet, mais qu'il est lié à l'identité 
unique de chaque homme. Chaque être humain, avec son corps et jamais 
sans son corps, vient de Dieu et est promis à la vie éternelle, à travers ce 
que la foi appelle la résurrection. Imaginer des réincarnations 
successives, c'est refuser ce caractère unique de chaque personne. 

 
II. Que signifie la résurrection de la chair ? 
 

Il faut maintenant rendre compte de cette foi en la résurrection de la 
chair (ou des morts). Comment comprendre que l'homme soit appelé à 
une vie nouvelle avec Dieu, une vie ressuscitée ? En n'oubliant pas que « 
l'homme », cela signifie: tout homme et tout l'homme : chaque humain 
avec son caractère unique, avec sa dignité personnelle irremplaçable; et, 
en même temps, l'homme comme totalité, corps et âme, l'homme avec sa 

 
 7  



Mgr Claude Dagens  
 
figure corporelle et sa réalité spirituelle. Comment Dieu est-il capable 
de renouveler l'homme, par delà la mort, l'homme dans toutes ses 
dimensions, tout homme et tout l'homme, et aussi toute l'humanité? 
C'est à cette même question que l'apôtre Paul était confronté par les 
chrétiens de Corinthe (1 Corinthiens 15, 35-41). Le contenu de notre 
réponse ne sera pas différent de la sienne. 

 

1. La corporéité : accès au mystère du corps humain  
 
Il faut parler du corps, ou plutôt de la corporéité, accepter d'abord 

des formes multiples de corporéité, et accéder ainsi au mystère du 
corps humain. Saint Paul parle de « chair ». Je parlerai plutôt de « 
corporéité », pour dire simplement que les formes corporelles n'ont 
pas toutes le même rapport à l'univers. Autre la corporéité d'un rocher, 
qui adhère à la terre et, par lui même, est immobile. Autre la 
corporéité d'un arbre, qui vient d'une semence enfouie dans la terre 
qu'il prolonge en s'élevant dans l'espace, en vivant, en se développant, 
en donnant des fruits. Autre est la corporéité d'un animal, poisson, 
oiseau ou bête sauvage, qui donne des signes de sa vitalité, à la fois 
par le mouvement et par le déploiement de ses instincts de vie. Avec 
l'être humain et sa station droite (cerveau libéré, bras tendus en avant), 
on accède à un degré supérieur de corporéité : le corps de l’homme 
n'est pas seulement soumis à des lois mécaniques et biologiques. Il est 
façonné du dedans par l'esprit : le visage peut alors révéler ou masquer 
ce travail intérieur de l'esprit. Les artistes le savent ou les peintres 
d'icône - le visage d'un homme ou d'une femme, même très âgé, est 
comme porteur d'une espèce de transcendance; il est comme aux 
confins du corps et de l'âme. 

 
Mais il y a plus que cela: il y a comme un mystère du corps humain, 

qui ne se réduit pas à ses contours anatomiques et à ses fonctions 
biologiques. Le corps d'un être humain est porteur d'une histoire, faite 
de multiples figures liées à l'enfance, à l'adolescence, à l'âge adulte, à 
la vieillesse. Tous les événements de notre histoire : maladies et 
blessures de la vie, et aussi amour et amitié, joies et luttes, tout cela 
est inscrit dans notre corporéité. Notre corps de chair n'est pas 
seulement structure, mais histoire. Croire en la résurrection de la 
chair, c'est croire que le Dieu vivant peut ressaisir non seulement 
 8 

Notre corps promis à la résurrection 
 

notre structure corporelle d'homme, mais notre histoire humaine qui 
porte la marque du temps et qui est passée par notre corps. 
 
2. Le passage au « corps ressuscité » 

 
Il faut ici relire l'apôtre Paul et accepter qu'un seuil décisif, quasi 

infini soit franchi: le seuil, pour ne pas dire l'abîme, qui sépare ce que 
Paul appelle le « corps physique » et le « corps spirituel ». A l'origine de 
tout, il y a Jésus ressuscité, avec son corps humain crucifié et glorifié. Le 
principe indépassable de notre résurrection, c'est la Résurrection de 
Jésus, avec ce qu'elle a d'unique. Quelle est donc cette vie nouvelle qui 
rayonne dans la personne de Jésus ressuscité ? 

C'est d'abord la vie de quelqu'un qui ne mourra plus. Jésus ressuscité 
n'est pas Lazare ressuscité. Il n'est ni réincarné ni simplement revenu à la 
vie mortelle. Le Christ ressuscité ne meurt plus. Il est vivant d'une vie 
qui est au-delà du monde physique et historique, d'une vie « spirituelle ». 
Et cette vie « spirituelle » passe par son corps d'homme que l'on qualifie 
de « corps spirituel » au plein sens du mot. Spirituel, c'est-à-dire 
totalement animé par l'Esprit de Dieu qui fait toutes choses nouvelles. Le 
corps spirituel du Seigneur est libre par rapport aux conditions de 
l'espace et du temps. La Bible parle alors de la « gloire » du Christ, et de 
son « corps glorieux », anticipé dans l'événement de la Transfiguration, 
c'est-à-dire totalement transparent à la lumière de l'Amour. Ce n'est pas 
un phénomène physique, c'est une nouvelle relation à Dieu: l'énergie de 
l'amour, qui animait Jésus dans sa mort physique, anime désormais toute 
sa personne de Fils. Enfin, le Christ ressuscité est le nouvel Adam. Sa 
Résurrection inaugure une création nouvelle. Il est le « premier-né 
d'entre les morts », l'homme céleste après l'homme terrestre. Et Jésus 
ressuscité commence une autre genèse du monde. A partir de Lui, on 
peut parier d'une « dynamique de résurrection » qui vient traverser et 
transformer notre monde actuel, le « monde ancien », encore marqué par 
la destruction et la mort. 

 
3. La « dynamique de résurrection » qui vient du Christ 

 

Il nous reste à comprendre comment agit en nous, jusque dans nos 
corps, cette « dynamique de résurrection » qui vient du Christ. Car, de 

 
 

9 



Mgr Claude Dagens  
 
même que la mort est présente au cœur de nos vies, de même la 
Résurrection du Seigneur se communique à tous au cœur même de nos 
vies, avec ce qui les blesse ou même les détruit. Ici, il nous faut faire 
apparaître l'action de l'Esprit Saint: c'est lui qui nous donne de 
participer à la Pâque du Christ. Par la foi qui nous tourne vers le 
Seigneur, et par les sacrements, notamment le Baptême et l'Eucharistie, 
qui, chacun à sa manière, nous font entrer dans ce processus mystérieux 
de mort et de résurrection. 

Et si l'on parle de « corps spirituel », il faut bien s'entendre: l'Esprit 
Saint ne viendra pas reconstituer nos corps de chair, mais il les fera 
accéder à un mode nouveau d'existence, à une condition spirituelle. De 
même que l'homme existe dans sa condition humaine, chamelle, 
terrestre, Dieu lui donne d'exister à partir du Christ, dans une condition 
nouvelle, spirituelle, céleste, qui est comme une nouvelle naissance. 
Mais il ne faut pas oublier la source de cette dynamique de résurrection. 
Ce n'est pas une affaire de physique surnaturelle, c'est une affaire de vie 
et de mort, plus exactement d'amour vivant plus fort que la vie et que la 
mort. Ce qui forme en notre humanité mortelle le Royaume de la 
Résurrection, c'est l'amour reçu du Dieu vivant, à travers la croix du 
Christ; c'est l'amour donné et l'amour reçu à travers nos vies humaines 
destinées à la mort, mais promises à entrer dans l'éternité de Dieu. Et ce 
chemin de résurrection passe par notre histoire actuelle. 

 

III. L'achèvement du monde en Dieu 
 

La foi chrétienne va très loin : quand elle prophétise la « vie du monde 
à venir », elle ne promet pas seulement un achèvement de l'homme en 
Dieu, mais un achèvement en Dieu du monde tout entier, cosmos et 
histoire. C'est l'univers dans sa totalité qui est appelé à entrer dans 
l'éternité de Dieu, à devenir Royaume de Dieu, « cieux nouveaux et terre 
nouvelle ». Comment penser cette transfiguration totale du cosmos ? 

Il faut ici revenir à Paul et au chapitre 8 de sa Lettre aux Romains. Il 
y a comme une Pâque de l'univers, qui a la forme d'un enfantement: à 
l'intérieur du monde actuel, avec toutes ses blessures et toutes ses 
espérances, se constitue laborieusement la figure du monde nouveau, où 
la liberté de Dieu sera plus forte que tout. Le monde présent est comme 
la matrice du monde à venir. Mais une telle espérance n'est pas du tout 

 
10 

Notre corps promis à la résurrection 
 
 

un rêve ou une utopie. Elle est un engagement, parce qu'elle constitue 
une interprétation du monde actuel et de l’histoire actuelle. 
L'eschatologie chrétienne comporte une théologie de l'histoire : les 
chrétiens peuvent lire et vivre l'histoire du monde, avec tous les hommes, 
comme l'histoire du dialogue permanent de Dieu avec les hommes et des 
hommes entre eux et avec Dieu, une histoire du Salut. 

Ce qui comporte au moins trois convictions fondamentales 
 

1. L'homme, acteur libre de son histoire 
 

C'est l'homme, avec sa liberté, qui est l'acteur de son histoire. Mais 
l'homme historique, c'est Adam pécheur: libre d'accepter ou de refuser le 
don de Dieu. De sorte que l'histoire demeure le lieu d'un affrontement 
des libertés humaines: non pas conflit entre les forces du Bien et les 
forces du Mal, mais affrontement en chaque homme et en chaque société 
humaine, entre ce qu'Augustin appelle la « Cité des hommes pécheurs » 
et la « Cité de Dieu ». L'histoire ne peut pas ne pas être une « permixtio » 
inextricable: mélange de bon grain et d'ivraie, de progrès et de 
régression, d'actes de dévouement et d'actes de barbarie. Les chrétiens 
sont appelés à accepter cette ambivalence radicale du temps de l'histoire 
en attendant le « Jour du Seigneur ». 

 

2. La fin de l'histoire 
 

Les chrétiens ont été avertis par le Christ lui-même: il y aura une fin 
de l'histoire et un achèvement du monde. Cet achèvement ne viendra pas 
du développement naturel du temps et de l'histoire, mais d'un acte de 
Dieu par une venue du Christ. Cet achèvement passera par un jugement 
du monde, un jugement dernier, dont le critère est rigoureusement 
personnel: « J'ai eu faim et vous m'avez donné à manger; j'ai eu soif et 
vous m'avez donné à boire... » (Matthieu 25, 31-46). Il s'agira pour 
chacun d'être reconnu par le Christ et d'être jugé par lui selon la norme 
absolue de l’Amour ou du refus d'aimer et d'être aimé. 

Mais qui peut juger pour les autres? Qui peut dire qu'il existe des 
êtres humains qui sont restés enfermés pour toujours dans le refus absolu 
de l'amour qui crée et sauve notre monde ? 

 
11 



Mgr Claude Dagens  
 
Comme l'a écrit Hans-Urs von Balthasar dans son dernier livre, nous 
pouvons « espérer pour tous ». Certes, l'enfer, le Royaume du refus 
existe. Mais le Maître de l'enfer, c'est le Seigneur, et il est lui-même 
« descendu aux enfers ». 

 

3. Un horizon qui n'est pas si lointain 
 

Enfin, cet achèvement du monde n'est pas seulement un horizon 
lointain. Il nous est donné de l'anticiper dans la foi, dans la vie et 
dans la prière chrétiennes. Entrer dans l'éternité de Dieu, ce n'est pas 
seulement pour demain ou pour après demain. C'est pour aujourd'hui. 
Car la « vie éternelle, c'est de te connaître, toi le seul vrai Dieu, et 
celui que tu as envoyé, Jésus-Christ » (Jean 17, 1). L'accès à la vie 
éternelle passe donc par notre foi d'aujourd'hui. 

Et aussi: « Celui qui mange ma chair et boit mon sang a la vie 
éternelle et moi, je le ressusciterai au dernier jour » (Jean 6, 54). 
L'accès à la vie éternelle passe donc par notre communion 
sacramentelle, eucharistique, au Seigneur. La destinée de l'homme est 
donc intimement liée à l'action du Christ, et le Christ vient entraîner 
le monde vers le Père, pour une Pâque éternelle qui sera louange de 
gloire, repas de noce, plénitude de joie. 

 

JE me permettrai, pour finir, d'évoquer une femme qui n'est certes 
pas une mère de l’Eglise : elle s'appelait Simone de Beauvoir. Dans 
ses mémoires de jeune femme vivant l'époque exaltante de la 
Libération, une époque où l'on a cru parfois que tout était possible, la 
liberté, la fraternité, la paix entre les peuples, après avoir exprimé 
avec passion et intelligence son amour du monde et de la vie sous 
toutes ses formes (aventures amoureuses, combats politiques, 
émotions esthétiques), elle conclut avec une brutalité terrible: « Rien 
jamais de tout cela ne ressuscitera... » (La force des choses, Paris, 
1963, p. 686). 

 
 
 
 
 
 

12 

Notre corps promis à la résurrection 
 

Si nous tenons ferme dans l'espérance, nous pouvons parler 
autrement et dire à peu près ceci : tout ce que nous aurons vécu 
dans l'amour donné et dans l'amour reçu, à travers notre relation 
au Christ, parfois très laborieusement, dans la souffrance et 
l'obscurité, parfois aussi dans la confiance et la joie, tout cela 
passe à travers notre vie, notre corps, notre histoire et notre mort ; 
tout cela est promis à une transfiguration avec le Christ. Comment 
cela se fera-t-il ? Nous ne pouvons pas le dire, car cela dépasse 
notre raison et notre imagination. Mais tout cela sera ressaisi par 
Jésus le Fils, quand il remettra toutes choses au Père et que « le 
dernier ennemi qui sera détruit, ce sera la mort » (1 Corinthiens 
15, 2227). Si bien que nous pouvons dire, comme les croyants des 
premiers siècles: « Maranatha: viens, Seigneur! ». 
 
 

Mgr Claude DAGENS 
 
 
 
 
 
 
 
 

Claude Dagens, né en 1940. Ancien élève de l'Ecole Normale Supérieure, agrégé 
de l’université, ancien élève de l’Ecole française de Rome, docteur en théologie 
et ès-lettres. Prêtre en 1970. Professeur au Séminaire interdiocésain de Bordeaux 
et doyen de la Faculté de Théologie de l'Institut catholique de Toulouse jusqu'en 
1987. Depuis, évêque auxiliaire de Poitiers. Publications: Eloge de notre 
faiblesse, Editions Ouvrières. Paris. 1971 ; Culture et expérience chrétienne, 
Etudes augustiniennes. Paris 1977, L’homme renouvelé par Dieu, DDB, Paris. 
1978 ; -Le Maître de l'impossible, « Communio », Fayard, Paris, 1982 et 1988. 
Cofondateur et membre du comité de rédaction de Communio en français. Ce 
texte reprend la seconde partie d'une conférence faite au Centre théologique de 
Poitiers le 12 décembre 1988, dans le cadre d'une série consacrée à un 
commentaire du Credo. 
 
 
 
 

13 



Communio, n°  XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Adalbert REBIC 
 
 

Foi en la résurrection dans 
l'Ancien Testament 

 
 

’ANCIEN Testament ne témoigne pas explicitement de la foi en 
 la foi en la résurrection. Il n'en est pas question dans le 
Pentateuque; chez les prophètes elle n'apparaît que rarement et, 

rarement et, dans ce cas, plutôt comme guérison physique ou renouveau 
national (l Rois 17, 17-24 ; 2 Rois 4, 31-37 ; 13, 21 ; Osée 6,1-3; Isaïe 
53,10-12; Ezéchiel 31,1-14). Seule la communauté de Jérusalem, sous 
l'influence hellénistique, rassemblera en une profession de foi, dans les 
livres les plus récents de l'Ancien Testament, la croyance en la 
résurrection. A cette époque (IIe siècle avant Jésus-Christ), cette 
croyance prend même une grande importance (cf. Daniel 12, 1 s. ; 2 
Maccabées 7, 1 s. ; Isaïe 26, 19) (1). La sagesse hellénistique et la 
littérature apocalyptique ont largement contribué à la formulation 
définitive de cette foi qui, dans le Nouveau Testament, apparaît si 
profondément enracinée. A l'époque de Jésus, quelques Juifs la mettaient 
encore en doute, comme nous le montre une discussion entre les 
Pharisiens et les Sadducéens (cf. Marc 12, 18-27) : ces derniers la 
rejetaient catégoriquement tandis que les premiers la défendaient de tout 
leur cœur. La foi vétéro-testamentaire en la résurrection des morts est 
d'abord et avant tout le fruit d'une histoire vécue par le peuple de Dieu, 
particulièrement dans les derniers siècles de l’Ancien Testament. Là, 
comme ailleurs, le facteur historique joue un rôle important dans le 
développement de la révélation biblique : la foi en la résurrection est une 
réponse aux nombreux événements auxquels les Juifs 
 
(1) Cf. Robert Martin-Achard, La mort en face selon la Bible hébraïque, Labor et Fides, 

Genève, 1988, p. 102. 
 
14 

Foi en la résurrection dans l’Ancien Testament  
 

se sont trouvés confrontés à la fin de l'époque vétéro-testamentaire (en 
particulier la persécution d'Antiochus IV Epiphane). La tradition 
biblique a médité ces événements, en s'appuyant sur la foi yahviste, et 
elle a ainsi progressé vers la pleine assurance d'une résurrection des 
morts (2). 

 
Pendant des siècles, celle-ci n'a pas préoccupé les Juifs qui vivaient 

dans un élan communautaire si fort qu'ils se posaient moins la 
question de la survie de l'individu que celle de la survie du peuple en 
tant que tel: un membre du peuple meurt, mais le peuple lui-même 
subsiste. La question de la survie du juste a commencé à se poser 
lorsque le juste perdait prématurément la vie en raison de sa foi en 
Dieu. La justice de Dieu doit restaurer cette vie brisée avant Meure 
(Psaumes 37, 4), 73 ; Job). Dans cette perspective, la foi en la 
résurrection répondait à une question théologique et existentielle qui 
avait depuis toujours préoccupé les Juifs pieux (3). 

 
Ce qui suit n'est pas un hasard : c'est précisément après l'exil, dans 

les milieux eschatologiques et apocalyptiques, que cette espérance a 
surgi, pour répondre au désespoir devant une inéluctable destinée 
menant à la mort, tel qu'il s'exprime, à la même époque, dans la 
littérature sapientielle (et déjà dans Isaïe 43, 19 ; 65, 17 ; 66, 22). 
Pour ce qui est des hommes justes et pieux de son peuple, ceux qui 
sont restés fidèles, leur participation au grand tournant sera aussi sûre 
que le renouvellement de la Création par Dieu, pour eux commencera 
une vie nouvelle. La terre et la poussière ne constituent qu'en 
apparence la fin de l'homme. Lors du grand tournant amorcé par Dieu, 
même ceux qui habitent la poussière ressurgiront. Ainsi la prophétie 
eschatologique vétéro-testamentaire répond-elle au problème humain 
le plus brûlant, ce problème qui tourmentait le Qohelet (9,2-6) (4). 

 
 

(2) R. Martin-Achard, « Résurrection dans l'Ancien Testament et le judaïsme ». dans le 
Dictionnaire de la Bible. Supplément (D. B.S.), Paris, 198 1, p. 447. 
(3) Cf. A.T. Nikolainen, Der At4ferstehung.îglaube in der Bibel und ihrer Umwell, 2 tomes, 
Helsinki, 1944-1946; F. Nôtscher, Aliorientalischer und aluesiament1icher 
Aufersiehungsglaube, Wurzbourg, 1926; Martin-Achard, La mort, p. 87-88 ; G. Greshake - J. 
Kremer, Resurrectio Mortuorum, Darmstadt, 1986. 
(4) Cf. G. Pidoux, L homme dans l’Ancien Testament, Cahiers théologiques, n` 32, Neuchatel - 
Paris, 1953, p. 53 ; Martin-Achard, La résurrection, P. 438. 

 

15 

L



Adalbert Rebic 
 
L'arrière-plan de la foi en la résurrection dans l’Ancien 
Testament 
 

La considération de la foi en la résurrection dans l’Ancien 
Testament requiert de garder présent à l'esprit l'arrière-plan qu'elle 
présuppose: 1. la conception biblique fondamentale de la mort et de 
ses conséquences ; 2. la foi vétéro-testamentaire au Dieu Créateur, 
3. l'anthropologie biblique et 4. les influences extérieures à la Bible. 
 

1. Dans l’Ancien Testament, la mort est et reste un phénomène 
mystérieux. Face à la mort, on ne posait pas beaucoup de questions 
parce qu'on ne savait pas vraiment bien y répondre. La mentalité 
biblique rend très relative la différence entre la vie et la mort: la 
mort est comprise en quelque sorte comme une forme amoindrie de 
vie. Dans ce cas, « ressusciter » signifie tout simplement « restaurer 
les forces humaines » (cf. 1 Rois 17,17-24; 2 Rois 4,31-37; 13,21). 
Mais c'est une situation tout autre qui surgit lorsque la mort arrache 
un homme aux vivants et l'envoie au shéol (cf. Psaumes 16, 10; 
30,4.10). 

L'Ancien Testament ne connaissait pas encore la possibilité d'une 
vie nouvelle, créée à nouveau par Dieu après la mort. Le désespoir 
du Qohelet en fournit l'impressionnant témoignage. C'est pourquoi 
la vie terrestre était si importante pour l’Ancien Testament. Toutes 
les relations avec Dieu et les hommes se construisaient à l'intérieur 
de cette vie: ici bas, sur la terre, on essayait d'aimer et de louer Dieu 
(5). « Tout ce que ta main trouve à faire tant que tu en as la force, 
fais-le ! Car il n'est ni action, ni calcul, ni pouvoir, ni savoir dans le 
monde souterrain vers lequel tu es en chemin ! », tel est le seul 
conseil que puisse dispenser Qohelet. 

L'Ancien Testament comprend également la mort comme un 
châtiment pour le péché commis (cf. Deutéronome 30, 15 s. ; 
Lévitique 18, 5 ; Amos 5, 6; Proverbes 2, 18 s. ; 3, 1 s.) (6). La mort 
des justes y fait exception, qui, après une vie longue et comblée, ont 
rejoint leur pères (tels les Patriarches en Genèse 15, 15 ; 25, 8 ; 35, 
29). Ni dans le premier, ni dans le second cas, il n'est question d'une 
résurrection des morts. 
 
(5) Cf.  P. Beauchamp, Psaumes nuit et jour, Paris, 1980, p. 137-139. 
(6) P. Grelot, De la mort à la vie éternelle, Paris, 1971. 

 
 
16 

Foi en la résurrection dans l’Ancien Testament 
 

2. La foi vétéro-testamentaire au Dieu Créateur constitue le fondement 
principal du développement de la foi biblique en la résurrection. 
Lentement (en raison des innombrables merveilles accomplies par Dieu 
dans son histoire), Israël a commencé à comprendre que Dieu, dans sa 
souveraineté, dans sa force créatrice, dans sa justice et dans son amour, 
finirait bien par triompher de la mort. Depuis toujours, Israël confesse 
que son Dieu exerce son pouvoir sur la vie et sur la mort, quand il le veut 
(cf. 1 Samuel 2, 6 ; Deutéronome 32, 29). Ce sont surtout les Psaumes 
qui célèbrent la force et la puissance de Dieu sur tout le créé, mais aussi 
sur la mort. Ainsi Israël parvient-il à la foi au Dieu qui renouvellera 
l'homme et le monde entier: Dieu, qui de rien a créé l'homme, peut le 
relever de la mort (cf. Ezéchiel 37 et 2 Maccabées 7, 23 s.). 
 

3. Pour mieux comprendre le message vétéro-testamentaire concernant 
la résurrection des morts, il nous faut aussi évoquer l'anthropologie 
biblique, où l'homme est conçu non comme un être composite mais 
comme un être qui ne fait qu’un (monisme de l’Ancien Testament contre 
le dualisme grec). L'homme n'est pas composé d'une âme et d'un corps, il 
est un seul corps et une seule chair. La vie de l'homme est donc 
inconcevable sans le corps, l'âme ne peut subsister sans le corps. Pour 
l'homme de l'Ancien Testament, le corps est support de la vie, ce corps 
qui, en tant que poussière et que chair, est corruptible. Ce corps, en soi 
corruptible, est vivifié par une haleine de vie divine (cf. Genèse 2, 7). 
Mais cette haleine de vie ne correspond pas au concept d’âme dans la 
philosophie grecque (psychè). Dans l'Ancien Testament, il ne s'agit pas, 
comme dans la philosophie grecque, d'une âme éternelle, existant 
indépendamment du corps et support véritable de la vie, mais, pendant la 
vie humaine, le corps et l'âme forment une unité psychosomatique. L'âme 
doit donc se faire chair, pour pouvoir exister. La vraie vie de l'homme 
s'achève par conséquent avec la mort. La foi en l'immortalité de l'âme 
n'est pas clairement confessée dans les débuts de l’Ancien Testament. 
Les Anciens croyaient que l'homme, après la mort, descendait au shéol et 
s'y trouvait dans des ténèbres dénuées de toute vie véritable, condamné à 
la seconde mort (Psaumes 30, 10; 88, II s.). 

Dans le monde souterrain (« shéol »), ce n'est pas « l'âme » qui vit, 
mais, ici encore, l'homme conçu comme unité psychosomatique, dans un 
état singulièrement amoindri pourtant par rapport à la vie terrestre. Dans 
le monde souterrain, seules existent les « ombres » (« refaim, » : cf. Isaïe 
14, 9 ; Psaume 88, 11 ;etc). Il n'est pas de retour hors de ce monde, 

 
 

17 



Adalbert Rebic  
 

exception faite de l'expression plus tardive d'une espérance en la 
résurrection (cf. Job 7,9; 14, 7-12; 16, 22). Une hyperbole désigne 
même une maladie grave comme « descente dans le monde 
souterrain» et la guérison comme « remontée » de l'homme (Psaume 
30,3 s.) (7). C'est ainsi que, dans de nombreux textes de l’Ancien 
Testament (par exemple Isaïe 26, 19 et Daniel 12, 2) où il sera 
question de résurrection, c'est l'homme psychosomatique tout entier 
qui sera concerné, pas seulement une partie de l'homme. 
Résurrection signifie vie nouvelle à laquelle participe l'homme tout 
entier, unité de corps et d’âme. Ce n'est qu'à une époque tardive de 
l’Ancien Testament que va se développer, sous l'influence de la 
conception grecque de l'âme, l'idée d'une réunification entre le corps 
de chair concret, mort, et l'âme restée vivante jusque là, 
indépendamment de ce dernier. Il y a pourtant toujours eu, dans 
l’Ancien Testament, des fidèles pour croire, sans renoncer aux 
conceptions anthropologiques bibliques traditionnelles, que Dieu 
interviendrait de toute sa puissance créatrice jusque dans le shéol et 
prendrait ses élus avec lui après leur mort (Psaume 139, 7s.; 
Sagesse 16,13s.; 2 Maccabées 6,26; 7, 23 s.). La plénitude du 
pouvoir divin ne s'arrête pas au seuil du monde souterrain (Psaume 
139,8; Job 26,6). Tel est, à l'intérieur de l’Ancien Testament, l'un 
des présupposés les plus importants de l'idée de résurrection qui se 
développera après l'exil. La foi en la force créatrice de Dieu était 
profonde chez les Israélites pieux : « Les âmes des justes sont dans 
la main de Dieu! » (Sagesse 3, 1). Cette foi profonde trouvera son 
expression finale dans la rencontre avec l'hellénisme, à travers 
lequel la tradition biblique découvrira l'immortalité de l'homme (8). 

 

4. La foi en la résurrection dans l’Ancien Testament a 
également subi l'influence d'éléments extérieurs à la Bible, en 
particulier de la mythologie cananéenne et de son culte agraire. 
C'est évident, Israël vécut au milieu de différents peuples à la 
civilisation très développée. Chez le prophète Osée, nous trouvons  

 
(7) Cf. Martin-Achard, La résurrection, p. 406, K. Schubert, « Die Entwicklung der 
Auferstehungs1ehre von der nachexilischen bis zur frührabbinischen Zeit », dans BZ 6 
(1962). p. 183 s. 
(8) U. Kellermann, « Uberwindung des Todesgeschictks in der atl. Frônunigkeit vor und 
neben dem Auferstehungsglauben », dans Z7hK 73 (1976), p. 259-282; Martin-Achard, La 
résurrection, p. 467. 

18 

Foi en la résurrection dans l’Ancien Testament 
 

déjà des éléments de résurrection (6, 1-3) mais qui évoquent surtout 
chez lui une renaissance politique et nationale. Et pourtant, ces 
éléments ont représenté, pour de nombreux croyants de l’Ancien 
Testament, le point de départ d'une foi en la résurrection (9). Certes, 
Israël a été, à travers tout l’Ancien Testament, soumis à diverses 
influences extérieures, mais il a su repenser tous ces différents 
éléments à la lumière de la tradition et de la foi : ce n'est que dans la 
tradition yahviste qu'il les a intégrés dans sa foi en la résurrection. 
Des textes comme Isaïe 26; Daniel 12 et 2 Maccabées 7 sont 
imprégnés de foi yahviste et ne se laissent d'aucune façon confondre 
avec les mythes cananéens ou avec les conceptions venues d'Iran, 
dont l'influence est pourtant sensible dans l'Ancien Testament (10). 
 
Les textes de l’Ancien Testament concernant la 
résurrection des morts 
 

Au point de départ de diverses spéculations vétéro-testamentaires, 
on trouve déjà la mort mystérieuse d'Hénok (Genèse 5, 24) et celle du 
prophète Elie (2 Rois 2, 11): d'après les récits bibliques, Hénok et 
Elie, au lieu de descendre au shéol, sont montés au ciel pour être pour 
toujours avec Dieu. Ces récits, en particulier ceux qui concernent 
Hénok, sont probablement apparentés avec les vieilles traditions 
mésopotamiennes (11). L'ascension sert ici à surmonter la mort. Elle 
ne pose pas encore vraiment la question de la résurrection des morts. 
L'espérance de demeurer pour toujours auprès de Dieu, comme 
Hénok ou Elie, est particulièrement présente dans les Psaumes (49, 
16 ; 73, 23-28 et 16, 9-11) (12). Le Psaume 49 (v. 16) connaît 
peut-être déjà l'immortalité de l'âme et même la résurrection, en tout 
cas l'arrachement vers le ciel ; les exégètes ne sont pas d'accord sur 
 
 
(9) Martin-Achard, Mort, p. 96; F. Kônig, Zarathustras Jenseils vorstellungen und das A. T., 
Vienne, 1954 -, F. Nötscher, A horientalischer und ail. Auferstehungsglauben, Wurzbourg, 
1926. 
(10) Martin-Achard, La résurrection, p. 469. 
(11) Cf. F. Nötscher, p. 31 s. ; G. Stemberger, « Das  Problent der Auferstehung int A.T. », dans 
Kairos 14 (1972), p. 273-290; V. Maag, « Tod und Jenseits nach dent A.T. », in Kultur, 
Kultur-kontakt und Religion, Gôttingen - Zurich, 1980, p. 181-202. 
(12) Cf. E. Beaucamp, Le psautier: ps. 1-72, Paris, 1976. 

 
 

19 



Adalbert Rebic 
 
ce point. Le psaume 73 (v. 23-28), qui provient de la littérature 
sapientielle, évoque déjà la plénitude de la gloire que Dieu a 
préparée pour ses élus. Le psalmiste espère être conduit par son 
Dieu et demeurer pour toujours avec Lui au ciel, comme il a 
toujours été avec Lui sur la terre. La résurrection des morts n'est pas 
explicite dans ce texte. Dans le psaume 16 (v. 9-11), le psalmiste va 
à l'essentiel: son Dieu ne l'abandonnera pas, il ne le livrera pas au 
shéol, mais Dieu vaincra la mort, il prendra l'orant pour toujours 
auprès de lui et ly gardera. Mais le psalmiste ne sait pas encore 
comment Dieu réalisera tout cela. 
 
La foi en la résurrection chez les Prophètes 
 

Le premier prophète qui évoque la résurrection est le prophète 
Osée (6, 1-3). Au Vllle siècle avant Jésus-Christ, il croit déjà que 
Dieu nous offrira à nouveau la vie, qu'il nous éveillera de la mort, et 
que nous continuerons à vivre devant sa face. Ce texte a une grande 
importance dans l’Ancien Testament; c'est lui qui s'approche le plus 
de l'événement de Jésus-Christ ressuscité (1 Corinthiens 15, 4) (13). 
Cependant, d'après de nombreux exégètes, le thème de la mort et du 
relèvement d'entre les morts est issu des cultes agraires cananéens: 
dans leur culte, les Ephraïmites parlent de leur Dieu sous l'image du 
Baal ou des forces de la nature. En outre, leur vocabulaire (redonner 
la vie, relever, vivre devant sa face) milite davantage en faveur d'une 
résurrection politique et nationale que pour une résurrection des 
morts. Dans ce contexte, on pourrait également penser à une 
guérison. Nous l'indiquions déjà ci-dessus: pour l'Hébreu, la 
différence entre la maladie et la mort, la guérison et le relèvement 
n'est pas si tranchée que pour notre pensée. En tous les cas, ce texte 
d'Osée sera compris plus tard dans le sens de la véritable 
résurrection, comme en témoignent les Targoum et la Septante. 

Après la chute de Jérusalem en l'an 587 avant Jésus-Christ, le 
prophète Ezéchiel annonce la restauration de la maison d'Israël, 
c'est-à-dire le retour des exilés en Terre promise, à travers l'image 
des ossements desséchés (Ezéchiel 37, 1-14). 
 
(13) A propos des indications de temps dans Osée 6, 1-3, voir plus en détail  K. Lehmann, 
Auferweckt am dritten Tage nach der Schrift, Fribourg, 1968, p. 228 s. 
 

20 

Foi en la résurrection dans l’Ancien Testament 
 

Cette image souligne la force extraordinaire de Yahvé et s'appuie sur la 
tradition ancienne qui existait depuis toujours en Israël (cf. Genèse 2, 7 ; 
Isaïe 42, 5 ; Psaume 104, 29 ; Job 3, 4) et qui attribuait à la force 
créatrice de Dieu le relèvement d'entre les morts. Le prophète, dans ce 
relèvement des « ossements desséchés », est influencé par le récit de la 
création de l'homme en Genèse 2, 7. A la différence d'Osée (6, 1-3), il le 
décrit avec les concepts yahvistes traditionnels, qui soulignent la force 
créatrice de Dieu. 
 

Après l'époque du prophète Ezéchiel, Isaïe (53, 10-12) laisse 
apparaître un certain développement en ce qui concerne la foi en la 
résurrection. Avec la prophétie appartenant au quatrième chant du 
serviteur souffrant, le Deutéro-Isaïe annonce, vers la fin du royaume de 
Babylone au VIe siècle avant Jésus-Christ, la restauration du peuple 
d’Israël : dans le destin du serviteur souffrant, c'est le destin - le salut - 
du peuple de Dieu qu'il faut découvrir. Cependant, dans la 
compréhension du Nouveau Testament, le Deutéro-Isaïe annonce ici la 
résurrection de Jésus-Christ. En tout cas, cet hymne du serviteur 
ressuscité exerce une grande influence sur l’Ancien Testament tout 
entier et ouvre les perspectives inouïes qui seront réalisées au sens 
propre dans la résurrection du Christ. 

Concernant la résurrection des morts, ces textes bibliques ne donnent 
pas un résultat très impressionnant. L'événement évoqué par ces textes 
de l’Ancien Testament signifie soit une simple revivification, soit une 
guérison physique, soit le renouveau politique et national d’Israël, mais 
pas la victoire divine sur la mort et le relèvement d'entre les morts au 
sens propre. Mais ces textes constituent malgré tout un point de départ 
pour la naissance et le développement de la foi en la résurrection dans 
l’Ancien Testament. 
 
La littérature sapientielle et apocalyptique 
 

Il a toujours existé en Israël des fidèles croyant fermement en une 
indestructible relation à Dieu. A l'époque hellénistique, ils commencent 
à croire que Dieu pourrait, après la mort, leur procurer une vie nouvelle. 
C'est ainsi que la foi en la résurrection des morts, qui, au long des 
siècles, avait dû se battre contre de multiples difficultés, fut redécouverte 
et développée. Le mérite en revient avant tout à la littérature sapientielle 
et apocalyptique de l’Ancien Testament. 

21 



Adalbert Rebic 
 
Nous nous intéressons avant tout à quatre textes: 

1. Job espère être relevé d'entre les morts (19, 25-27), pour obtenir 
auprès de Dieu la réhabilitation qu'il cherche en vain sur la terre auprès 
des hommes: « Je sais, moi, que mon Défenseur est vivant, que lui, le 
dernier, se lèvera sur la poussière. Dans ma peau qui tombait en 
pourriture et dans ma chair, je verrai Dieu. Celui que je verrai sera pour 
moi; mes yeux le regarderont... ». Malgré la doctrine traditionnelle de la 
rétribution, le juste Job croit que le Dieu vivant qui crée la vie, la 
source du salut, son go’el, la sauvera et recréera sa vie. 

 Les versets 25 et 26 sont célèbres : ils représentent le sommet du 
livre de Job, mais ils font bien des difficultés aux traducteurs anciens et 
modernes, dans le domaine lexical, grammatical et critique. L'autorité 
de saint Jérôme a pesé d'un grand poids sur l'exégèse de ce passage. Il 
le traduit ainsi: « Scio enim quod Redemplor meus vivit et in novissimo 
die de terra surrecturus sum et rursum circumdabor pelle mea et in 
carne mea videbo Deum meum !» (« Je sais en effet que mon 
Rédempteur vit et au dernier jour je surgirai de la terre et de nouveau 
je marcherai avec ma peau et dans ma chair je verrai mon Dieu»). Et 
pour renforcer encore cette traduction, « Job prophétise ici la 
résurrection des corps d’une façon dont personne n’avait jamais écrit 
sur ce sujet ». L'examen moderne de ce texte et de son contexte, ainsi 
qu'une connaissance meilleure et plus approfondie du développement 
des idées dans l'ancien Israël, font apparaître comme peu probable 
l'interprétation de Jérôme (14) et vont jusqu'à éliminer son opinion (15). 

2. Isaïe 26, 19 appartient à l'apocalypse d1saïe, composée 
vraisemblablement vers la fin du quatrième ou du troisième siècle, ou 
même, d'après certains exégètes, seulement au deuxième siècle avant 
Jésus-Christ. Ce texte comprend vraiment une résurrection des morts : « 
Tes morts revivront, tes cadavres ressusciteront; ce qui est dans la terre 
se réveillera et chantera ». L'auteur emploie même un vocabulaire 
technique (16), le vocabulaire de la résurrection proprement dit. Cette 
résurrection ne concerne probablement que les élus du peuple 

 
 

(14) Osty, La Bible. Paris, 1973, p. 1130. 
(15) Cf. Martin-Achard, Mort, p. 117. 
(16) La date exacte de la rédaction de Isaïe 26, 19 reste discutée. Voir la bibliographie de 
cette discussion chez D. Vermeyen, Du prophète Isaïe à l’Apocalyptique. Paris, 1977, p. 
345-381. 
 

22 

Foi en la résurrection dans l’Ancien Testament 
 

d'Israël et pas tous les hommes; elle n'a pas encore une signification 
universelle, mais la résurrection de tous les hommes n'en est pas exclue. 
 

Ici encore on pense à des restes de croyance populaire cananéenne. 
C'est en particulier la place de l'image d'une rosée vivifiante qui jouera 
plus tard encore un rôle dans la pensée rabbinique. Israël a longtemps 
continué à porter, en particulier dans son culte, des éléments de la 
religiosité cananéenne. La résurrection représentée ici est pensée 
corporellement, elle est un relèvement pour une vie renouvelée, avec le 
peuple d’Israël, sur la terre, dans un pays plus vaste. L'évidence avec 
laquelle parle ce texte témoigne de ce que cette pensée était déjà, à 
l'époque, connue depuis assez longtemps (17). 
 

3. Daniel 12,1-3 (rédigé au Ile siècle avant Jésus-Christ) affirme, pour 
la première fois, de façon claire et directe, la résurrection des morts. 
L'auteur est intimement persuadé que, pour ceux qui auraient donné leur 
vie pour témoigner de la foi, Yahvé, après leur mort violente, créerait et 
redonnerait une vie nouvelle. L'auteur fait partie des Hassidim, 
mouvement de Juifs pieux vers la fin de l’Ancien Testament, influencés 
par la littérature apocalyptique et l'attente eschatologique. 
 

D'après Daniel 12, 1-3, la résurrection concerne les seuls Juifs : les 
justes s'éveilleront pour la vie éternelle, les méchants pour l'horreur 
éternelle. « Ceux qui ont enseigné la justice à un grand nombre 
resplendiront comme les étoiles, pour toute l'éternité ». L'auteur ne dit 
pas expressément ce qu'il adviendra des autres hommes à la fin des 
temps. Il ne s'intéresse pas ici à eux. Mais il serait faux d'en tirer la 
conséquence qu'il excluait les non-Juifs de la résurrection générale. 
 

Dans ce texte, il s'agit à nouveau de l'éveil à une vie nouvelle. Ici 
aussi, on veut parler de la totalité psychosomatique de l'existence 
humaine concernée par la résurrection. Il n'est pas question ici de 
remettre ensemble le corps et l'âme: il s'agit de résurrection pour la vie 
qui, dans le sens de l'anthropologie vétéro-testamentaire (voir ci-dessus), 
semble impensable sans corporéité. 
 
(17) G. Stemberger, « Das Problem der Auferstehung im A.T. », dans Kairos 14 (1972), p. 
279-280; K. Schubert, « Das Zcitalter der Apokalyptik ». dans K. Schubert 
(éd.). Bibel und zeitgenuisser Glaube, Klosterneuburg. 1965. p. 263-265. 

23 



Adalbert Rebic 
 

Daniel 12, 1-3 est profondément enraciné dans les traditions bibliques 
plus anciennes (Isaïe - 26, 19; 66,24; 52-53). Le passage représente en 
fait une réinterprétation, une « relecture » des textes bibliques plus 
anciens (comme par exemple Isaïe 52-53). 
 

4. Le passage en 2 Maccabées, 7,9-36 occupe ici une place de choix. 
Le Deuxième livre des Maccabées a été écrit au ler

 siècle avant 
Jésus-Christ (18). Il est le témoin évident des influences réciproques de 
la tradition juive de Palestine et de la culture grecque (19). 
 

D'après 2 Maccabées, 7,9-14, le deuxième des sept frères martyrs est 
censé avoir dit: « Scélérat que tu es ! Tu nous exclus de cette vie 
présente, mais le Roi du monde nous ressuscitera pour une vie 
éternelle, nous qui mourons pour ses lois » (7-9). Le troisième espère 
même à nouveau recouvrer du ciel les mains qu'il est en train de perdre 
(7-11). Cela correspond tout à fait à l'anthropologie 
vétéro-testarnentaire. La vie est impensable sans le corps (20). Leur 
mère s'appuie finalement, dans son discours, sur la doctrine 
traditionnelle de la Création et dit: « Dieu les (le ciel et la terre) a faits 
de rien et la race des hommes est faite de la même manière » (7, 28). 
Dieu, qui a créé le ciel et la terre, recréera aussi la vie de ceux qui 
l'aiment (21). 
 

La résurrection est également présupposée dans d'autres passages de 
2 Maccabées (par exemple 6, 26 ; 12, 3 s. ; 14, 6 et 15, 12 s.) (22). Dans 
ces textes, l'attente de la résurrection des justes est clairement 
exprimée. On peut déjà les comprendre comme le signe d'une véritable 
« resurrectio carnis » : la nouvelle existence eschatologique sera une 
existence corporelle ; les ressuscités auront à nouveau des corps. 
 
On trouve des allusions sans équivoque à la résurrection concrète des 
morts dans les écrits apocryphes, qu'on attribue au Ile et au ler siècle  

(18) Cf. G. Stemberger, Der Leib der Aufersiehung-Studien zur Anthropologie und 
Evi-halologie des palästinettirischen Judepiium.v, Rome, 1972, p. 5 s. 
(19) Cf. Martin-Achard, La résurrection, p. 458, M. Hengel, «Judentum und Hellenismus - 
Studien zU ihrer Begegnung unter bebonderer Berücksichtigung Palâstinas bis zur Mitte des 2. 
Jhdt. V. Chr. », dans WUNT 10 (1969). 
(20) G. Stemberger, Leih, p. 16, U. Kellermann, Uberwinindung, p. 66. 
(21) Martin-Achard, La résurrection, p. 461. 
(22) G. Stemberger, Leib, p. 14. 

24 

Foi en la résurrection dam l’Ancien Testament 
 

avant Jésus-Christ et qui ont certainement grandement le Nouveau 
Testament. Nous ne pouvons malheureusement plus les analyser ici. 

 
 Adalbert REBIC 

(Traduit de l'allemand par Claire Second) 
(Titre original: « Der Glaube an die Auferstchung im Alten Testament ») 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Adalbert Rebic, né en 1937 à Humna Sutli (Croatie, Yougoslavie), études à 
Zagreb/Agram (Croatie) et à Rome (Grégorienne et Institut Biblique). Auteur (en 
croate) d'ouvrages de théologie biblique: La Résurrection du Christ (1971); Le 
Notre Père (1973); La préhistoire biblique (1969); Les béatitudes (1986), Guide en 
Terre Sainte (1985), à la Faculté de Théologie catholique de Zagreb. 
 
 
 
 

25 



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Markus SCHULZE, s.a.c. 
 

Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
 

L’âme séparée, pierre angulaire d'une 
théologie de l'homme 

 
ANS cet essai, il ne s'agit pas de montrer que la 
théorie de l'âme séparée est rationnellement 
justifiable à la lumière de la foi dans le mystère du 
Christ et de l'Église (1). La question que je désire 

poser ici est plutôt celle-ci : y a-t-il un sens à parler de « l'âme séparée 
» et de son destin, heureux ou malheureux, par rapport à tout ce que 
nous savons sur l’homme grâce à une expérience existentielle, à une 
réflexion philosophique sur les essences et aux témoignages de notre 
révélation chrétienne (Ecriture et tradition) ? En d'autres termes: la 
conviction (reléguée au rang suspect du mythe) selon laquelle l'âme, 
séparée du corps, pourrait exister, atteindre son salut ou endurer sa 
misère, va-t-elle à contre-courant de tout ce que par ailleurs nous 
éprouvons, pressentons, savons et croyons sur l’homme - si bien que 
l'on devrait, par probité philosophique et théologique, laisser tomber 
cette conviction ? ou bien peut-on la penser de manière cohérente et 
compatible avec tout cela ? 

Car on ne peut abandonner la réflexion sur 1% âme séparée » 
comme un modèle curieux au service d'une « géographie de l'au-delà»; 
je la comprends bien plutôt comme une proposition indispensable sur 
l’essence de I’homme. Elle ne représente donc pas une tentative pour 
satisfaire, avec l'aide de constructions humaines, une curiosité 
téméraire concernant un domaine qui nous est au fond complètement 
fermé, et qui, tant que nous vivrons dans les conditions de cette vie-ci, 
nous 
 
(1) C'est l'objet de la contribution de Christoph  Schönborn dans le présent cahier. 
 
 

26 

Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
 

restera inaccessible: l'au-delà. C'est ainsi qu'on pourrait l'ignorer, en 
toute tranquillité de conscience, soit comme une occupation superflue de 
théologiens désœuvrés, soit comme une prétention exorbitante et un 
luxueux dévergondage. Mais la revendication de cet essai est d'un autre 
ordre : il s'agit de montrer que les meilleures données de la considération 
essentielle sur l'homme et de l'espérance eschatologique de la foi 
chrétienne n'ont pas à capituler devant l'événement de la mort. C'est 
précisément l'inverse: nous ne commencerons à comprendre droitement 
le mystère de la mort que lorsque nous le contemplerons à la lumière de 
cette question. La thèse de 1% âme séparée » est la conséquence d'un 
système entier. Et ainsi, celui qui souhaite liquider la doctrine de l'âme 
séparée, abstraction faite du concept essentiel de l'homme qui est à son 
fondement, combat contre un opposant déjà réduit à son ombre. 

 
I. La tendance générale de l'anthropologie contempo raine 

 
Dans les cercles anthropologiques de notre siècle, on est très fier 

d'avoir pu faire pénétrer jusque dans la réflexion philosophique et 
théologique ce que les sciences expérimentales semblaient avoir 
découvert depuis longtemps: l'unité de l'essence de l'homme. On se fait 
gloire d'avoir eu le courage de se débarrasser de toutes les scissions de 
l'homme en esprit et chair, haut et bas, etc. - depuis les modèles dualistes 
de Platon, jusqu'à Leibniz, en passant par Descartes. Jusqu'à un certain 
point, avec de bonnes raisons. 

 
En effet: si la juxtaposition de l'âme et du corps est à comprendre 

comme la relation entre un pilote et son navire (comme il semble que ce 
soit l'image traditionnelle issue de l'école de Platon), l'homme, qui est 
constitué de corps et d’âme, semble une pure liaison accidentelle entre 
deux essences indépendantes, qui n'ont rien à faire ensemble de manière 
essentielle et constitutive, mais qui sont l'un avec l'autre de manière 
lâche et par simple proximité. Car le pilote peut être pensé comme une 
unité d'être indépendante du navire, et de même le navire sans pilote. 
Pour le dire sans image: l'âme n'est (selon ce type de représentation) en 
soi et pour son être d'âme, ni dépendante du corps, ni renvoyée à lui, et 
vice-versa. 

 
27 

D 



Markus SCHULZE 
  

Mais c'est précisément là que nos expériences vitales et charnelles, 
les sciences expérimentales et les réflexions philosophiques élèvent 
leur protestation: ce n'est pas l'âme, mais l’homme corps et âme que 
l'on éprouve comme une essence vitale unifiée. Quand je dis « Tu » à 
mon vis-à-vis, je ne vise pas son âme, ni son corps, mais je décris 
plutôt le tout vivant - sans toute cette abstraction. L’homme est donné 
en lui-même et à autrui comme à chaque fois cette unité-ci. L’âme et 
le corps ne sont pas deux grandeurs indépendantes, qui seraient par la 
suite composées en un tout au fond sans lien véritable. Mais l'essence 
également constituée de corps et d’âme se montre comme la seule et 
l'indépendante grandeur sensible: un homme. 
 

Maintenant s'élève pourtant la question: dans l'état actuel des 
choses, y a-t-il encore un sens à utiliser une dualité de concepts (l’âme 
» et le « corps »), pour décrire une chose en réalité unique? Pourquoi 
un tel couple de mots qui semble rappeler le dualisme, quand il est 
pourtant devenu clair qu'il ne peut tenir bon ni devant l'expérience ni 
devant les données des sciences ? Même là où les théoriciens de 
l'unité radicale n'étaient pas assez radicaux pour se retenir tout à fait 
d'utiliser ces deux concepts anciens, ils se sont toujours tirés de cette 
difficulté en pensant que « corps » et « âme » sont si fondamen-
talement liés l'un à l'autre, qu'un nom n'a plus de signification sans 
l'autre. L’ « âme » ne signifie alors, dans cette conception, rien d'autre 
que « le corps - pris comme vivant et doté de telle forme » ; et le « 
corps », rien d'autre que « l'âme - prise comme concrétisée ainsi et non 
pas autrement ». L'unité de l'homme semble ici s'incarner de la même 
manière que, par exemple, la valeur dans une pièce de monnaie: le 
corps de l'homme et son âme se compénètrent de manière aussi 
indissociable que dans la monnaie la rondelle de métal et l'empreinte 
correspondante. Une empreinte non fondée sur le métal n'est d'aucune 
manière une pièce de monnaie: une rondelle de métal sans estampage 
est bien une petite masse de zinc, de cuivre, etc. - mais pas une pièce 
de monnaie. 
 
II. L'unité dans la vie et la mort : aucune  place pour 
l'âme séparée ? 
 

La tradition dualiste, de même que la conception unitaire, conçoit 
le processus de la mort comme une rupture dans l’être parvenu 

28 

Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
 

jusque-là. Ce sont seulement les suites de cette rupture qui se 
configurent de manière tout à fait différente, selon la théorie. Quand un 
pilote est séparé de son navire, par exemple parce que son bateau fait 
naufrage, le pilote peut pourtant être sauvé. Plus encore : il peut aussi 
bien atteindre une meilleure existence, et devenir astronome ou 
philosophe, et au lieu d'être exposé (en vivant dans l'espace étroit de son 
petit navire), à la loi du vent et des vagues, il se consacrera dans la paix 
et la sécurité à la contemplation des lois éternelles dans la danse des 
étoiles. L’âme, dans la tradition dualiste, n'est pas atteinte par la mort 
(sauf lorsqu'elle s'est attachée au corps par le désir, les plaisirs et la 
convoitise); elle vit déjà grâce à sa propre essence, selon sa propre loi, et 
donc indépendamment du corps. Par conséquent le naufrage du corps 
n'est pas encore sa propre ruine. 

Il en va tout autrement dans la conception unitaire: si une pièce de 
monnaie est brisée, tout ce qui est en elle et avec elle est également 
atteint dans chacune de ces parties. La pièce de monnaie est détruite, à la 
fois comme rondelle de métal et comme estampage. Elle ne sauve rien 
par-delà cette destruction. 

Nous concevons maintenant pourquoi les théoriciens de l'unité 
réagissent avec tant d'allergie à la représentation de l'âme séparée. Selon 
leur opinion, dans la doctrine de l’ « âme séparée », la radicalité de la 
rupture qui s'accomplit dans la mort n'est pas prise au sérieux, parce 
qu'une dimension de l'homme corps-et-âme peut se sauver par-delà la 
mort: l'âme. Le présupposé de cette interprétation restreinte de la réalité 
spirituelle dans l'homme est une vision dualiste de la relation âme-corps, 
qui, en raison du statut spécial que l'on reconnaît (ou souhaiterait 
reconnaître ?) à l'âme dans la mort, se reporte jusqu'à l'essence de 
l'homme vivant. Les amis de la pensée unitaire dans l'anthropologie 
désirent ainsi voir chaque dualisme comme une représentation 
fantasmatique larvée, née de l'angoisse devant la mort. C'est pourquoi ils 
considèrent l’âme séparée » comme superflue dans l'antichambre de la 
crainte non surmontée de la mort. 

 
 

lII. Questions sur la conception unitaire 
 

Si les théoriciens de l'unité vont contre une idée de l'homme qu'ils 
comprennent comme l'association accidentelle de deux substances 

 
29 



Markus SCHULZE 
 
pleinement indépendantes, il faut leur donner notre accord sans autre 
forme de procès. Mais est-ce que par une telle délimitation on éclaircit 
avec une portée suffisante comment l'unité doit être saisie selon la via 
positiva ? Je conserve le soupçon que chez beaucoup d'entre eux l'unité 
vivante « homme » se conforme à l'unité de D’être vivant », c'est-à-dire 
de l'« animal ». Nous aurions alors dans l'homme un centre vital, un pôle 
de vie, pour que s'y établissent en cercles concentriques les différentes 
couches de l’être végétatif et sensitif. Nommons « monopolaire » cette 
conception de l'unité. 
 

Mais maintenant la question suivante se pose - non point encore dans 
une perspective eschatologique, mais d'abord à partir d'intérêts 
anthropologiques : cette image de l'homme peut-elle correspondre aux 
exigences de notre expérience existentielle, aux exigences de la 
considération philosophique de l'essence et aux fondements de notre foi 
? L'homme s'éprouve-t-il, si grande soit toute son unité, comme une unité 
monopolaire, sans tension ni écart ? Est-ce cela la vérité de sa vie et de 
son essence ? 

C'est ce que réfute le phénomène si quotidien et pourtant hautement 
complexe de la pensée, et particulièrement de la réflexion. Comment 
fonder l'infléchissement du sujet pensant sur soi-même et ses conditions, 
si je conçois l'homme comme un amas unitaire de fonctions vitales en 
direction des mêmes fins, de telle sorte qu'aucune couche n'ait vis-à-vis 
des autres au moins une autonomie relative ? Cette autonomie relative, 
une relative indépendance d'être, est pourtant la condition de possibilité 
de l'indépendance de la pensée vis-à-vis de toute réalité donnée qui 
s'effectuerait dans le pensant. Comment puis-je ancrer la proposition « 
J'ai un corps » dans les données essentielles, si l'homme n'est pour moi 
rien d'autre qu’un « corps », et même « un corps vivant spécifique » ? 
Qui serait alors le « moi » qui dit « J’ai un corps » ? 
 
  Face à ces questions nous sommes obligés d'abandonner un modèle 
d'unité monopolaire et sans tension interne au profit d'un modèle 
bipolaire. L'homme si grande soit l'unité de son être, est une unité faite 
de tension. Cette tension ne provient pas de ce qu'un corps subsistant 
correspond à une âme subsistante. Ce serait un dualisme qui réduirait 
l'unité de l’être à une pure unité accidentelle. La tension mentionnée 
dérive plutôt de l'âme elle-même, qui est à la fois centre de sa propre 
 
30 

Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
 

subsistance et abandon à la fonction de construction du corps humain 
(2). Et plus encore : l'âme n'atteint la réalisation et le remplissement de 
son indépendance relative qu'en se concrétisant, en se manifestant et se 
posant en relation de connaissance et de production vis-à-vis du monde 
matériel, - dans le corps. Car c'est toujours précisément par son corps 
intime et propre qu'elle appartient au monde. Et vice-versa: le commerce 
corporel avec le monde et l’être dans le monde ne sont jamais donnés à 
l'homme par son âme spirituelle que pour être marqués par 
l'indépendance de l'âme spirituelle. C'est-à-dire que l'homme, tout entier 
dans le monde matériel, ne peut pourtant pas se dissoudre en lui. 
 
IV. Unité bipolaire et âme séparée 
 

Si nous voyons dans l'homme une unité de tension bipolaire, comme 
on l'a établi plus haut, nous ne devons pas, au nom de l'unité, refuser 
l‘« âme séparée » comme une impossibilité. Au contraire: l'autonomie et 
l'indépendance de l'âme humaine ne sera réellement prise au sérieux que 
lorsque nous en tirerons la conclusion qu'elle possède et conserve aussi, 
à la fin de notre totalité biophysique, son indépendance relative - sans 
quoi elle ne l'a jamais possédée. L'incorruptibilité de l'âme caractérise 
pour cette raison dans la tradition thomiste la pensée que l'âme ne peut 
pas subir le même destin que le corps, parce qu'elle ne s'épuise pas dans 
sa construction et dans l'impression de sa forme. En bref: cette 
autonomie - et même celle du destin post mortem - demeure relative. Ce 
qui veut dire: reliée durablement au corps qui lui appartient, au corps qui 
lui est déjà propre et qu'elle a pour tâche de rendre effectif en s'y 
trouvant. C'est pourquoi l'espérance de la foi chrétienne, selon laquelle 
l'homme retrouvera dans la résurrection son intégrité corporelle et 
psychique (et même à un plus haut degré qu'avant), n'est pas une 
spéculation étrangère à l'essence de l'homme, mais l'ultime 
accomplissement de son être plein de tensions. Dans la mort, l'unité 
qu'est l'homme vivant sera rompue et dissociée, mais non pas également 
pour toutes les dimensions engagées dans cette unité, parce que celles-ci 
ne se rapportent pas les unes aux autres selon une unité linéaire unidi-
mensionnelle. 
 
 

(2) Thomas d’Aquin, Quaestiones  disputatae de Anima, a. 1. 
 

 

31 



Markus SCHULZE 
 

La théorie de la mort totale amoindrit l'homme dans sa spécificité 
insubstituable. En sens contraire, un dualisme platonicien naïf 
amoindrit le sérieux de la mort et la radicalité de l'unité humaine. Seul 
un concept de la tension dans toute la pensée de l'unité, et un concept 
d'unité dans toute l'expérience de la tension permet d'approcher un peu 
la complexité de la vie et de la mort humaines. La doctrine de l'âme 
séparée est une conséquence de cette doctrine de l'essence. Celui qui a 
l'intention d'abandonner la doctrine de l'âme séparée, abandonne la 
synthèse la plus compréhensive de l'anthropologie occidentale 
chrétienne. 
 
V.Questions théologiques sur le concept d’âme sépar ée 
 

1.  Du point de vue de la théologie de la grâce 
 

Les théologiens de la grâce, qu'ils soient de provenance catholique 
ou protestante, proclament fréquemment, à l'encontre du concept ainsi 
établi, que l'immortalité, si elle appartient à l'âme séparée du fait de sa 
propre nature, ne peut plus être considérée comme un don du Dieu qui 
recrée. Alors la doctrine de l'âme séparée se trouve en contradiction 
avec le centre de la foi chrétienne, qui enseigne que l'homme attend son 
immortalité tout entière d'une option imprévisible de Dieu pour lui et 
contre la mort. Soit nous parvenons, par la main de Dieu, à une vie qui 
ne passe pas, et alors nous pouvons aussi nous appuyer sur les 
évangiles et les épîtres de Paul. Soit nous la possédons déjà par notre 
capacité propre et par la perfection de notre nature, et alors nous nous 
appuyons tout entiers sur la force de notre vision humaine. 

Pourtant ces deux esquisses ne s'excluent pas. Bien plutôt, 
l'objection exposée rend interchangeable un concept ontologique et un 
concept d'histoire du salut concernant l'immortalité de l'âme. Si un 
philosophe, sur la base de son analyse essentielle de la constitution 
fondamentale de l'homme, parvient à la conclusion que l'âme humaine 
est immortelle, par là il ne veut pas encore dire qu'elle atteint par 
elle-même la vie éternelle et glorieuse en Dieu. Il veut simplement 
établir que l'âme humaine n'encourt pas le même destin de corruption 
qu'un corps organique. 
 

 
 
32 

Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
L'indestructibilité en ce sens n'est pas encore identique au fait d’ « être 
saisi par Dieu de manière éternelle et révélée, et d'être introduit dans sa 
vie ». Si donc un théologien catholique, en accord avec les données du 
travail de la pensée philosophique, veut dire que notre âme est 
incorruptible, il attend encore de la main gracieuse de Dieu 
l'achèvement, la glorification et le libre don de l'élévation à Dieu - 
comme chaque homme qui participe à la grâce de la foi. 

 
2. Du point de vue de l'eschatologie 
 

Plus profondément, on objecte que, si l'âme séparée du corps peut 
atteindre la gloire de Dieu, la résurrection à la fin des temps sera 
réduite à une pure résurrection du corps. Cette interprétation 
s'écarterait des témoignages de notre foi chrétienne, où la résurrection, 
comme objet de notre espérance, est au contraire représentée comme 
résurrection de l'homme, et non seulement du corps. 

Là-dessus, voilà ce qu'il faut dire : dans la tradition catholique 
thomiste, l'âme séparée ne s'introduit pas comme l'accomplissement 
parfait de la vie éternelle. Celle-ci est plutôt un effet de la mort 
rédemptrice et de la résurrection libératrice de Jésus-Christ (3). La 
béatification de l'âme séparée ne s'ensuit pas - indépendamment de la 
résurrection ouverte par le Christ - simplement du « départ au ciel», 
mais elle est en tant que telle la participation à la Résurrection du 
Christ, participation qui est achevée à la fin des temps et de l'histoire 
du salut dans la « résurrection de la chair ». 

 
VI. Résumé 
 

Pour justifier notre intérêt théorique, nous avions annoncé, dans 
notre introduction, pouvoir montrer que la doctrine catholique thomiste 
de l'âme séparée ne contredit ni notre expérience existentielle, ni les 
données de la considération philosophique des essences, ni même les  

 
 

 
(3) Voir la théologie de « Il est descendu aux enfers » chez Thomas d’Aquin, Summa theologiae 
III. q.52. a.3 in corp. : Sentences IV. d.43. q :1. a.2. où il est dit que la résurrection du Christ est 
le fondement de notre propre résurrection. 

 
 

33 



Y a-t-il un pilote dans le navire ? 
 
données de notre foi dans la révélation. Elle n'entre pas en contradiction 
avec notre expérience existentielle, car celle-ci n'a pas exigé une 
expérience monopolaire sans tension, mais l'essence bipolaire écartelée 
de l'unité essentielle de notre être-homme. Elle n'entre pas en 
contradiction avec les données de la considération philosophique des 
essences, car celle-ci permet tout à fait de penser ensemble l'unité 
transcendantale (unum et ens convertuntur, l'un et l’être sont 
convertibles) et la relative autonomie de certaines dimensions 
impliquées dans cette unité. Elle n'entre pas en contradiction avec les 
données de notre espérance chrétienne, car sous cette image de 
l'immortalité, elle ne concurrence pas la promesse de la vie éternelle 
reçue de la grâce de Dieu, au contraire, elle montre plutôt qu'un être 
incorruptible doit être reconnu et établi, afin de recevoir le don de la vie 
offerte par Dieu. 

Que Dieu nous donne de ne pas dédaigner, au nom de toute la gloire 
de la promesse divine, le détail de l'œuvre de la pensée humaine. Et que 
Dieu nous donne également de ne pas oublier, au nom de tout notre 
effort de clarification des concepts, de placer tout notre être et toutes 
nos forces dans les dons de la grâce et dans ce qui surpasse le monde: 
les actes de foi, d'espérance et d'amour. 
 

Markus SCHULZE, s.a.c. 
 

(traduit de l'allemand par Olivier Boulnois) (titre 
original : « "Anima separata" Baustein einer theologischen Lehren von Menschen. 

(Grundstruktur einer theologischen Anthropologie der "Anima separata~ im Licht der 
thomanische Tradition) ») 

 
 
 
 
 
 
Markus Schulze, s.a.c., est né en 1960 à Marthalen (Suisse). Etudes de théologie et de 
philosophie à Munich et Fribourg. Directeur spirituel au couvent de Magdenau (Suisse). 
Auteur de nombreux articles. 
 
 
 
 
 

34 



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Christoph SCHÖNBORN, o.p. 
 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

'EST un fait: on constate avec étonnement que la 
doctrine de la réincarnation trouve aujourd'hui de 
nombreux partisans dans la « vieille Europe ». 
Des sondages font état d'un quart de la 

population européenne. Un flot de livres, de revues, d'émissions, 
de conférences en popularise l'idée. Comment se fait-il que cette 
croyance intéresse tant de gens ? Est-ce le sentiment que notre vie 
sur terre (bien qu'elle se soit allongée considérablement) est 
beaucoup trop courte pour supporter en une seule fois et d'une 
manière définitive un poids aussi important ? Est-ce l’impression 
pesante que tant de facteurs conditionnés par la société et 
l’environnement limitent notre liberté au point que nous ne 
puissions parvenir à une décision définitive prise en toute liberté? 
Ou bien est-ce le sentiment que, dans une société de rendement, 
on ne peut bâtir sur la grâce qui seule pourrait sauver les 
fragments de notre courte vie terrestre en leur donnant une place 
dans l’Eternité, là où tout trouve son achèvement ? 

Il sera difficile de donner une réponse. Le phénomène est trop 
divers, trop diffus pour être réduit au même dénominateur. Or le 
constat d'un phénomène étonnant s'impose : dans nos pays, quand 
on croit à la réincarnation, c'est la plupart du temps un symbole 
d'espérance, tout à l'opposé des religions d'Asie Orientale pour 
lesquelles la réincarnation représente tout simplement le contraire 
de l'espérance. Si là-bas tout vise à permettre de se libérer de 
l'enchaînement des naissances successives, chez nous la 
perspective de la réincarnation apparaît comme une chance de se 
réaliser progressivement et d'évoluer toujours davantage. Pour 
cette raison, alors qu'en Asie la voie chrétienne du salut peut être 
annoncée comme étant -une voie de libération vis-à-vis des 
contraintes imposées par les naissances successives, chez nous la  

 
 
36 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

doctrine de la réincarnation se présente de plus en plus comme un 
chemin de salut à répétition, remplaçant par des naissances 
successives, qui mènent à une auto libération progressive, l'espérance 
chrétienne en une vie éternelle, don de la grâce. 

Nous voudrions ci-dessous esquisser une réponse à deux questions, 
sachant bien que les problèmes qui s’y rattachent seront encore loin 
d'âtre tous élucidés: 
1. Quelle était la position de l’église des temps anciens vis-à-vis de la 
doctrine de la réincarnation ? On ne cesse d'entendre dire que l’église 
primitive était dans ce domaine plus ouverte et que ce n'est que peu à 
peu que l’église aurait commencé à rejeter la réincarnation. 
2. Pourquoi l’église a-t-elle depuis toujours rejeté la doctrine de la 
métempsychose ? Nous allons essayer de montrer que ce refus n'a pas 
été la conséquence d'une démarcation anxieuse, mais le résultat 
positif d'une foi assurée en Jésus-Christ, chemin du salut, qui a 
accompli et achevé au-delà de toute attente tout ce que des 
réincarnations ne seront jamais capables d’ « apporter ». 

 
I.  Quelle était la position du christianisme primi tif 

par rapport à la réincarnation ? 
 

La doctrine de la métempsychose était bien connue dans le monde 
qui a vu naître le christianisme. Cependant, cette doctrine était loin 
d'être universellement reconnue et admise. Elle faisait plutôt 
exception, et ce n'était pas chose rare que l'on se moquât d'elle. Déjà 
Aristote qualifie d’ « absurdité » (atopon) les « mythes pytha-
goriciens », selon lesquels « n’importe quelle âme pénètre en n'im-
porte quel corps ». Selon lui, « chaque corps possède une forme et 
une figure particulières ». Le mythe de la métempsychose « revient 
donc à peu près à dire que l'art du charpentier descend dans les 
flûtes. Il faut en effet que l’art se serve de ses instruments, et l’âme 
de son corps » (1). Chez Aristote, cette critique est motivée par une 
analyse rationnelle du » rapport entre l'âme et le corps. Puisque l'âme 
est la « forme » du corps, telle âme ne peut être unie qu'à tel corps. La 
critique de la métempsychose n'a pas toujours le haut niveau 
d'Aristote. On la retrouve dans la satire, ainsi chez Lucien qui se  

 
(1) Aristote, De l’âme, 1, 3 (407b) ; trad. E. Barbotin. Paris, 1966, 16. 

37 

C 



Christoph SCHÖNBORN  
 
moque des réincarnations de Pythagore, tour à tour « roi, puis 
prolétaire et peu après satrape; après cela cheval, geais, grenouille et 
cent autres choses; mais il serait trop long d’en faire le 
dénombrement ; j’ai fini par être coq et plusieurs fois. » (2) 
 

Si la réincarnation est loin d’être universellement admise dans le 
monde gréco-romain à l'époque des débuts du christianisme, celui-ci, 
dès le commencement, n'a pas hésité à se ranger du côté de ceux qui 
rejettent cette doctrine. Le refus est net, il est sans exception, sans 
l’ombre d'un compromis. Cette constatation qui s'impose à quiconque a 
étudié ce dossier, demande évidemment explication, Le christianisme 
primitif n'hésitait pas à remarquer chez les; philosophes de l'antiquité 
tout ce qui était tant soit peu conciliable avec la foi chrétienne. 
Pourquoi la doctrine de la réincarnation n'en fait-elle jamais partie ? 
 

Ecoutons l'explication que donne Grégoire de Nysse dans sa Vie de 
Moïse. Séphora, l'étrangère, la femme de Moïse, symbolise la culture 
profane dont Grégoire ne veut rejeter les apports, à condition de la 
purifier de toute souillure étrangère. La circoncision du fils de Moïse 
(Exode 4, 24-26) par Séphora signifie la purification de la culture 
profane « de tout élément nocif et impur ». « Il y a en effet quelque 
chose de charnel et d’inutile dans le fruit de sagesse des diverses 
sciences. Quand on l’a enlevé, ce qui reste est de bonne race israélite. 
En voici des exemples. La philosophie païenne enseigne aussi 
(c’est-à-dire comme nous) l’immortalité de l’âme : c’est là ce qu’il y a 
de bon dans son enfant; mais elle enseigne la métempsychose et le 
passage d'un être spirituel à un animal : c’est là le prépuce charnel et 
étranger » (3). Quelle image expressive pour l'attitude chrétienne face 
à la réincarnation ! 
 

Ecoutons un autre témoin. Origène, de plus d'un siècle l'aîné de 
Grégoire et tant admiré par ce dernier. Origène figure infailliblement 
dans toute la vaste littérature réincarnationniste comme le témoin 
privilégié pour une attitude positive face à la réincarnation dans la  
 
(2) Lucien. Le Coq, 20. cf. 4. 12. 15 s., 24-27. cf- les remarques semblables chez le philosophe 
chrétien Hermias, PG 6. 1169-1172. 
(3) Grégoire de Nysse. La Vie de Moïse, PG 44 337 ab, trad. d'après J. Daniélou, Sources 
Chrétiennes (= SC). t. 1 bis, Paris, 1955. 42 , cf. J. Daniélou. « Metempsychosis in Gregory of 
Nyssa ». in Or. Chr. Per., 195 (1973). 227-243. 

38 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

théologie chrétienne. Nous verrons ce qu'il en est de ce témoignage. 
Citons, pour le moment, un texte de son Contre Celse. Celse, philosophe 
païen, reproche aux chrétiens d'être comme ces gens qui promettent la 
guérison aux malades, mais les détournent de consulter des médecins 
vraiment compétents de peur d'être alors convaincus par ceux-ci de leur 
ignorance. Pour Celse, ces médecins qualifiés sont évidemment les 
philosophes (païens). A quoi Origène réplique avec une diatribe contre 
les philosophes, tous divisés entre eux, en désaccord sur à peu près tous 
les points. En énumérant ce qu'il considère comme les erreurs 
pernicieuses des philosophes que la foi chrétienne seule peut guérir, 
voici ce qu'il dit entre autres: « Et si nous guérissons ceux qu’infeste la 
folie (anoian) de la métensomatose, venant de médecins qui ravalent la 
nature raisonnable tantôt jusqu'à toute nature privée de raison, tantôt 
même jusqu’à celle qui est dénuée de représentation, ne rendons-nous 
pas meilleures les âmes qui croient à notre doctrine? Car elle 
n’enseigne pas que le méchant subira en guise de châtiment la perte de 
la sensibilité ou de la raison » (4). 

 

La réincarnation, une folie païenne dont on est guéri par la foi 
chrétienne : voilà la position du célèbre maître alexandrin ! Il ajoute, 
brièvement, un des arguments qu'on trouvera sans cesse dans la 
polémique contre la réincarnation: cette doctrine rend illusoire l'idée de 
châtiment, elle est donc défavorable à la morale. Nous reviendrons sur 
cet argument. Pour le moment, il nous suffit d'avoir signalé deux 
illustres témoins d'un refus sans ambages. 

 

Le judaïsme a pu « flirter » avec l'idée de la réincarnation (5). 
Pourquoi le christianisme ne l'a-t-il jamais fait ? Il nous faut maintenant 
en chercher l'explication, et pour ce faire nous allons, faute de pouvoir 
rassembler un dossier complet, nous pencher sur quelques textes majeurs 
des premiers siècles du christianisme. Ce n'est qu'à travers ces témoins 
qualifiés que nous pourrons mieux saisir les raisons profondes du refus 
chrétien de la réincarnation. 

 
Nous laissons de côté les textes bibliques qui sont souvent cités pour 

« prouver » l'existence de la réincarnation dans l'enseignement de Jésus 
 

(4) Origène, Contre Celse Ili, 75; trad. M. Borret, SC 136, Paris, 1968, 171. 
(5) Cf. G. Scholem, Article « Gilgul » dans Enc. Jud., VII (1972), 573-577. M. Gatser. Article 
“Transmigration (Jewish) », in Encyclopaedia of  Religion and Ethics, t. XII, 1921 

39  



Christoph SCHÖNBORN 
 
et du christianisme primitif (6). Nous allons, en effet, retrouver 
certaines de ces citations dans les textes patristiques que nous allons 
étudier. 
 
1. La gnose et la réincarnation 
 

Il y a eu des chrétiens qui ont enseigné la réincarnation, mais 
C'étaient des chrétiens fort controversés: les gnostiques. Le 
mouvement gnostique est bien difficile à saisir, non seulement en 
raison du manque de sources (encore que la bibliothèque gnostique 
découverte à Nag Hammadi nous ait livré une foule de nouvelles 
informations), mais surtout en raison de son caractère polymorphe, 
changeant, syncrétiste. Toutefois, nous avons bon nombre de 
témoignages sur les idées réincarnationnistes des gnostiques (7). La 
gnose est, d'une certaine façon, le pivot d'une étude sur l'attitude 
chrétienne face à la réincarnation. En effet, la gnose est une 
réinterprétation du christianisme qui, tout en utilisant les matériaux 
chrétiens, en change radicalement le sens. Ce processus de 
transformation est hautement révélateur pour notre sujet. Il ne peut 
être question d'étaler ici tout le dossier des textes gnostiques qui 
parlent de la réincarnation. J’en choisis quelques-uns, assez typiques, 
qui nous permettront d'esquisser une première ébauche de la 
conception chrétienne à partir de laquelle l'interprétation gnostique est 
rejetée. 

Prenons, comme premier exemple, l'exégèse gnostique de Matthieu 
5, 25-26: « Tandis que tu es en chemin avec ton adversaire, fais en 
sorte de te libérer de lui, de peur qu'il ne te livre au juge, que le juge 
ne te livre à l'huissier et que celui-ci ne te jette en prison. En vérité, je 
te le dis, tu ne sortiras pas de là que tu n'aies remboursé jusqu'au 
dernier sou ». 

Voici comment le gnostique Carpocrate et son école interprètent ce 
verset : 

« L'adversaire, disent-ils, c'est un des Anges qui sont dans le monde, 
celui qu'on nomme le Diable; il a été fait, à les en croire, pour 
conduire les âmes des défunts de ce monde à l’Archonte. Cet Archon- 
 
(6) Cf. A. Orbe, « Textos y pasajes de la Escritura interesados en la teoria de la 
reincorporacion », in Evudios Et-lesiastic-es, 33 (1959), 77-91.(7) Une vue d'ensemble assez 
détaillée chez A. Orbe, Chrisiologia Gnostica, t. 11, Madrid, 1976, (B.A.C. t. 385), 573-597. 

40 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

te est, d'après eux, le premier des Auteurs du monde; il livre les âmes à un 
autre Ange, qui est son huissier, pour que celui-ci les enferme dans 
d'autres corps: car, disent-ils, c'est le corps qui est la prison. Quant à la 
parole: "Tu ne sortiras pas de là que tu n'aies remboursé jusqu'au dernier 
sou", Us l'interprètent de la façon suivante: nul ne s'affranchit du pouvoir 
des Anges qui ont fait le monde, mais chacun passe sans cesse d'un corps 
dans un autre, et cela aussi longtemps qu'il n'a pas accompli toutes les 
actions qui se font en ce monde; lorsqu'il n'en manquera plus aucune, son 
âme, devenue libre, s'élèvera vers le Dieu qui est au-dessus des Anges 
auteurs du monde. Ainsi seront sauvées toutes les âmes, soit que, se 
hâtant, elles s'adonnent à toutes les actions en question au cours d'une 
seule venue, soit que, passant de corps en corps et y accomplissant toutes 
les espèces d'actions voulues, eues acquittent leurs dettes et soient ainsi 
libérées de la nécessité de retourner dans un corps » (8). 

Quant à la méthode, cette exégèse n'est pas particulièrement étonnante. 
L'exégèse allégorique est bien admise à cette époque. Ce qui surprend, 
c'est le contenu. L'Archonte, figuré par le juge du texte évangélique, est le 
mauvais auteur de ce monde mauvais. On ne sortira pas des geôles de ce 
monde, c'est-à-dire des corps, si ce n'est par une libération complète de 
l'âme hors de ce monde. C'est cette conception du monde et de l'homme 
qui préside au choix de certains textes scripturaires interprétés dans le sens 
de la réincarnation. Ce n'est pas le texte de l’Ecriture qui oriente la 
conception du monde et de l'homme, c'est l'inverse : une certaine théorie « 
préexistante » décide de la lecture du texte sacré. Inévitablement, ce sera 
une lecture fragmentaire, morcelée, opérant des choix arbitraires, des 
coupures factices dans le texte sans égard au contexte. 

 
Voici un autre exemple d'une telle exégèse. Dans Romains 7, 9a, S. Paul 

affirme: « J'ai vécu jadis hors la loi ». Or, ailleurs fi affirme lui-même qu’il 
n'a jamais vécu hors la loi, puisqu'il est né juif, circoncis, observant la Loi 
de Moïse depuis sa naissance. Pour Basilide, une des figures majeures du 
gnosticisme, ce passage ne peut que signifier que S. Paul a vécu hors la loi 
dans des vies antérieures. Voici ce qu'il aurait affirmé, aux dires 
d'Origène: « "J'ai vécu jadis hors la loi", cela veut dire: avant que je ne 
sois venu dans ce corps-ci, j'ai vécu dans une espèce de corps qui n'est pas 
soumis à la loi, par exemple le corps d'une bête ou d'un oiseau ». 

 
(8) Irénée de Lyon, Adv. Haer. 1, 25, 4 (SC 264, 339-341). Dans la Pistis Sophia, c. 113, nous 
trouvons une exégèse semblable de Matthieu 5, 25-26. 

 
41 



Christoph SCHÖNBORN 
 
Origène ne peut s'empêcher d'appeler cela des « fables ineptes et 
impies » (9). 

Un troisième exemple pour compléter notre choix. Dans les 
« Extraits de Théodote » de Clément d’Alexandrie, nous lisons :« Le 
texte "Dieu paie de retour les désobéissances jusqu’à la troisième 
et la quatrième générations » (Exode 34, 7) concerne, disent les 
Basilidiens, les "réincarnations"» (10). Pour Basilide, il semble 
qu'il n'y ait pas eu d'autres châtiments possibles des péchés que les 
réincarnations des âmes de corps en corps (11). 

On pourrait facilement allonger cette liste. Il semble bien que les 
gnostiques aient établi des collections de testimonia scripturaires qui 
servaient à prouver que l’Ecriture enseigne la réincarnation (12). S. 
Irénée a objecté à une telle exégèse qu'elle utilise des textes 
scripturaires comme des pierres de mosaïque qui viennent toutes 
d'une même image, mais qu'on aurait utilisées pour en fabriquer une 
tout autre image. Celui qui ne se laisse pas tromper par ce procédé 
«(pourra reconnaître les noms, les phrases et les paraboles 
provenant des Ecritures, il ne reconnaîtra pas le système 
blasphématoire inventé par ces gens là. Il reconnaîtra les pierres 
de la mosaïque, mais il ne prendra pas la silhouette du renard 
pour le portrait du Roi (13). 

La réincarnation que les gnostiques trouvent attestée dans l'Ecriture 
est en fait un élément intégrant d'un système anthropologique et 
cosmologique qui, comme tel, ne pouvait faire bon ménage avec le « 
système » de la Révélation biblique, même si tel ou tel texte, pris 
isolement, semblait dire le contraire. Ceci apparaît clairement 
lorsqu'on regarde de quelle manière certains gnostiques interprètent  
la Rédemption comme une libération du cycle des réincarnations. 
Citons, pour l'illustrer, un texte de S. Irénée, hautement intéressant 
pour notre sujet : 

« Ils (les Ophites) prétendent confirmer la descente du Christ et sa 
remontée par le fait que, ni avant son baptême, ni après sa 
résurrection d'entre les morts, Jésus n'a rien fait de considérable, au 

 
(9) Origène, Ad. Romanos, V, 1 ; PG 14,1014c-101 5 a et 1083 a, cf. l'étude du P.A. Orbe, 
« S. Metodio y la exegesis de Rom 7, 9a : "Ego autern vivebarn sine lege aliquando" », in 
Gregorianum, 50 (1969), 93-139 -, ici 105. 
(10) Extraits de 7héodote, 28; SC 23, 119. 
(11) Cf. A. Orbe, op. cit. (note 7), 583 s. 
(12) Cf. l'article du P. Orbe, cité à la note 6, 78 et 90. (13) Irénée, Adv. haer., 1. 9, 4 (SC 
264, 151). 

42 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

dire de ses disciples; ceux-ci ignoraient que Jésus avait été uni au Christ 
(…) et ils prenaient le corps psychique pour un corps cosmique. Après sa 
Résurrection, Jésus demeura encore dix-huit mois sur terre, et, lorsque 
l'intelligence fut descendue en lui, il apprit l'exacte vérité. Il enseigna 
alors ces choses à un petit nombre de ses disciples, à ceux qu'il savait 
capables de comprendre de si grands mystères, puis il fut enlevé au ciel. 
Ainsi Jésus siège maintenant à la droite de son Père, Ialdabaoth, pour 
recevoir en lui-même, après la déposition de leur chair cosmique, les 
âmes de ceux qui l'auront connu; il s'enrichit, tandis que son Père est 
dans l'ignorance et ne le voit même pas : car, dans la mesure où Jésus 
s'enrichit lui-même de saintes âmes, dans cette même mesure son Père 
subit une perte et un amoindrissement, vidé qu'il est de sa puissance du 
fait de ces âmes: car il ne possédera plus des âmes saintes, de façon à 
pouvoir les renvoyer dans le monde, mais seulement celles qui sont 
issues de sa substance, c'est-à-dire qui proviennent de l'insufflation. La 
consommation finale aura lieu lorsque toute la rosée de l’Esprit de 
lumière sera rassemblée et emportée dans Mon d'incorruptibilité » (14). 

Ce texte exigerait un commentaire très détaillé. Signalons simplement 
quelques éléments importants. Le Christ et Jésus ne sont pas identiques. 
Au baptême, le Christ, être céleste, Fils du Dieu véritable, descend sur 
Jésus qui était « plus sage, plus pur et plus juste que tous les 
hommes » (15) ; mais lorsqu'on allait crucifier Jésus, « le Christ se 
retira... dans Mon incorruptible, ... et Jésus seul fut crucifié » (16). 
Par ce Christ, Jésus fut cependant ressuscité, non pas, comme le pensent 
les chrétiens « simples », « dans son corps cosmique » ; en effet, pour 
les gnostiques cela est « le comble de l’erreur ». Non, Jésus est 
ressuscité dans ce qu'ils appellent « un corps psychique et pneumatique 
» qui n'a plus rien de commun avec « les éléments cosmiques » que 
Jésus aurait abandonnés en ce monde-ci (17). « L’exacte vérité » que ce 
Jésus apprit pendant les dix-huit mois qu'il passait encore sur terre, c'est 
que son Père Ialdabaoth n'était pas le Dieu véritable, mais un dieu 
inférieur, jaloux du Dieu véritable dont il empêche la connaissance: le 
Père de Jésus n'est autre que le Dieu de l’Ancienne Alliance, le Créateur 
de ce monde-ci qui le domine grâce aux puissances cosmiques que 
d'autres gnostiques appellent les Archontes. Fort de cette gnose supé- 

 
(14) Ibid., 1, 30, 14 (SC 264, 383-385). (15) Ibid., 1, 30, 12 (SC 264, 38 1). (16) Ibid., 1, 30, 
13 (SC 264. 383). (17) Ibid. 

 
 

 
43 



Christoph SCHÖNBORN 
 
rieure Jésus enseigne la doctrine secrète au petit nombre de vrais 
disciples, les gnostiques (alors que les Apôtres et leurs successeurs 
se sont égarés dans l'erreur !), avant d'être élevé au ciel. Il est 
maintenant assis à la droite de son Père, ce qui veut dire, selon les 
Ophites, qu'il est désormais supérieur à son Père, la droite signifiant 
cette supériorité qui consiste en la gnose qu'il a reçue du Christ 
céleste. On serait tenté de recourir à des catégories freudiennes 
lorsqu'on lit ce récit de la lente décrépitude du Père, être mauvais et 
jaloux, et de l'ascension irrésistible de son Fils, Jésus. Ce n'est pas 
sans raison qu'une branche de la « psychologie des profondeurs » se 
soit tant intéressée aux mythes gnostiques (l’école de C.G. Jung). Ce 
qui touche plus directement notre sujet, c'est l'idée d'une victoire 
progressive sur la loi implacable des réincarnations. En effet, il nous 
apparaît clairement dans ce texte que la réincarnation, chez les 
gnostiques, était liée au régime du « Dieu de ce monde », du 
démiurge, du Créateur de ce monde enchaîné à la matière. C'est lui 
qui détient ce pouvoir de renvoyer les âmes dans ce monde. 
 

Pour la gnose, il y a une fin du cycle des réincarnations et cette 
fin est bien liée à la mission du Christ. Le Christ est bel et bien le 
Rédempteur. Les gnostiques n'ont aucune difficulté à l'affirmer, et 
c'est cela qui a rendu si difficile la réfutation de la gnose. La gnose 
est une espèce de contamination du langage, dans laquelle les mots, 
tout en gardant leur apparente signification chrétienne, se trouvent 
vidés de leur sens, servent à dire le contraire de leur sens premier, 
sans qu'apparaisse clairement cette perversion. 
 

Le Christ est le Sauveur. Mais le Salut gnostique n'est rien d'autre 
que la connaissance désillusionnante des erreurs dont l'Ancien 
Testament n'est qu'une longue suite. Le Christ gnostique est Sauveur 
par la gnose qu'il apporte du vrai chemin qui mène hors de ce monde 
mauvais, et c'est en trouvant ce chemin que les vrais gnostiques 
seront libérés du cycle des réincarnations. L'Ascension du Christ 
prend dès lors une grande importance dans le salut gnostique. Elle 
est la sortie de l'âme, parcelle divine déchue dans le monde 
sublunaire où règne l'implacable loi de la heimarmenê, du destin 
inexorable. En cela la gnose pseudo-chrétienne est fortement 
tributaire des doctrines sur l'âme que nous trouvons déjà dans la 
gnose hermétique du Poimandrès ou d'autres écrits du Corpus 
Hermeticum (18). 

44 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

Les docètes dont parle Hippolyte, ont pu enseigner: « A partir (de la 
venue) du Sauveur, la transmigration des âmes a cessé » (19). Qu'ils 
aient pu enseigner qu'une telle metensâmaiôsis ait existé et qu'elle 
aurait été vaincue par le Sauveur, cela tient, nous l'avons vu, et le 
texte d'Hippolyte le confirme (20), à une conception de l'âme et de 
son salut qui s'éloigne considérablement de la conception chrétienne. 

 
2. L'anthropologie chrétienne en opposition à la 

réincarnation 
 

Si nous n'avons pu présenter qu'une petite sélection de textes 
gnostiques concernant notre sujet, il en sera forcément de même pour 
les textes chrétiens, très nombreux, qui discutent la réincarnation. Nous 
ne prétendons pas à l'exhaustivité, car, selon un proverbe cité par S. 
Irénée, « il  n’est pas nécessaire de boire la mer tout entière pour 
savoir que son eau est salée » (21). Nous limiterons notre enquête à 
quelques textes majeurs, en relevant ce que chaque texte apporte de 
spécifique et de nouveau par rapport aux autres. 

 
a) Irénée de Lyon: une anthropologie biblique qui s'affirme 

 
Il y a des témoignages antérieurs à Irénée (22), mais c'est chez lui 

que nous trouvons, en cette fin du deuxième siècle, le premier exposé 
détaillé des raisons pour lesquelles le christianisme rejette les doctrines 
de la métempsychose telles qu'il les rencontre à cette époque. 

 
 

(18) Cf. la grande étude du P. Festugière, La Révélation d’Hermes Trismégiste, t. 111 Les 
doctrines de l’âme, Paris, 1953. 
(19) Ref. VIII, 10, 1-2 (GCS ed. Wendland 229 ; PG 16, 3354 bc). 
(20) Selon lui, les « docètes » considèrent le Dieu de Moïse, c'est-à-dire celui qui a créé le 
monde, comme un être pervers qui maintient un règne d'erreur et d'errance. C'est lui qui 
cause la metensômatôse des âmes. Le Sauveur qui se cache dans un corps, est venu mettre 
un terme à cette errance -- au moins pour ceux qui ont la vraie gnose (10c. cil.). 
(21) Adv. ham, 11, 19, 8 (SC 294, 197). 
(22) Théophile d'Antioche, Ad Autol. 111, 7 (PG 6, 1132 a, SC 20, 219), Justin, DiaL. IV, 
6-7 (PG 6, 485 bc) -, Hermias, loc. cit. (note 2). 
 
 
 
 

45 



Christoph SCHÖNBORN 
 
C'est dans la réfutation de la gnose de Carpocrate que nous trouvons le 

texte le plus explicite de S. Irénée sur notre problème. Il montre d'abord 
les incohérences de la doctrine carpocratienne de la metensômaiôsis (23) 
pour exposer ensuite positivement l'enseignement chrétien. 

 
« Quant à leur prétendu passage dans des corps successifs 

(metensômatôsis), nous le réfutons à partir du fait que les âmes n'ont 
absolument aucun souvenir d'événements antérieurs. En effet, si elles étaient 
envoyées en ce monde dans le but de poser tous les actes possibles [c’était, 
semble-t-il, l'idée de Carpocrate], elles devraient se souvenir des actes déjà 
posés antérieurement par elles, afin de compléter ce qui leur manquait 
encore et de ne pas peiner sans cesse dans les mêmes allées et venues 
indéfiniment réitérées : leur union au corps ne pourrait pas éteindre 
totalement le souvenir de ce qu'elles auraient vu antérieurement, d'autant 
plus qu'elles viendraient précisément dans le but susdit. Présentement, les 
choses que l'âme voit par elle-même en imagination tandis que le corps est 
endormi et repose, elle se les rappelle pour la plupart et en fait part au 
corps, et il arrive de la sorte que, même après un long moment, un homme 
fasse connaître en état de veille ce qu'il a vu en songe: de la même manière 
l'âme devrait se souvenir des actes qu'elle aurait posés avant sa venue dans 
le corps. Car, si ce qui n'a été vu en imagination qu'un instant par elle seule 
durant le sommeil, elle se le rappelle après qu'elle s'est mêlée au corps et 
répandue dans tous les membres, à bien plus forte raison se 
souviendrait-elle des activités auxquelles elle se serait adonnée pendant la 
durée autrement considérable de toute une existence antérieure » (24). 

 
L'argumentation présuppose que même les tenants de la 

réincarnation ne prétendaient pas avoir des « souvenirs de vies 
antérieures ». Dans la polémique, tant païenne que chrétienne, autour 
de la réincarnation, cet argument revient souvent, et les prétendues « 
reconnaissances » de Pythagore qui étaient invoquées par les 
Pythagoriciens en faveur de la doctrine réincarnationniste de leur 
maître, étaient une proie facile des comédiens. Platon lui-même dans le 
célèbre mythe « réincarnationniste » d’Er le Pamphylien, à la fin de la 
République, faisait intervenir « le breuvage de l'oubli » pour pallier au 
manque de souvenirs précis des vies passées (25). Dans la suite de 
notre texte, S. Irénée discute d'ailleurs le mythe platonicien pour en 

 
(23) C'est ainsi qu'Irénée et la plupart des Pères après lui désignent la réincarnation Cf. A. 

Rousseau, dans la note explicative à A av. haer., 11, 33, 1 (SC 293, p. 337 s.).  
(24) Adv. haer., Il, 33, 1 (SC 294, p. 345 s.). 
(25) République, X, 13-16; 614a-621d. 
46 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

critiquer l'inconsistance anthropologique (26). Nous ne pouvons pas 
entrer ici dans le détail de l'anthropologie d'Irénée, sa théorie du 
sommeil et du rêve (27) et la conception du lien entre l'âme et le corps 
qu'elle présuppose. L’âme ayant une activité propre pendant le 
sommeil du corps, elle peut, malgré cela, se la rappeler lorsqu'elle 
revient, pour ainsi dire, dans le corps. A plus forte raison devrait-elle 
garder le souvenir d'une éventuelle vie antérieure. 

 
Irénée ne s'arrête cependant pas à cet argument empirique. A-t-il 

senti qu'une telle argumentation (l’inexistence de fait d'expériences de 
vies antérieures) risque d'être infirmée par des expériences contraires ? 
C'est d'ailleurs la question qui se pose aujourd'hui devant les 
nombreuses expériences susceptibles d'une interprétation 
réincarnationniste, que ce soient les cas étudiés par le Dr Stevenson ou 
les expériences thérapeutiques telles que les présentent Denise 
Desjardins et d'autres (28). 

 
Qu'il nous soit permis de rappeler ici, en un bref excursus, ce 

qu'Aristote dit au début de sa Métaphysique: l'expérience comme telle 
n'explique encore rien. « L’expérience », dit Aristote, « ne connaît que 
le fait (to où), mais non pas le pourquoi ». Le fait de telle ou telle 
expérience ne prouve rien, ce n'est qu'en connaissant son pourquoi, sa 
cause, que l'on peut l'intégrer dans un savoir ordonné, une science (29). 
Or, le savoir ordonné auquel se réfère S. Irénée pour interpréter les 
expériences est celui de la foi chrétienne, basée sur la Révélation. Une 
telle procédure n'est nullement illégitime. Toute interprétation procède 
à la lumière d'un savoir qui n'est pas simplement issu de l'expérience 
mais qui la précède et qui permet de comprendre ce que l'on 
expérimente. Ceci vaut autant pour les tenants de la réincarnation que 
pour ses adversaires. Ce n'est qu'à la lumière d'une certaine 
compréhension préalable que l'on interprétera telle expérience comme 
« mémoire d’une vie antérieure » (30).  

 
(26) Adv. haer., 11, 33, 2-3 (SC 294, p. 247 s.). 
(27) Cf. M. Spanneut, Le stoïcisme £les Pères de l’Eglise, de Clément de Rome à Clément 
d'Alexandrie, Paris, 1957, 217-218, 229. 
(28) I. Stevenson, Twent.1, Cases Suggestive (of Reincarnation, New York, 1966; D. 
Desjardins, La mémoire des vies antérieures, Paris, 1980. 
(29) Métaphysique, A, 1, 981 ab. 

47 



Christoph Schönborn 
 
Pour S. Irénée, la raison profonde du refus de la metensômatôsis consiste 

en la nature même de l'homme compris comme créature de Dieu, selon 
l'enseignement de la Révélation: « De même que chacun de nous reçoit son 
propre corps par l’art  de Dieu, de même possède-t-il aussi sa propre âme. 
Car Dieu n’est ni pauvre ni démuni au point de ne pouvoir donner à chaque 
corps son âme propre de même que sa marque (karaktèra) propre » (3 1). 

L'homme n'est ni une parcelle divine déchue dans le monde matériel, ni 
une manifestation passagère de l’Absolu. Il est créature ! C'est la lumière 
nouvelle que la Révélation jette sur l'homme, sur sa nature et sur ses 
expériences. Créature, cela veut dire qu'il est voulu par Dieu, et qu'il est 
voulu tel, avec ce corps et cette âme (32), donc dans son identité 
inamissible. Si l'homme est créé par Dieu, et donc voulu tel, il s'ensuit que 
ceci vaut pour tous les hommes. Irénée en conclut, contre l'idée de la 
réincarnation: 

 
 « Et c'est pourquoi, lorsque sera complet le nombre des humains fixé d'avance 

par Dieu, tous ceux qui auront été inscrits pour la vie ressusciteront, ayant leur 
propre corps, leur propre âme et leur propre Esprit (33) en lesquels ils auront plu 
à Dieu, quant à ceux qui seront dignes du châtiment, ils s'en iront le recevoir, 
ayant eux aussi leur propre âme et leur propre corps en lesquels ils se seront 
séparés de la bonté de Dieu. Et les uns et les autres cesseront d'engendrer et d'être 
engendrés, d'épouser et d'être épousés (cf. Matthieu 22, 30), afin que l'espèce 
humaine, étant parvenue à la juste mesure fixée d'avance par Dieu et ayant atteint 
sa perfection, conserve l'harmonie reçue du Père » (34). 
 
 
 

(30) Denise Desjardins l'affirme elle-même clairement en montrant que la doctrine des vies 
antérieures est une partie intégrante d'une vision de l'homme et du monde, où « un élément ne 
pouvait être dissocié de l'ensemble de la Voie » (op..cit., p. 245). C'est une erreur méthodologique 
de croire que l'on pourra prouver empiriquement, par des expériences et des expérimentations, 
l'existence de vies successives. 
(31 ) Adv. haer., Il. 315 (SC 294. p. 353). 
(32) Nous avons développé ailleurs quelques conséquences de cette foi: «  L’homme créé par Dieu : 
le fondement de la dignité de l’homme » dans Gregorianum, 65 (1984). 337-363. 
(33) Cette « trichotomie » corps-âme-Esprit est typique pour l'anthropologie d'Irénée. 
L'homme parfait est celui qui a reçu de nouveau l'Esprit Saint. perdu par la chute. cf. le 
commentaire d’A. Rousseau, dans SC 193. p. 339-342. 
(34) Adv. haer.. Il. 33. 5 (SC 294, p. 253-255). 

 
 

48 

Réincarnation et foi chrétienne  
 
De la foi en un Dieu créateur, Irénée peut donc conclure à l'unicité de 

la vie de chaque homme et à l'unicité de l’humanité entière. Toute 
conception cyclique s'en trouve exclue. L’homme a une unique histoire 
devant Dieu, puisque Dieu l'a créé et voulu dans son unicité. Une vie 
unique sera donc aussi le lieu où se joue le destin définitif de l'homme, 
et c'est dans son unicité personnelle, âme et corps, que chaque homme 
entrera dans la vie éternelle. L'humanité entière, elle aussi, a une unique 
histoire, commencée librement par l'acte créateur de Dieu, et 
consommée librement par le même Créateur. 
 

La foi chrétienne en l'unicité inaliénable de chaque personne 
humaine se heurtait cependant à une difficulté maintes fois discutée 
dans l'antiquité: si la foi chrétienne tient que l'âme humaine est créée, 
comment peut-elle affirmer en même temps l'immortalité de l'âme ? 
Irénée résume parfaitement l'argument des philosophes païens: « Des 
âmes ayant commencé d’exister peu auparavant, ne sauraient durer 
indéfiniment, mais de deux choses l'une: ou il est nécessaire qu‘elles 
soient incréées pour être immortelles, ou, si elles ont reçu le 
commencement de leur existence, elles meurent nécessairement avec le 
corps lui-même » (35). A ce dilemme, la foi en la création montre 
l'issue: Dieu seul est « sans commencement ni fin » ; « tous les êtres 
issus de lui… ont été faits,... ils ne sont pas incréés ». Dieu leur donne 
de devenir et d'être, de sorte que, « sans exception, tous les êtres créés 
reçoivent le commencement de leur existence, mais ils durent aussi 
longtemps que Dieu veut qu'ils existent » (36). 
 

Ce n'est pas tant pour tel ou tel point de détail que S. Irénée refuse la 
réincarnation, c'est l’ensemble de la foi chrétienne qui s'oppose à une 
telle conception. Le fait que l'homme soit créé avec telle âme et tel 
corps, que cette âme spirituelle ait un commencement, mais reçoive une 
vie indestructible, que ce corps soit destiné à la résurrection et donc à la 
vie éternelle, que l'homme soit appelé à donner une réponse à l'appel du 
Créateur, une fois pour toutes, tout cela fait partie intégrante de cette 
vision de l'homme que le chrétien accueille comme la Révélation de la  

 
(35) Ibid., 34, 2 (SC 294, p. 357). 
(36) Ibid., 34, 2-3 (SC 294, p. 357-359). Cette réponse simple et lumineuse montre aussi, à 
notre avis, la solution au problème, tant débattu en théologie, d'une prétendue opposition 
entre l'immortalité de l'âme et la résurrection. 

49 



Christoph Schönborn 
 
Vérité ultime. Cette vision ne peut intégrer la croyance en la 
réincarnation sans qu'en soit modifiée l'essence même. 

Mais il y a eu Origène ! C'est l'objection que l'on peut souvent 
entendre. Après Irénée, témoin limpide de la tradition apostolique dans 
l’Eglise ancienne, nous devons donc nous tourner vers Origène pour 
voir s'il n'y a pas, au moins chez lui, une doctrine chrétienne de la 
réincarnation. 
 
b) Origène, docteur chrétien de la réincarnation ? 
 

On ne peut aborder notre sujet sans rencontrer le nom du grand MaÎtre 
alexandrin. Origène est un esprit puissant, sans doute la figure la plus 
marquante dans la pensée chrétienne en cette fin du temps des 
persécutions. Son œuvre a été immense, son influence également. La 
condamnation de certaines de ses doctrines par le Ve Concile 
Oecuménique de Constantinople, en 553, mais déjà l'hostilité d'un  S. 
Jérôme et d'autres, ont causé la perte de la plupart de ses œuvres. 
Pourtant, le peu qui nous reste est encore assez considérable (37). 

Origène a-t-il enseigné la métensomatose, la réincarnation ? Beaucoup 
l'affirment, à commencer par S. Jérôme. Et pourtant, Origène rejette, on 
ne peut plus explicitement, cette doctrine. L'aurait-il enseignée dans une 
doctrine ésotérique, tout en la niant dans son enseignement public ? Il me 
semble que la question, malgré ses difficultés, est finalement assez 
simple. Origène a enseigné la pré-existence des âmes et leur incarnation 
dans des corps, mais non pas leur réincarnation. Nous devons regarder 
cela de plus près. 

Dans son Commentaire sur l’Evangile de S. Jean, Origène dessine le 
programme des questions que devrait analyser un Traité de l’âme qu'il 
voulait écrire, mais qu'il n'a finalement jamais rédigé (38): 

« Mais c'est ailleurs qu'il faudra étudier en elle-même et avec plus 
d'attention et approfondir davantage la question de l'essence de l'âme, de 
l'origine de son existence, de son entrée dans ce corps terrestre, des 
éléments de la vie de chacune, de sa délivrance d'ici- bas, et voir s'il est 
 
 
(37) Pour plus de détails, on se reportera au grand ouvrage de P. Nautin, Origène: Sa vie et son 
œuvre, Paris, 1977, et à la Bibliographie critique d'Origène, par H. Crouzel, La Haye, 1971. 
(38) Cf. Pamphile, Apot. pro Orig., c. VI Il , PG 17, 603c-ffl a. 
 
 
 

50 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

possible ou non qu'elle pénètre une seconde fois dans un corps, si ce sera ou 
non selon le même cycle et le même arrangement, dans le même corps ou dans 
un autre et, si c'est dans le même, s'il restera identique à lui-même selon la 
substance tout en prenant des qualités différentes, ou s'il demeurera le même 
selon la substance et selon les qualités, et si l'âme se servira toujours du même 
corps ou en changera. A ce propos, il faudra examiner ce qu'est, au sens 
propre, la réincarnation et en quoi elle diffère de l’incarnation, et si celui qui 
affirme la réincarnation maintient en conséquence que le monde est 
incorruptible. Il sera également nécessaire d'exposer à ce sujet les théories de 
ceux qui veulent que, d'après les Ecritures, l'âme soit ensemencée avec le 
corps, et les conséquences qui en découlent. 

En un mot, la théorie de l'âme, étant vaste et difficile et devant être 
approfondie à partir des indications sporadiques de l’Ecriture, a besoin d'une 
étude spéciale » (39). 

 
Origène nous invite donc, dans cette « vaste et difficile » question, à 

recourir d'abord et avant tout aux indications que nous donnent les Ecritures, 
même si elles ne sont que « sporadiques ». Regardons donc comment Origène 
discute les textes susceptibles d'interprétation réincarnationniste, pour étudier 
ensuite le difficile problème de la doctrine propre d'Origène. 

Il y a un certain nombre de textes scripturaires qui ont été et qui sont 
encore interprétés comme des « preuves bibliques » de la réincarnation. Un des 
plus célèbres est certainement celui concernant l'identité entre le prophète Elie 
et Jean Baptiste. Regardons l'exégèse qu'en fait Origène dans ses 
commentaires de S. Jean et de S. Matthieu. 

A la question que les scribes posent à Jean: « Es-tu Elie ? », celui-ci 
répond: « Je ne le suis pas » (Jean 1, 2 1). Pourtant, ce même Jean est annoncé 
par l'ange de Dieu comme Elie qui doit revenir (cf. Luc 1, 11 et 17) : 

« En ce qui concerne la première citation, on dira que Jean ignorait qu'il 
était Elie. Et ceux qui y voient un argument pour la doctrine de la réincarnation 
s'en serviront peut-être, dans la pensée que l'âme revêt successivement 
plusieurs corps et ne garde aucun souvenir des existences antérieures. Ces 
mêmes gens affirmeront que c'est parce qu'ils étaient de cet avis que certains 
Juifs ont dit du Sauveur qu'il était un des anciens prophètes (cf. Luc 19, 19), 
non surgi du tombeau mais né de nouveau. Car, puisqu'on désignait avec  

 
 
 

(39) In loa., VI, 14, par. 85-87 (SC 157, 191-193). 

 
 

51 



Christoph Schönborn 
 
 
certitude Marie comme sa mère et qu'on croyait que Joseph, le 
charpentier, était son père (cf. Marc 6, 3), comment aurait-on pu croire 
qu'il était l'un des prophètes ressuscités d'entre les morts (cf. Luc 9, 8) ? 
En se servant du passage de la Genèse (7, 4 LXX) "Je supprimerai toute 
vie nouvelle" ces mêmes interprètes mettront dans l'embarras celui qui a 
le souci de réfuter tous les arguments trompeurs que l'on peut tirer des 
Ecritures et de demeurer attaché au dogme » (40). 

A cette exégèse, Origène oppose celle de l'ecclesiasticos, de 
l'homme d’Eglise dont il parle souvent (41) et qui est pour lui non pas un 
esprit aveuglément attaché à des doctrines incomprises, mais celui qui sait 
lire l’Ecriture dans son lieu propre, l’Église : 

« Un autre, un membre de l’Eglise, rejetant comme mensongère la 
doctrine de la réincarnation et n'admettant pas que l'âme de Jean ait 
jamais été Elie, se servira de la parole déjà mentionnée de l'ange qui, à 
propos de la naissance de Jean, n'a pas nommé l'âme d'Elie mais son 
esprit et sa puissance, par ces mots: "Il marchera devant lui avec l'esprit et 
la puissance d'Elie, pour ramener les cœurs des pères à leurs enfants" (Luc 
1, 17), car il pourra prouver, par des milliers d'exemples tirés des 
Ecritures, que l'esprit est autre chose que l'âme et que ce qu'on appelle la 
puissance est autre chose que l'esprit et que l'âme. Mais ce n'est pas le 
moment d'en citer un grand nombre, de peur d'allonger de beaucoup notre 
exposé. Pour la différence entre puissance et esprit, il suffira (de rappeler) 
pour le moment le texte: "L'Esprit-Saint viendra sur toi et la puissance du 
Très-Haut te couvrira de son ombre" (Luc 1, 35) et, quant au fait que les 
esprits qui sont dans les prophètes leur ont été donnés par Dieu et sont 
désignés comme leur propriété, ces autres textes: "Les esprits des 
prophètes sont soumis aux prophètes" (1 Corinthiens 14, 32 et "L'esprit 
d’EIie s'est reposé sur Elisée" (2 Rois 2, 15). Ainsi, dit-il, il n'y aura rien 
d'étonnant à ce que Jean, qui ramène les cœurs des pères à leurs enfants 
avec l'esprit et la puissance d'Elie, soit appelé, à cause de cet esprit, Elie 
qui doit revenir. Pour le prouver, il se servira aussi de l'argument suivant: 
si le Dieu de l'univers s'étant uni intimement aux saints devient leur Dieu 
et s'appelle, pour ce motif, le Dieu d’Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu 
de Jacob, à combien plus forte raison le Saint-Esprit uni aux prophètes 
pourra-t-il être appelé leur esprit, de sorte que l'esprit est désigné comme  
 
(40) Ibid, VI, 10, par. 64 (SC 157, 177). 
(41) Cf. H. de Lubac, Histoire et Esprit: L'intelligence de l’Ecriture d’après Origène, 
Paris, 1950, surtout le chapitre: « Origène homme d'Eglise », p. 47-9 1. 
 
 
 

52 

Réincarnation et foi chrétienne 
 
l'esprit d’Elie et l'esprit d’Isaïe ! » (42). 
 

La figure d'Elie, si mystérieuse et si importante dans la tradition juive 
(43), ne peut servir d'argument pour la réincarnation, comme l'explique 
Origène par la suite, puisqu'Elie n'est pas mort, mais a été enlevé vivant 
d'ici-bas. Son retour ne saurait être une nouvelle « incorporation » de son 
âme dans un autre corps, mais le retour de celui qui avait été enlevé (44). 

Dans son Commentaire sur S. Matthieu, Origène discute la 
réincarnation à propos de deux autres textes, souvent allégués comme 
témoignage pour cette doctrine. En Matthieu 14, 1-2, Hérode dit au 
sujet de Jésus: « Cet homme, c'est Jean le Baptiste ». Certains disent 
qu'Hérode croyait en la réincarnation. Cette «pseudodoxie », comme 
l'appelle Origène, ne tient pas, puisque Jean le Baptiste était seulement de 
six mois l'aîné de Jésus. Selon Origène, le sens de ce passage serait plutôt 
celui-ci. Hérode aurait bien cru qu'il s'agit d'un seul et même personnage, 
Jean, « ressuscité des morts après sa décapitation et nommé 
(maintenant) Jésus » (45). 

L'exégèse des petits chiens sous la table, dans le récit de la rencontre 
de Jésus avec la femme cananéenne (Matthieu 15, 21 -25) donne à 
certains le prétexte de trouver la réincarnation dans l'Ecriture. Ces 
kunaria, ces petits chiens, seraient des âmes passées en des corps 
animaux. La réponse d'Origène est bien claire : 
 

« Que d'autres conjecturent, étrangers qu'ils sont à la doctrine de 
l’Eglise, que les âmes passent des corps des hommes dans des corps 
de chiens, selon leur méchanceté diverse ! Pour nous, qui ne 
découvrons d'aucune manière cette pensée dans l'Ecriture divine, nous 
disons qu'il y a un passage de la condition des plus spirituels à celle 
des moins spirituels, et qu'on le subit quand on est trop insouciant et 
négligent; il arrive de même qu'une volonté libre qui est 
non-spirituelle, parce qu'elle a négligé le Logos, redevient spirituelle 
par sa conversion, comme celui qui a été un petit chien, se contentant 
de "manger des miettes qui tombaient de la table de ses maîtres",  

 
 
(42) In loa., VI. XI. par. M-66-68 (SC 157. 177-179). 
(43) Cf. J. Stiassny, « Elie dans le judaïsme ». in Etudes carmélitaines. t. XXXV, 2, 
Paris, 1956. 
(44) In loa., VI, XI. par. 70-71 (SC 157. 181-183). (45) in Matth., X. 20 (SC 162. 241). 
 

 
 

53 



Christoph Schönborn 
 
parvient à la condition d'enfant. Car la vertu contribue grandement à 
faire de nous des enfants de Dieu, mais le mal, la fureur des paroles 
violentes et l'impudence, à nous faire traiter de chiens, selon la 
parole de l’Ecriture. Et tu interpréteras de la même manière les 
autres noms empruntés aux êtres privés de raison » (46). 
 

L'ecclesiasticos logos, l'enseignement de L’Eglise ne connaît pas 
cette doctrine ! C'est un « dogme étranger à l'Église de Dieu » (47). 
Comment se fait-il qu'un auteur qui se démarque si nettement de la 
doctrine de la réincarnation ait pu être accusé justement d'enseigner 
le contraire ? Il est difficile de reconstruire les faits. En effet, c'est 
dans Péri Archôn que certains adversaires d'Origène prétendent 
trouver cette doctrine. Or, cet ouvrage n'existe plus que dans la 
traduction latine faite par Rufin, admirateur et défenseur d'Origène. 
Aura-t-il laissé de côté les passages incriminés pour sauver 
l'orthodoxie de son auteur ? S. Jérôme qui ne ménage pas la 
mémoire d'Origène, cite de celui-ci des passages qu'on ne trouve pas 
dans la traduction de Rufin. Le passage le plus proche d'une doctrine 
de la réincarnation n'est cependant qu'un résumé fait par Jérôme. 
Voici le texte de S. Jérôme: 

« Pour terminer [son exposé sur les créatures responsables], il 
[Origène] disserta très longuement sur le point suivant: un ange, 
une âme, ou du moins un démon - qu'il affirme avoir une même 
nature, mais des inclinations diverses - peuvent, selon la 
grandeur de leur incurie et de leur sottise, devenir une bête de 
somme et, d'après la souffrance des supplices et de l'ardeur du 
feu, choisir d'être un animal privé de raison, et d'habiter dans les 
eaux ou dans les vagues, ou de prendre le corps de telle ou telle 
bête, en sorte que nous avons à craindre non seulement les corps 
des quadrupèdes, mais aussi ceux des poissons » (48). 

 

Même si ce texte était l'exact résumé de la pensée d'Origène, il 
reste la question: parle-t-il de réincarnation ? Pamphile, par qui nous 
savons qu'Origène a été accusé d'enseigner la réincarnation, affirme  
 
(46) Ibid., xi, 17 (SC 162, 369-37 1). H. de Lubac a esquissé l’histoire de ce topos de 
l'homme qui se change en bête par ses vices: Pic- de la Mirandole, Paris, 1974, 184-193. cf. 
aussi H. Crouzel, Théologie de l’image de Dieu chez Origène, Paris, 1956,200205. 
(47) In Matth., XI 11, d'après Pamphile, Apol. pro Orig., c. X, PG 17, 612 a. 
(48) Ep., 124,4 -, trad. J. Labourt, Paris, 196 1, p. 99, cf. le commentaire de ce passage par H. 
Crouzel et M. Simonetti, dans Origène, Traité des principes, t. 11, SC 253, 119-125. 

54 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

qu'Origène, en cet endroit, ne parle pas de la réincarnation, mais des 
âmes des animaux (49). Ce texte traiterait donc de l'origine de l'âme 
animale. S. Jérôme qui s'indigne de « cette dissertation abominable 
par laquelle il [Origène] a blessé l’âme de son lecteur », doit 
cependant admettre qu'Origène cherche à « éviter l’accusation de 
professer la métempsychose, qui fait partie de la doctrine pythagori-
cienne » (50). D'autres passages, par contre, sont pour Jérôme la 
preuve évidente qu'Origène a enseigné la métempsychose de 
Pythagore et de Platon (5 1). Cependant, à les regarder de près, ils 
parlent d'autre chose. Ce que Jérôme prétend être la métensomatose 
est en fait, selon les termes mêmes d'Origène, l'ensomatose des âmes 
(52). Par sa théorie de la préexistence et de « l'incorporation » des 
âmes, Origène veut répondre à une objection grave contre la foi en un 
Dieu créateur: « Comment se fait-il que les hommes naissent 
inégaux, certains libres, d'autres esclaves, certains doués, d'autres 
pas, les uns dans une famille riche ou un peuple cultivé, d'autres dans 
la misère ou la barbarie ? En étendant la question à toutes les natures 
spirituelles, on pouvait ajouter, pourquoi les unes sont-elles célestes 
et les autres humaines et pourquoi parmi les anges mêmes y a-t-il une 
hiérarchie? » (53). La doctrine de la réincarnation est proposée 
comme une réponse à ces questions. La théorie d'Origène en est une 
autre. Selon lui, Dieu aurait créé toutes les âmes égales et unes. La 
cause de l'inégalité ne réside pas dans une quelconque injustice du 
Créateur, mais dans la liberté des âmes. Selon leur vertu ou leur 
négligence, elles reçoivent le rang qui leur correspond et qui peut 
aller des anges les plus hauts jusqu'aux « monstres marins ». Origène 
pensait-il que les animaux sont des « incarnations » d’âmes tombées 
si bas? Il semble bien plutôt que le problème qui occupe Origène en 
ces endroits incriminés soit celui du diable, ange déchu, mis en 
rapport avec les « monstres marins mentionnés en divers endroits de 
la Bible et traditionnellement interprétés comme des incarnations du 
démon » (54). Tout cela,  Origène l'avance comme une conjecture et 
moins  

 
 

(49) Apot pro Orig., c IX, PG 17, 608 a. (50) Ep., 124, 4 (p. 99). 
(51) Ibid., 7. 10, 14 (p. 103, 108 s., 112 s.). 
(52) Les deux notions sont expressément distinguées dans In loa., VI, XIV, par. 86. (53) P. 
Nautin, op. cit. (note 37), p. 123, en référence à De princ., 1. 8, 2. 
(54) P. Nautin, op. cit., 124. 

55 



Christoph Schönborn 
 
comme un système philosophique développé, et il lui arrive ailleurs 
de « repousser de la façon la Plus expresse cette idée d'une "chute 
de l’âme jusque dans les animaux»» (55). Par hypothèse, il semble 
aussi avoir envisagé la possibilité que les âmes, une fois revenues à 
l'unité primordiale, puissent, dans un monde nouveau, connaître une 
nouvelle ensomatose. Cette hypothèse serait à l'arrière-fond de 
certains textes incriminés par S. Jérôme. Là encore, il n'y aurait pas 
des réincarnations, « son hypothèse ne comportait qu'une seule 
incarnation de l’âme dans chaque monde » (56). 
 

Origène était un trop grand esprit pour se laisser enfermer dans un 
système. Dans la difficile question de la création de l'âme, il a opté 
pour une vision que l'Église, par la suite, a rejetée: celle de leur 
préexistence. C'est cette doctrine que le Concile de 553 a 
condamnée. La perte de nombreux écrits d'Origène à la suite de cette 
sentence rend difficile une appréciation exacte de la pensée 
d'Origène, d'autant plus que c'est une pensée qui se cherche, car il ne 
faut pas oublier qu'Origène était, à beaucoup d'égards, un pionnier. 
Mais s’il faut répondre en bref à notre question initiale: Origène 
est-il le docteur chrétien de la réincarnation? nous devons dire que 
non. Et nous pouvons dire plus. Si Jérôme peut utiliser l'accusation 
de la métempsychose pour dénigrer Origène, cela prouve clairement 
à quel point cette doctrine était inacceptable pour les chrétiens. Il 
n'aurait pas choisi ce grief, si l'enseignement de la réincarnation 
avait pu faire bon ménage avec la foi chrétienne. Et, un argument de 
plus dans cette ligne: il semble bien qu'Origène lui-même ait réagi si 
vivement contre la «pseudodoxie » de la réincarnation pour protester 
de son orthodoxie. L'aurait-il fait, si cette doctrine avait été plus ou 
moins admise dans le christianisme (57) ? Si Origène n'est pas le 
docteur chrétien de la réincarnation, il est cependant sans doute 
celui des auteurs chrétiens de l'antiquité qui est le plus susceptible 
d'être compris dans ce sens. Ses hypothèses sur l'eschatologie, sur 
les « fluctuations » que les âmes peuvent subir (« même élevées 
jusqu'au ciel au cours d'un siècle, elles peuvent se relâcher et 
devenir des démons au cours du suivant » (58), n'ont cessé de  
 
(55) Ibid., 125, avec référence à C. Celse, VIII, 30.  
(56) Ibid., 126. 
(57) Cf. la note de H.J. Vogt, dans Origenes, Der Kommentar zum Evangelium nach 
Matthäus, 1, Stuttgart, 1983, 280. 
 

56 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

nourrir le soupçon qu'Origène ait été réincarnationniste. Dans ses 
propres hésitations, il avait cependant trouvé un point d'appui fixe. 
Origène croyait de tout cœur que « la charité ne déchoit pas » (1 
Corinthiens 13, 8), et c'est dans la charité qu'il trouva la réponse à sa 
grande question, qui est le nœud de toutes ses hypothèses: comment 
la liberté humaine, la liberté créée, peut-elle échapper au changement, 
à la versatilité dont nous faisons tous la douloureuse expérience, et 
trouver une stabilité définitive dans le bien? Voici ce que dit Origène 
dans son Commentaire de l'Epître aux Romains: 

« Par ces mots, "la charité ne déchoit pas", l’Apôtre nous indique 
comment, dans les siècles futurs, le libre arbitre sera lié de manière à 
ne pas retomber dans le péché. La charité est plus grande que la foi et 
que l'espérance, précisément parce que seule elle nous préservera de 
toute nouvelle chute. Quand l'homme sera parvenu à un si haut degré 
de perfection qu'il aimera Dieu de tout son cœur, de toute son âme et 
de toutes ses forces et le prochain comme soi-même, quel moyen lui 
restera-t-il de faillir encore? » (59). 

Avec notre bref exposé des positions d'Irénée et d'Origène, nous 
sommes loin d'avoir épuisé le dossier patristique de la réincarnation. 
Qu'il nous suffise de rappeler ici brièvement les principaux auteurs 
dont nous devrions traiter si notre dossier voulait être un peu plus 
complet (60). 

Il faudrait d'abord étudier Tertullien. Dans son traité De anima 
(écrit entre 210 et 213), il consacre une longue digression à la 
question de la métempsychose. Il s'attaque d'abord aux prétendues 
réincarnations de Pythagore, ensuite il réfute Platon et oppose la 
conception linéaire de l'histoire du salut à l'idée d'un temps cyclique. 
Suit la discussion de la doctrine d’Empédocle sur les réincarnations  
 
(58) C'est ainsi que P. Nemeshegyi résume l’hypothèse d`Origène, dans La paternité de Dieu 
chez Origène, Paris-Tournai, 1960, p. 218. 
(59) In Rom., V, 10, PG 14,1053 bc, trad. de Nerneshegyi, op. cit., p. 222. L'auteur montre 
également que ce texte qui n'existe que dans la traduction de Rufin, reflète fidèlement la pensée 
d'Origène (ibid . 223). 
(60) Bon nombre de textes sont réunis dans l'article de L. Bukowski, « La Réincarnation selon 
les Pères de l’Eglise », dans Gregarianuni, 9 (1928), 65-85, cf. aussi les textes cités plus haut, à 
la note 22 ; cf. également L. Scheffézyk, Der Reinkarnationsgedanke in der alichristlichen 
Literatur, Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, philos.-hist. KI., 
Jahrgang 1985, Heft 4, München, 1985. Nous n'avons vu cette publication bien documentée 
qu'après avoir achevé notre manuscrit. 

 
57 



Christoph Schönborn 
 
animales, puis finalement une critique des théories gnostiques et de 
leur exégèse (61). A la différence d'Origène, Tertullien enseigne 
l'origine simultanée de l'âme et du corps, ce qui l'amène à enseigner 
le « traducianisme ». Son intention est clairement celle d'opposer à 
la réincarnation la foi en la résurrection (fiducia christianorum 
resurrectio mortuorum: «l'espoir des chrétiens est dans la 
résurrection des morts ») (62). La résurrection du Christ est la 
charnière de cette espérance: l'identité du corps glorieux du Christ 
ressuscité avec son corps terrestre est la barrière la plus forte contre 
la métempsychose (63). 
 

Nous devrions étudier Lactance, dont l'anthropologie est toute 
orientée par les prémices chrétiennes. Lorsqu'on croit en un Dieu 
créateur des âmes et des corps, la réincarnation perd son sens: « Il 
n’est pas nécessaire que les vieilles âmes se revêtent de corps neufs, 
alors que le même artisan [Dieu] qui avait fait les premières pouvait 
toujours en faire de nouvelles » (64). Il faudrait évoquer Grégoire de 
Nazianze (65), Grégoire de Nysse (66), Némésius d’Emèse (67), et 
bien d'autres encore (68). Mais il faudrait surtout approfondir les 
pages lumineuses que S. Augustin a consacrées à notre sujet ou, plus 
généralement, à la question d'une conception cyclique du temps 
(69). 
 

Voici comment H.-Ch. Puech résume l'enseignement de S. 
Augustin : « Face aux périodes séculaires des philosophes, face aux 
falsi circuli ou au falsus circulus. Augustin dresse le rectum iter, la 
via recta qui est le Christ ; face à la répétition hellénique, la novitas 
chrétienne ;face au désespoir des païens qui tournent en rond, la 
béatitude des chrétiens pour qui, grâce au Seigneur, 
 
(61) De anima, 28-35, cf. les notes de l'édition critique de J.H. Was7.ink, Amsterdam, 1947, 
353-419. 
(62) De resurrertione carnis. c. 1 . PL 2. 841 a. 
(63) Cf. De carne Christi, c. 24. PL 2, 836 bd . SC 216. p. 307-3()9. 
(64) Institutiones, 3, 19. 19. cf. M. Perrin. Lhomme antique et chrétien: L’anthropologie de 
Laciance (250-325), Paris, 1981, 324-327. 
(65) Cf. Or., 27, 10 (= Theol. 1, 10) et la note 7. p. 95, dans le tome 250 des Sources 
chrétiennes. 
(66) Cf. Vita Mo " vsis (PG 44, 336 s.). De creai. hominis (PG 44, 232 a-33 b) ; De anima et 
resurrectione, K 2-8 (PG 46. 108 b- 113 a) : cf. aussi l'article de J. Daniélou, cité à la note 3. 
(67) De nature homiffis, 2 (PG 40, 577 b). 
(68) Cf., en plus de l'article de L. Bukowski (note 60), le dossier rassemblé jadis par Fr. 
Baltus, S.J., Défense des SS. Pères accusés de Platonisme, Paris, 1711. p. 290-3 10.  
(69) De civitate Dei, 1 - X. chap. 30 et XII, chap. X à XX. 
58 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

le cercle est brisé. Le tout culminant dansl’affirmation de la 
Prima Petri: "Semel enim Christus mortuus est pro peccatis 
nostris" » (70). La conception chrétienne du temps est fondée sur 
cette conviction que le Christ est mort une seule fois pour nos 
péchés (l Pierre 3, 18), qu'il est ressuscité des morts pour ne plus 
mourir, que la mort ne le dominera plus (Romains 6, 9) et que les 
chrétiens sont appelés eux-mêmes, après leur résurrection, à être 
toujours avec le Seigneur (l Thessaloniciens 4, 17) (71). Une 
unique histoire donc, parce que l'avènement du Christ est unique. 
 

S. Augustin résume ici toute la tradition du christianisme 
antique. Le refus de la réincarnation a sa racine ultime dans la foi 
chrétienne elle-même, dans son centre, le Christ, centre et fin de 
l'histoire en qui toute quête de l'homme trouve son repos. Et c'est 
ici qu'elle trouve aussi la réponse a cette question fondamentale 
qui ne cesse de motiver les croyances réincarnationnistes : « 
Comment est-il possible qu'une malheureuse vie d'homme, avec 
toute son insignifiance, ses aveuglements, ses misères; débouche 
d'un coup sur l’éternité ? Comment est-il possible qu'une 
rétribution éternelle, une fin éternelle et immuable, soit fixée pour 
nous en vertu des bons ou mauvais mouvements d'un libre arbitre 
aussi faible et bizarre, aussi dormant que le nôtre ? Voici la 
réponse que propose la foi chrétienne: "La disproportion entre la 
précarité du voyage et l'importance du terme est en réalité 
compensée, avec excès et surabondance, par la générosité et 
l’humanité de notre Dieu Sauveur" » (72). 
 
II. La résurrection aujourd'hui: la réponse de la foi 
 

Au quatrième Congrès mondial de la médecine naturelle qui 
s'est tenu à Genève en 1980, le Docteur Nowrochki, psychothé- 
 
(70) « La gnose et le temps », dans Eranos-Jahrbuch, 195 1, t. XX, p. 72, cf. aussi H.- I. 
Marrou, L’ambivalence du temps de l’histoire chez saint Augustin, Montréal-Paris, 1950, 
et Ch. Journet, L’Eglise du Verbe Incarné, t.III, Desclée de Brouwer, 1969,43-59; cf. 
également l'étude de S. Jaki, Science and Creation,- From eiernal c « veles Io an 
oseillating universe, Scottish Academic Press, Edinburgh, 1974 (sur S. Augustin, p. 
177-183). 
(71) Cf. De Civ. Dei, 1. XII, chap. XIII, n°, 2. 
(72) J. Maritain, « L'immortalité du soi», dans De Bergson à Thomas d’Aquin, New York, 
1944, p. 143 et 145. 

59 



Christoph Schönborn 
 
thérapeute à l’Université de Francfort, a exposé ses expériences 
avec des patients qu'il a « reconduits » jusqu'au moment de leur 
naissance; il les fait même revivre leur séjour dans le sein maternel, 
l'instant de leur conception et même la mort qui les sépare de leur 
vie extérieure, plusieurs morts, plusieurs naissances, plusieurs vies 
antérieures (73). On peut relire chez Denise Desjardins comment se 
déroulent de telles expériences et comment de telles 
« reconductions » apportent, semble-t-il, une explication et même 
une solution à des traumatismes psychiques (74). De plus en plus de 
thérapeutes utilisent cette méthode. Sommes-nous sur la voie d'une 
preuve « scientifique » (75) de la réincarnation ? Quelques-uns 
l'affirment (76) en s'appuyant sur des expériences « qui laissent 
supposer l’existence de vies terrestres répétées ». L'épithète « 
scientifique », dont cette littérature s'empare très vite, apporte a 
priori du crédit aux relations qui sont faites de ces expériences, sans 
qu'ait lieu un contrôle suffisant pour savoir si dans tels cas on peut 
vraiment parler de « preuves scientifiques ». 
 

Prenons par exemple le célèbre « cas Bridey Murphy ». Une 
Américaine, Ruth Simmons, soumise à l'état d'hypnose, révèle 
plusieurs facteurs d'une vie antérieure qu'elle a passée en Irlande au 
XIX e siècle sous le nom de Bridey Murphy. Les enquêtes faites sur 
les lieux prouvent que de nombreux détails que Madame Simmons 
ne pouvait connaître dans sa vie présente sont exacts (77). A 
supposer que les enquêtes n'aient pas été manipulées, il faut pourtant 
faire une constatation méthodologique: même si les faits se révèlent 
être exacts, leur interprétation reste subjective. Il faut distinguer 
entre les données de l'expérience et leur interprétation. Dans la 
discussion sur les « vies antérieures », on oublie souvent cette 
distinction. Naturellement, il n'est pas question de nier de véritables 
expériences. Si une personne prétend se voir dans des décors du XIXe  
 
(73) Journal de Genève, 2 juin 1980, p. 13. 
(74) La mémoire des vies antérieures, Paris, 1980. 
(75) Ainsi en est-il du livre célèbre, très circonspect, du Dr lan Stevenson, Twenty 
Cases suggestive of Réincarnation. Fort significatif est le titre de la traduction 
allemande, où « suggestive » est traduit par « prouvés » (Fribourg 1976). 
(76) Citons deux exemples parmi cette importante littérature: Joan Grant, D. Kelsey, 
Nos vies antérieures, Paris, 1978; M. Bernstein, Protokoli einer Weidergeburt. Der 
Bericht Ûber die wissenschaftlich untersuchte Rückführung in ein früheres Leben, 
Berne, 1973 (traduit de l'anglais). 
(77) Cf. le livre de M. Bernstein (cité note 76). 
60 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

siècle, si elle peut décrire en détail un lieu et un paysage bien 
déterminés et si les descriptions se révèlent être justes, on ne peut 
qu'enregistrer soigneusement ces données, Mais si on essaie de les 
interpréter, on se place sur un autre plan. 

Comme nous l'avons déjà constaté (cf. plus haut), il ne suffit pas 
d'enregistrer simplement des comptes-rendus d'expériences pour 
formuler une théorie explicative. Les expériences doivent être 
insérées dans un autre cadre. Or une théorie explicative n'est jamais 
le simple résultat du plus grand nombre possible de données 
expérimentales. Il s'agit plutôt de confronter les situations avec des 
principes généraux, qui ne proviennent pas eux-mêmes de 
l'expérience, mais la précèdent et l'éclairent. La doctrine de la 
réincarnation est en cela une théorie explicative. Elle suppose des 
principes généraux à la lumière desquels on interprète certaines 
expériences. Dans ce sens, il ne peut jamais y avoir une preuve 
rigoureusement scientifique de la réincarnation - comme non plus 
d'ailleurs de sa non-explication. Le « cas Bridey Murphy », par 
exemple, pourrait être interprété comme un phénomène 
parapsychique. Autrefois, on aurait peut-être pensé à une « révélation 
privée » ou à l’œuvre de démons... 

 
1. Un Européen sur quatre croit à la réincarnation 
 
Si donc il ne peut y avoir de preuves scientifiques pour ou contre la 

réincarnation, devons-nous alors nous accommoder de jugements 
purement subjectifs ou même arbitraires ? Sûrement pas. Il y a des 
arguments pour ou contre, mais c'est au niveau philosophique ou 
théologique. L'argumentation que nous proposons est avant tout 
théologique. Mais avant de donner les raisons théologiques du refus 
de la réincarnation par la foi chrétienne il, nous faut indiquer le 
contexte historique. 

D'après un sondage de l’Institut Gallup (78), environ un Européen 
sur quatre croit à la réincarnation. Comment expliquer ce succès 
d'une théorie si étrangère à la tradition chrétienne ? On ne peut en 
donner aucune explication « monocausale ». Signalons pourtant  

 
(78) Cf. J. Stoet7el. Les valeurs du temps présent: une enquête, P. U. F., Paris, 1983. 

 
61 



Christoph Schönborn  
 
quelque chose de caractéristique. Les idées de réincarnation font leur 
apparition dans l'Europe moderne à l'époque des Lumières: Goothold 
Ephraim Lessing publie en 1780 son œuvre célèbre L’éducation du 
genre humain. Plein d'optimisme, il voit dans l'histoire de l'humanité 
une montée irrésistible vers la lumière de l’Esprit. Dans les derniers 
paragraphes, il exprime l'hypothèse selon laquelle cette montée 
pourrait se réaliser dans une série de vies terrestres de plus en plus 
spiritualisées. L'idée fait son chemin: Goethe et les Romantiques s'en 
inspirent (79). La théorie de l'évolution de Darwin renforcera chez 
beaucoup de gens la conviction d'un progrès universel. Allan Kardec 
(1804-1869), l'un des grands propagateurs du spiritisme et de l'idée de 
la réincarnation, fit graver sur sa pierre tombale à Paris ces mots 
caractéristiques: « Naître, mourir, renaître et toujours progresser : 
telle est la loi » (80). 

Cette conception « occidentalisée » de la réincarnation s'écarte 
évidemment beaucoup de celle des religions orientales et de leur 
conception cyclique du temps qui ignore l'idée d'un progrès universel. 
La réincarnation serait-elle la voie du progrès de l'humanité ? Cette 
idée n'a pu se développer en Occident que sur la base de la civilisation 
chrétienne avec la notion d'« histoire du salut » qui débouche sur le 
Royaume de Dieu. Mais ainsi s'est produit un profond changement 
dans l'idée même de la réincarnation. Si, pour les religions orientales, 
la réincarnation était et est encore une situation d'épreuves à laquelle 
il faut se soustraire le plus possible, à l’Ouest, sous l'influence de 
l'idée de progrès, elle devient carrément une sorte de voie du salut. Si, 
à l'Est, on voit dans la roue de la réincarnation une situation de cruelle 
servitude, à l’Ouest la réincarnation devient le moyen de se réaliser 
progressivement. 

Pourquoi le christianisme a-t-il toujours rejeté l'idée de la 
réincarnation ? A ma connaissance, l’Eglise n'a jamais formellement 
condamné la théorie de la réincarnation. Non pas parce qu'elle y 
verrait une doctrine compatible avec la foi chrétienne, mais au 
contraire parce que la réincarnation est déjà si manifestement opposée 
aux principes de cette foi qu'une condamnation n'a pas sem- 
 
(79) Cf. E. Bock, Wiederhoite Erdenleben. Die Wiederverkorperungsidee in der deuischen 
Geisiesgeschichie, Stuttgart, 1967 (très bien documenté et composé d'un point de vue 
anthropologique). 
(80) Cité d'après B. Kloppenburg, La réincarnation, Bogota, 1979, p. Il. Ce livre donne une 
bonne vue d'ensemble de l'énorme succès des théories de la réincarnation en Amérique latine. 
 
62 

Réincarnation et foi chrétienne 
 

blé nécessaire (81). Mais quels sont ces principes ? C'est ce que nous 
voudrions en conclusion poser brièvement. 
 
2. « Or le Christ est l'Oméga » (Hölderlin) 
 

Pour le christianisme, l'homme est créature. Cela signifie d'abord 
qu'il est voulu par Dieu dans sa réalité tout entière, avec son âme 
mais aussi avec son corps. Le corps n'est pas la « prison de l'âme» 
mais, comme elle, il a été créé. Il est en effet destiné à une vie 
éternelle grâce à la « résurrection de la chair », idée complètement 
étrangère au monde hellénistique. Sur l'aréopage d’Athènes, S. Paul a 
provoqué des éclats de rire lorsqu'il s'est mis à en parler (Actes 17, 
32). Si l'homme (corps et âme) est créature, cela veut dire que Dieu 
l'a voulu dans sa spécificité d'être humain et de personne, avec une 
origine unique, une vie unique destinée à trouver son achèvement 
dans la vie éternelle. Tout ceci fait partie également de la foi juive 
(du moins dans la tradition prédominante du judaïsme). 

 
Le christianisme a un élément prépondérant de plus. A mon avis, 

c'est surtout cette particularité qui lui interdit tout compromis avec les 
doctrines de la réincarnation: la personne même de Jésus-Christ. La 
foi chrétienne voit en lui le Dieu incarné, le Verbe de Dieu fait chair. 
Or c'est revêtu de cette chair qu'il est ressuscité, qu'il est monté au 
ciel, qu'il est assis « à la droite du Père », et c'est revêtu de cette chair 
éternellement vivante et glorifiée qu« Il reviendra dans la gloire ». Il 
est donc clair que l'espérance des chrétiens est entièrement dirigée 
vers un but qui est le même que celui du fondateur de leur religion. Il 
est impensable que ce but puisse être un retour dans d'autres corps et 
dans d'autres vies sur terre. Cette vie d'ici-bas est déjà communion 
avec le Christ, une communion qui rassemble les adeptes de cette 
voie en un « seul corps » et qui en fait les « membres du Christ ». 
Quand cette vie prend fin, il n'y a pour celui qui a vécu en 
communion avec le corps du Christ aucune autre destinée que le plein 
épanouissement de cette communion dans la « résurrection de la 
chair». 

 
 

 
(81) Pour rejeter l’idée de réincarnation. le Concile Vatican Il parle dans Lumen gentium, 48, de 
« notre vie terrestre unique ». 

63 



Christoph Schönborn  
 

C'est là, brièvement esquissée, l'expérience fondamentale du 
christianisme. La réincarnation n'est pas rejetée pour le caractère 
abstrait de certaines doctrines, pas plus que par attachement têtu à 
des dogmes traditionnels. Si la foi chrétienne n'a pas de place pour 
la doctrine de la réincarnation, c'est la conséquence directe de cette 
expérience fondamentale que S. Paul résume dans une phrase 
célèbre: « Le Christ est ma vie et mourir m'est un gain» (Philippiens 
1, 21). Le Christ est la vie. Mourir c'est donc vivre, c'est vivre avec 
le Christ, c'est vivre comme lui: revêtu de cette chair glorifiée qu'il a 
reçue de la Vierge Marie par l'opération du Saint-Esprit, qu'il avait 
lorsqu'il est ressuscité d'entre les morts, qu'il a « étant assis à la 
droite du Père » et qu'il aura quand il reviendra dans la gloire. 

La réincarnation n'a pas sa place dans le christianisme, parce 
que la vie du Christ est déjà l'objectif final. « Or le Christ est 
l’Oméga », dit Hölderlin dans son hymne tardif, « L’Unique ». 
Que resterait-il encore à chercher lorsqu'on l'a trouvé Lui 9 
N'avons-nous pas tout trouvé en Lui ? En Lui il n'y a plus de place 
pour une quête sans fin, de vie en vie, à la recherche d'un but 
lointain inaccessible, à la recherche, dans des « éons », d'une 
perfection qu'on ne peut atteindre. Ce terme est venu jusqu'à nous, 
il est déjà là (cf. 1 Corinthiens 10, 11). La longue quête de 
l'homme est terminée. Ce que des naissances répétées à l'infini ne 
nous permettrait pas de trouver nous a été offert. « Car ce n’est 
pas nous qui avons cherché, on nous a cherchés » (82). Dieu a 
trouvé l'homme... « de même que ce n’était pas non plus la brebis 
qui cherchait le berger ni la drachme la maîtresse de maison (Lue 
15, 49). Il s’est penché lui-même vers la terre et a trouvé sa 
propre image ; il s’est rendu lui-même dans la région où la brebis  
s’était égarée. Il l’a relevée et a mis fin à son errance » (83). 

Une fois passé ce retour au bercail, il n'y a plus de migration. 
Le Père renverra-t-il l'enfant prodigue maintenant qu'il est revenu 
à la maison ? Comment, après la parole adressée par le Seigneur, 
élevé en croix, au larron crucifié à sa droite: « Aujourd'hui même 
tu seras avec moi au Paradis », comment après cela pourrait-il y 
avoir encore un lendemain qui le reconduirait en pays étranger ? Il  
 
(82) Nicolas Cabasilas, Le livre de la vie du Christ, (traduction allemande G. 
Hoch, Einsiedeln, 1981). 
(83) Ibid. 
64 

Réincarnation et foi chrétienne  
 

a dit: « Quand j'aurai été élevé de terre, j'attirerai tous les hommes à 
moi » (Jean 12, 32), et: « Celui qui vient à moi, je ne le mettrai 
certainement pas dehors » (Jean 6, 37). Une fois passée cette grande 
rencontre, il n'y a plus rien à chercher, car ce que nous trouvons ici 
surpasse infiniment tout ce que nous avions espéré dans notre 
recherche (Cf. 1 Corinthiens 2, 9) (84). 

 
 

Christoph SCHÖNBORN, o.p. 
(titre original : « Reinkarnation und christlicher Glaube ». 

 (traduit de l'allemand par Paul Lamort) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

(84) Prenant comme point de départ l'optique chrétienne, G. Adler présente un 
exposé introductif: Nouvelle naissance après la mort ? L'idée de réincarnation, 
Francfort, 1977. H.-U. von Balthasar présente une évaluation théologique très 
dense avec une ample documentation: Seelenwanderung (Métempsychose) dans 
Homo creatus est, Einsiedeln, 1986, p. 103-120 (= Skizzen zur Theologie, V). 

 

 
 

 
Christoph Schönborn, né en 1945 à Skalken (Tchécoslovaquie). Entré chez les 
dominicains en 1963, prêtre en 1970. Docteur en théologie en 1974 (Paris). 
Professeur de théologie dogmatique à l'Université de Fribourg (Suisse, section 
allemande). Membre de la Commission Théologique Internationale.  Publications: 
Sophrone de Jérusalem : Vie monastique et confession dogmatique, Paris, 
1972 -, L’Icône du Christ: Fondements dogmatiques, Fribourg, 1976, L'icône 
du Christ : Fondements théologiques, Paris, 1986(3). 
 
 
 
 

65



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Nicolas CABASILAS 
 

La foi d'un Byzantin 
 

Comment un Byzantin se représentait la 
résurrection de la chair au XIV e s. 

 
NICOLAS Cabasilas, récemment canonisé par l’Église 
orthodoxe, est une haute figure de la mystique byzantine. Juriste, 
conseiller de l'empereur en une époque de guerres civiles, il 
écrivit vers la fin de sa vie un traité qui résume l’essentiel de la 
spiritualité byzantine: La Vie en Christ (Sources Chrétiennes, 1er 

vol: n° 355 - 2e VOL : à paraître). Ces quelques extraits nous 
donnent un aperçu de la foi et de la piété de l’Orient byzantin 
envers la résurrection de la chair. 
 

1. Tous ressusciteront-ils ? 
 

52. Pourquoi même les infidèles ressusciteront incorruptibles, 
sans avoir cru au Christ, qui seul est l’ initiateur de cette 
résurrection. 

Ici l'on peut s'étonner. Car non seulement les baptisés, mais 
même ceux qui n'ont pas eu la possibilité d'être préparés à 
l'existence immortelle par la vertu des mystères, en un mot tous 
les hommes, recouvreront leurs corps impérissables et ressusci-
teront incorruptibles. Ce qui est étonnant, c'est que participeront à 
la résurrection, que seule la mort du Christ a introduite dans le 
monde, des hommes qui n'ont pas reçu le bain qui nous fait 
partager sa mort vivifiante. En effet, s'ils ont fui le médecin, s’ils 
 
 
 
 
66 

 

La foi d'un Byzantin 
 
ont refusé son aide et s'ils ont renversé l'unique remède, que leur 
reste-t-il alors qui suffise à leur obtenir l'immortalité ? En 
apparence, il semble qu'il se passe de deux choses l'une: ou bien 
tout le monde jouira sur le champ de tous les biens que le Christ 
nous a obtenus en mourant - tout le monde ressuscitera, vivra avec 
le Christ, régnera avec lui et possédera tout le bonheur possible; 
c'est ce qui se passe s'il est vrai qu'il « n'a besoin de rien de notre 
part » (1) - ; ou bien, au contraire, s'il faut absolument que nous 
aussi nous fournissions quelque chose, ceux qui n'auront pas 
fourni leur foi dans le Sauveur ne ressusciteront pas. 

53. Voici que qu'il faut dire à ce sujet : La résurrection est un 
redressement de la nature; ce genre de choses, Dieu les donné 
gratuitement - de même qu'il modèle ceux-là même qui ne le 
veulent pas, de même il remodèle même ceux qui arrivent les 
mains vides. Mais cette royauté-là, ainsi que la contemplation de 
Dieu et la présence aux côtés du Christ, sont une jouissance de la 
volonté ; pour cette raison, elle n'est possible qu'à ceux qui ont 
voulu, aimé et désiré; ceux-là, il est normal qu'ils trouvent du 
plaisir dans la présence de ce qu'ils ont désiré, mais celui qui ne l'a 
pas voulu en est incapable. Comment pourrait-il éprouver du 
plaisir et se réjouir de la présence de choses dont il n'a pas conçu 
le désir quand elles étaient absentes ? étant donné qu'il ne saurait 
pas même alors les désirer et chercher à les obtenir, parce qu’à ne 
voit pas leur beauté, comme dit le Seigneur, « il ne peut les 
recevoir parce qu'il ne les voit ni ne les connaît » (2). Car il a 
quitté aveugle cette existence pour l'autre, et dépourvu de tous les 
sens et facultés qui lui permettraient de connaître le Sauveur, de 
l'aimer, de vouloir être avec lui et de le pouvoir. 

54. Pour cette raison il ne faut pas s'étonner de ce que tous 
auront la vie éternelle, mais pas tous la vie bienheureuse. C'est 
que tous jouissent également de la simple providence de Dieu 
envers notre nature; mais les dons qui couronnent le vouloir, seuls 
en jouissent, à l'exclusion des autres, ceux qui honorent Dieu. La 
raison en est que Dieu veut que tous les hommes profitent de tous 
les biens, et il leur communique également tous ses biens, ceux 
qui récompensent le vouloir comme ceux qui redressent la nature;  
 
(1) Cf. Psaume 15, 2. (2) Jean 14,17. 

 

67 
 



Nicolas CABASILAS 
 
pouvons pas fuir les grâces de Dieu envers la nature, nous les 
recevons toutes, que nous le voulions ou non - car Dieu fait du 
bien même à ceux qui ne le veulent pas et use de contrainte par 
amour pour eux, en sorte que lorsque nous voulons secouer de 
nous ses bienfaits, nous ne le pouvons pas. 
 

55. Le don de la résurrection est de cette sorte-là, car il ne 
dépend pas de nous, au commencement de naître ou de ne pas 
naître, ni une fois morts d'être revivifiés ou non. Mais ce qui 
dépend du vouloir humain -je veux dire de choisir le bien, le 
pardon des offenses, la droiture de mœurs, la pureté de l'âme, la 
tendresse envers Dieu - la récompense de tout cela est la 
béatitude suprême. Et ces biens, il dépend de nous de les saisir ou 
de les fuir, si bien qu’Ils sont accessibles à ceux qui le veulent, 
mais ceux qui ne le veulent pas, comment pourraient ils en jouir ? 
Car il n'est pas possible de vouloir contre son gré, ni d'être 
contraint volontairement. 
 

(livre 11, par. 52-55: Sources Chrétiennes 355. p. 179-183) 
 

2. Comment la résurrection se passera-t-elle ? 
 

102. Quand le Christ se montrera Il notre poussière manifestera 
aussi sa propre beauté, lorsqu'elle apparaîtra comme membre de 
cet éclair (3), qu'elle s'ajustera au soleil et qu'elle émettra le 
même rayonnement que lui. « Les justes, dit le Christ, 
resplendiront comme le soleil dans le royaume de leur 
Père » (4) ; ce qu'à appelle « royaume du Père », c'est ce 
rayonnement dans lequel, resplendissant lui-même, il apparut aux 
apôtres (5), qui ont vu « le royaume de Dieu, comme il le dit 
lui-même, venu avec puissance » (6). Les justes resplendiront 
aussi ce jour là d'une splendeur et d'une même gloire, joyeux eux 
de recevoir et lui de donner. Car ce pain-là, ce corps qu'ils auront 
emportés de la sainte Table en quittant ce monde, quand ils 
arriveront là-bas, c'est lui qui paraîtra alors aux yeux de tous sur 
 
(3) Cf. Matthieu 24. 27. (4) Matthieu 13. 43. 
(5) Cf. Matthieu 17, 2. (6) Cf. Marc 9, 1. 
 
68 

La foi d'un Byzantin 
 

les nuées, et montrera son éclat de l'orient à l'occident, tel un 
éclair, en un instant (7). 

103. C'est avec ce rayonnement que vivent les bienheureux et 
une fois morts la lumière ne les quitte pas. Car « la lumière est 
toujours avec les justes » (8) et ils parviendront à la vie éternelle 
resplendissants de cette lumière en courant alors vers cette 
lumière qui les a accompagnés tout le temps. Ce qui se passera 
alors pour chacun de ceux qui seront revivifiés, quand les os, 
les parties et les membres se réuniront à la tête, et qu'ainsi le 
corps recouvrera son intégrité, se passera aussi pour le 
Sauveur Christ, la tête commune de tous. 
 

104. En jaillissant simplement sur les nuées comme l'éclair, 
elle rassemblera de partout ses propres membres, Dieu parmi 
des dieux, beau coryphée d'un beau chœur; et de même que les 
corps pesants suspendus, une fois rompus les liens qui les 
retenaient, se précipitent vers la terre et tout de suite cherchent 
son centre, de même les corps des saints sont cloués à la terre, et 
demeurent liés et contraints par la corruption, et c'est pour cela 
que « nous gémissons dans cette tente », dit l’Écriture (9) ; !nais 
quand paraîtra leur liberté, ils s'élanceront d'un élan irrésistible 
vers le Christ, pour regagner leur lieu propre. C'est pourquoi Paul, 
pour montrer que cette course est irrépressible, compare cette 
affaire à un rapt: « Nous serons ravis, dit-il, sur des nuées à la 
rencontre du Seigneur, dans les airs » (10) ; le Sauveur dit qu'ils 
seront pris: « Alors, dit-il, deux seront au champ, l'un sera pris et 
l'autre laissé » (l 1) : ce qui veut dire qu'il n'y aura rien d'humain, 
rien qui vienne d'eux, et qui laisse place pour un délai, mais c'est 
lui qui tirera, c'est lui qui ravira, lui qui ne peut être asservi à 
aucun délai. 

105. De même qu'au commencement il n'attendit pas d'être 
recherché par eux, mais c'est lui qui rechercha les égarés, il leur 
montra le chemin, et ensuite, ceux qui ne pouvaient pas marcher 
il les souleva et les porta sur ses épaules (12) ; ceux qui 
tombaient il les relevait; ceux qui se décourageaient il les 
redressait; ceux qui 
 
(7) Cf Matthieu 24. 27. (8) C Proverbes 13, 9. 
(9) 2 Corinthiens 5. 4. (10) 1 Thessaloniciens 4, 17  
(11) Matthieu, 24, 40  (12) CE Luc 15, 5. 

69 



La foi d'un Byzantin 
 
abandonnaient il les rappelait, bref il passa son temps à les 
tracasser au sujet de leur salut; de même, à ce moment-là, quand 
ils courront vers lui la course ultime, c'est lui qui les relèvera et 
qui leur fera des ailes pour voler. C'est pourquoi il les compare 
aussi aux aigles qui se rassemblent autour de la dépouille: « Là 
où est la dépouille, dit-il, là se rassembleront les aigles » (13). 

106. Ils passeront d'une table à une autre table, de la table 
voilée à la table dévoilée, du pain à la dépouille. Car aujourd'hui 
le Christ est pour eux du pain, parce qu'ils vivent encore la vie 
humaine, et une pâque, parce qu'ils passent de la vie présente à la 
cité céleste (14). Mais quand « ils renouvelleront leurs forces, et 
qu'il leur poussera des ailes comme aux aigles » (15), selon la 
parole de l'admirable Isaïe, alors ils se poseront sur la dépouille 
même, pure de tous voiles. 
 

(livre IV, par. 102-106: Sources Chrétiennes 355, p. 351-355) 
 
(13) Matthieu 24, 28 (14) Cf. Galates 4, 26  
(15) Isaïe 40, 31. 
 
 
 
 

Nous remercions Sources Chrétiennes et les Editions du Cerf d'avoir autorisé la 
publication de ces extraits. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 

 
Jean DUCHESNE 
 
 
 

Actualité du religieux 
 
 

e qu'il est convenu d'appeler l'actualité religieuse se 
porte bien. Les « affaires » se multiplient, au point 
qu'il serait périlleux d'entreprendre d'en dresser la 
liste exhaustive. 

Elles peuvent apparaître, en gros, de trois ordres. Les unes sont 
des querelles internes à l’Eglise, où l'opinion publique est prise 
comme témoin, voire comme juge. Les autres illustrent plus 
directement les difficultés de la relation entre le christianisme et 
la cité sécularisée, surprise par la vitalité d'un protagoniste qu'elle 
supposait condamné par le mouvement de l'histoire. Enfin, les 
choses sont encore compliquées par le fait que d'autres 
confessions se manifestent, notamment l'islam, mais aussi le 
judaïsme. 

La première réflexion que peut inspirer cette effervescence est 
que la modernité, le libéralisme, la laïcité - comme on voudra 
nommer le courant qui pensait avoir définitivement marginalisé 
ce qui est religieux -, rencontre des limites inattendues, 
paradoxalement au moment où il semble n'avoir plus d'ennemi. 

Certes, les droits de l'homme et la démocratie sont des valeurs 
toujours irremplaçables et bien cotées, même si le bicentenaire 
n'a guère permis d'en apprécier et célébrer le bien fondé. Mais, à 
la suite de Francis Fukuyama (1), l'Occident hésite à crier victoire 
devant l'implosion à l’Est de l'idéologie léniniste qui prétendait 
 
(1) Dans un article publié aux Etats-Unis et annonçant une peu exaltante « fin de l'histoire 
» avec l'effondrement de l'idéologie communiste et la victoire du libéralisme 
démocratique. Ce texte a été repris et discuté en France dans Commentaire, no 47 et 48. 
 
 

71 

C



Jean DUCHESNE 
 
l'enterrer à terme. L'inquiétude et l'embarras semblent l'emporter face 
à cette nouvelle donne -pourtant prévisible (2). Et simultanément, des 
revendications religieuses remettent en question la portée universelle 
des valeurs modernes et laïques, là même où elles s'enracinent et où 
ce serait bien le moins qu'elles rayonnent sereinement et sans 
conteste. 
 

Peut-être est-ce ainsi et aussi l'affaire des foulards islamiques qui 
empêche de se réjouir sans arrière-pensée de l'effondrement du mur 
de Berlin. En l'occurrence, ceux qui sont favorables au port du 
tchador au nom d'une tolérance inconditionnelle et ceux qui s'y 
opposent pour défendre la libération des femmes sont implicitement 
d'accord pour présupposer que leur laïcité est assez large et 
englobante pour susciter un consensus et régler la question. Ce qui 
n'est manifestement pas le cas, puisqu'ils s'opposent déjà entre eux. 
C'est donc la laïcité libérale qui implose elle-même alors que plus 
rien ne semble pouvoir lui être opposé que des régressions 
fanatiques. 

Or on voit là resurgir de vieilles querelles au sein de la modernité. 
Tout le monde est en principe d'accord pour promouvoir la liberté. 
Mais fi y a ceux qui sont tellement sûrs d'avoir raison qu'ils sont prêts 
à libérer les gens malgré eux, et ceux qui dogmatisent le respect des 
particularités au point de nier qu'elles puissent jamais s'avérer 
incompatibles. Dans l'un et l'autre cas, toute religion devient 
évidemment superflue, face à un « sacré » d'un ordre censé supérieur, 
mais qui ne suscite pas moins de controverses où le métaphysique 
envahit le quotidien - depuis Marx contre Proudhon jusqu'à Gisèle 
Halimi contre Danièle Mitterrand. 
 

L n'est peut-être alors pas si sot ni indécent de se 
demander si le christianisme n'est finalement pas le 
meilleur recours et secours contre toutes les tentations 
intégristes et totalitaires. La foi qui confesse que le 

royaume n'est pas de ce monde, mais que chacun est appelé à 
s'efforcer que la volonté du Dieu d'amour y soit moins mal faite, a 
déjà joué un rôle incontestable dans l'effondrement de l'utopie 
communiste, depuis l'orthodoxe So1jénitsyne jusqu'aux protestants de  
 

(2) Cf. « 1984 - et après? ». Communio, IX. 4, p. 85-93. 

72 

Actualité du religieux 
 

par les catholiques polonais et tchèques. N'est-elle pas également ce 
qui peut fonder la laïcité, dans la mesure où elle impose le respect de 
l'autonomie du temporel tout en nourrissant la réflexion éthique et 
anthropologique sans laquelle le politique n'est plus que le champ 
d'arbitraires tyranniques, engendrés par des idéologies ou simplement 
des possibilités techniques ? 
 

On objectera bien sûr que toute religion véhicule les germes de 
l'intolérance, l'intégrisme pouvant effectivement apparaître comme une 
version religieuse du totalitarisme. Mais à ce compte, le totalitarisme 
n'est lui-même qu'une religion honteuse. Il ne s'ensuit évidemment pas 
qu'il suffirait qu’une religion se présente honnêtement comme telle 
pou! qu'elle soit automatiquement immunisée contre toute déviation de 
type idéologique. Le fait est que l'histoire accorde quelque crédit à cette 
idée d'une incompatibilité entre foi et progrès. Et le christianisme ne 
peut assurément pas prétendre n'avoir jamais été détourné à des fins 
politiques. 

 

Reste toutefois à démontrer que la notion de religion suffit à rendre 
compte de ce qu'est le christianisme, et que l'idéal de la tolérance laïque 
et démocratique n'a pu prendre forme que malgré l’Eglise, qui n'aurait 
donc aujourd'hui aucun droit à prétendre le récupérer. Et il reste encore 
à prouver que la modernité ne constitue pas une religion de 
remplacement. 

 

Il faut d'abord ne pas craindre de soutenir que le christianisme n'est 
pas une religion, si l'on entend par là un système de croyances et de 
pratiques engendrant ou légitimant des structures socio-politiques. Le 
débat sur l'inculturation est déjà assez ancien pour qu'il ne soit plus 
possible de croire que la foi au Ressuscité serait liée à quelque époque, 
régime ou type de société que ce soit, même si elle a en Jésus le Christ 
un enracinement historique définitif. La tentation a cependant toujours 
existé, il faut le reconnaître sans barguigner, de faire fonctionner le 
christianisme comme n'importe quel autre facteur d'unité et d'identité: 
entreprise d'hommes d'Eglise aussi bien que de gouvernement, et 
d'aujourd'hui guère moins que d'hier. Il n'empêche qu'aucune de ces 
tentatives n'a pu ni ne pourra jamais constituer la société parfaite. Il n'y 
a pas en la matière de modèle chrétien de référence, ni passé ni 
programmable: les croyants ne prévoient pas de fin de l'histoire avant le 
retour du Christ qu'ils attendent (et espèrent) toujours. 

73 

I 



Jean DUCHESNE 
 

Ce n'est donc que par ignorance que l'on peut prêter au Pape ou aux 
évêques la nostalgie de la « chrétienté », qu'elle soit européenne et 
médiévale ou universelle et à venir au XXIe siècle. Et c'est la même 
méconnaissance qui peut faire juger hypocrite leur soutien à certaines 
des valeurs-clés de la modernité. La méprise peut venir de ce que 
l’Eglise se déclare l'ardent défenseur des droits de l'homme et de la 
démocratie, tout en refusant d'en faire le résumé de son Credo et donc de 
les considérer comme normatifs en son sein même. Mais le lui reprocher 
revient exactement à faire du christianisme rien de plus qu'une religion 
au sens qui a été défini tout à l'heure, en lui demandant de sacraliser ce 
qui n'a pas à l’être et à se dissoudre dans cet universel nouveau. 

C'est là une confusion des ordres, qui s'avère préjudiciable aussi bien 
pour la foi, finalement réduite au rang d'auxiliaire bientôt inutile, que 
pour le système qui se présente comme une super-religion en s'exposant 
à tous les risques de dérive intégriste ou totalitaire. La modernité reste 
déchirée entre sa version « soft » ou permissive et son modèle « hard » 
d'un laïcisme intransigeant. Mais les deux variantes sont également 
suicidaires, car la première autorise toutes les désintégrations et la 
seconde suscite toutes les rébellions. 

 
e christianisme incite au contraire à distinguer radicalement 
les domaines du social et du religieux, en excluant que la 
religion qu'il constitue de fait soit la matrice d'aucun type 
prédéterminé de société et qu'aucune pensée sociale ne s'érige 

en religion de remplacement. L’Eglise a, il est vrai, sa « doctrine sociale 
». Mais celle-ci n'énonce que des principes ou des exigences et non des 
solutions. Cet enseignement, sans cesse réactualisé de Rerum novarum à 
Sollicitudo rei socialis, montre bien de surcroît que la foi chrétienne ne 
peut se cantonner dans la sphère du privé. Cependant, elle n'entend 
prendre ni exercer aucun pouvoir, et la laïcité n'a sans doute pas de 
meilleur fondement. Si l'on constate aujourd’hui, souvent pour s'en 
inquiéter, et pas toujours à tort, un retour du religieux poussé jusqu'à 
l'intégrisme, c'est vraisemblablement parce que la modernité libérale, 
divisée malgré son triomphe sur le totalitarisme, ne peut plus guère 
répondre au besoin religieux, tout en s'obstinant à marginaliser la seule 
religion (pour autant qu'elle mérite ce nom) qui respecte son autonomie. 

 
 
74 

Actualité du religieux 
 

Il ne devrait alors pas être si difficile d'admettre qu'il n'y a 
pas, au moins d'un point de vue chrétien, d'incompatibilité 
irréconciliable entre la foi et certains des idéaux essentiels du 
libéralisme moderne, pourvu que les ordres respectifs soient 
non seulement distingués mais encore articulés correctement. 
Il y a évidemment eu dans l'histoire des oppositions et des 
conflits. On peut discuter à perte de vue pour savoir si la 
modernité s'est démarquée du christianisme au point de couper 
le cordon ombilical. C'est sans doute vrai pour quantité de 
modernistes et libéraux. Mais ce ne l'est pas du tout par 
exemple pour les chrétiens de l'Est, et même pour leurs 
camarades incroyants. Il faut bien en prendre acte. Même si un 
Jugement de divorce à été rendu à l’Ouest, juridiquement et 
(en partie) intellectuellement, il ne correspond pas à la réalité 
des faits si l'on veut bien ne rien exclure du champ de la vision 
et de la réflexion. 
 
Cela ne signifie bien sûr pas qu'il ne subsisterait aucun 
contentieux, notamment sur le plan des mœurs, mais aussi sur 
bien d'autres questions d'éthique, de l'économie à la biologie, 
sans oublier la création artistique. Il n'empêche que la relation 
entre l’Eglise et la modernité séculière, libérale et 
démocratique exige d'être repensée, en précisant bien que 
l'entreprise ne requiert pas un renouveau que de la laïcité : les 
chrétiens ont aussi quelques complexes à vaincre, qu'ils soient 
d'infériorité ou de supériorité. 
 

Jean DUCHESNE 
 
 
 
Jean Duchesne, né en 1944. Ecole Normale Supérieure de Saint-Cloud. 
Agrégation d'anglais. Enseigne en classes préparatoires à Paris. Marié, cinq 
enfants. Directeur de l'édition de Communio en français. 
 
 
 

75 

L 



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
François ROULEAU, s.j. 
 

Perestroïka 
 

ui ne parle aujourd'hui de la perestroïka, de ses 
vastes projets et de ses grands succès ? Le mot est 
sur toutes les lèvres car fi a été - et il est toujours - 
l'objet d'une campagne publicitaire fort réussie, 

surtout en Occident. Cependant la réussite médiatique éclatante, 
loin de lever les ambiguïtés de la perestroïka, semble plutôt les 
multiplier, si bien que dans les médias les interprétations de 
l'entreprise de Gorbatchev sont diverses et même contradictoires. 

Certains présentent cette « restructuration » comme une 
heureuse surprise qui est en train de transformer le système 
soviétique totalitaire en démocratie: la chenille soviétique se 
métamorphose sous nos yeux en papillon! En revanche, d'autres 
commentateurs moins enthousiastes font remarquer que chaque 
nouveau Secrétaire général du P.C. soviétique a dû façonner un 
nouveau parti: l'opération n'a pas toujours été menée avec la 
brutalité de Staline, mais tous l'ont faite et Gorbatchev la réalise 
sous nos yeux. 

Pour mettre un peu d'ordre dans ce débat actuel sur M. 
Gorbatchev et sa politique, on peut commencer par bien 
distinguer les trois interprétations que l'on donne le plus souvent 
de la perestroïka : 

1° - Il s'agit d'une forme nouvelle de la NEP (sous Lénine) ou 
encore du Dégel (sous Krouchtchev). Le 
toujours le même: manipulation et système reste répression, mais 
pour le moment il passe par une phase de « libéralisation » pour 
refaire ses forces et mieux repartir le moment venu. Bref, rien de 
nouveau. 
 

2° - Il S'agit d'une expérience neuve mais encore bien confuse. 
Le Parti lui-même a déclenché un processus de réforme qui peut 
 
 
76 

Perestroïka 
 

mener fort loin et l'on peut même parler de « dérapage ». Cependant le 
dérapage reste contrôlé, en ce sens que le Parti garde le monopole du 
pouvoir, en fait et en droit. Bref, tout a changé sauf l'essentiel. 

3° - Il s'agit d'un processus irréversible vers la démocratisation du 
régime: la théorie idéologique recule devant la société civile. Non 
seulement le communisme est en perte de vitesse mais on assiste à sa 
décomposition et même à sa fin. Bref, dans l'URSS de Gorbatchev tout 
est changé. 

Pour laquelle des interprétations faut-il opter ? La première (rien de 
nouveau) est trop pessimiste. La troisième (tout est nouveau) est trop 
optimiste. Seule l'hypothèse & 2 semble réaliste, c'est-à-dire conforme à 
la situation actuelle: il y a du nouveau mais un nouveau relatif et 
incertain. (Pour l'avenir on ne peut exclure radicalement les hypothèses 
n° 1 et n° 3). 
 
La clé du problème 
 

Pour bien saisir la situation, il est capital de voir que le problème 
majeur en URSS n'est pas aujourd'hui d'abord d'ordre politique mais 
économique. Ce qui est la clé du changement actuel se trouve dans l'état 
lamentable de l'économie soviétique - elle ne cesse de se dégrader, 
lentement mais inéluctablement. Dans ce contexte la libéralisation n'est 
pas une fin mais un moyen, (Or tous les media de tous les pays nous 
affirment qu'il s'agit d'une révolution politique), alors qu'il faudrait 
montrer qu'il s'agit d'une contrainte économique). Telle est la grande 
erreur de perspective qui fausse tout. 

Cependant cette priorité de l'économie est à bien comprendre - et à 
comprendre politiquement: ce qui motive le Parti n'est pas d'abord le 
souci du niveau de vie des gens mais ce qui résulte pour le pouvoir de 
cette dégradation générale de l'économie en URSS, à savoir la perte de 
puissance, et notamment la perte de puissance militaire. 

Si l'on accepte de poser le problème soviétique actuel en termes 
économiques ainsi compris, toute l'entreprise de Gorbatchev devient 
cohérente: c'est l’impératif économique qui lui dicte sa politique 
intérieure et extérieure (le retrait des troupes d’Afghanistan, la 
réduction des forces armées, etc., relèvent du même impératif). Si l'on 
donne à l'économie sa vraie place, la politique de Gorbatchev ne devient 
pas 

 
77 

Q 



François Rouleau 
 

seulement raisonnable, elle apparaît comme la seule possible 
aujourd'hui. 

De plus, cette façon d'envisager la situation permet de ne pas 
masquer la véritable nature de la révolution déclenchée par 
Gorbatchev: une « révolution par le haut » (comme l'ont été toutes les 
grandes révolutions russes: aussi bien celle d'Ivan le Terrible que celle 
de Pierre le Grand). Il s'agit d'une entreprise calculée et voulue par le 
pouvoir en place. Non point une révolution démocratique, venue de la 
base, comme nous le pensons spontanément. Le projet et la politique 
de Gorbatchev se révèlent alors sous leur vrai visage : une entreprise 
pour sauvegarder le système soviétique. 

Alors on comprend aussi le véritable problème politique devant 
lequel se trouve Gorbatchev : comment rallier à cette révolution les 
masses ou la base ? Comment rallier une base aussi large que possible 
? En effet, dans le cas d'une « révolution par le haut », la difficulté 
majeure tient à ce que l'ensemble de la population se voit obligée de 
faire une révolution qui n'est pas spontanée, qui ne provient pas de la 
base. Comment convaincre cette base et susciter son enthousiasme ? 

Mais cette mise en mouvement des masses a une limite stricte: il 
s'agit de sortir de la « stagnation » mais sans déclencher le cataclysme, 
le « bount ». Il faut favoriser l’initiative de la base mais dans la mesure 
exacte où la révolution reste contrôlée. Il faut offrir aux masses assez 
d'avantages pour les mettre en mouvement, mais il ne faut pas que le 
régime en souffre ; bien au contraire, il faut qu'il retrouve une nouvelle 
vigueur. C'est à l'intérieur de ces exigences -quelque peu 
contradictoires - que le pouvoir soviétique doit manœuvrer. 

Si telle est bien la situation, quelles sont les chances de réussite 
pour Gorbatchev ? 
 
Les meilleurs atouts de Gorbatchev 
 

— Il connaît la situation réelle du pays, et en particulier l'état 
catastrophique de l'agriculture: il a été secrétaire du Parti pour 
l'agriculture au Comité central. Il sait parfaitement que pour 
« remotiver » le monde paysan, il faut une mutation des habitudes qui 
ne s'obtiendra que par une libéralisation effective. 

 
 

78 

Perestroïka 
 

— Il a pour le soutenir la haute administration, c'est-à-dire tous 
ceux qui savent: ceux qui sont conscients de la véritable nature du 
problème et donc de la nécessité vitale des réformes avant qu'il ne soit 
trop tard. 

—Autre soutien de poids: le KGB. Ce grand corps de l’Etat 
soviétique est tout à la fois informé et efficace, discipliné et conscient 
de son rôle. Il constitue la grande réserve d'hommes de valeur en 
URSS. Cette « police politique» qui est aussi une sorte « 
d'intelligentsia officielle » est derrière Gorbatchev (à moins que ce ne 
soit Gorbatchev qui soit derrière le KGB). 

— Il peut exploiter le nationalisme russe et en particulier la volonté 
de sauvegarder l'unité de l'Empire. Or, sans le « Parti », aujourd'hui, 
l'unité de l'ancien empire colonial russe se disloque sans délai. 
— Il agit de façon à recevoir l'appui des intellectuels, et aussi 
de l'Eglise orthodoxe (comme s'il voulait éviter la situation polonaise 
où l'Église majoritaire et les intellectuels se retrouvaient encore 
récemment dans l'opposition). 

— Il sait l'importance des médias dans le monde d'aujourd'hui et il 
utilise habilement cet outil et à l'intérieur de l'URSS et à l'extérieur. 
Dans ce domaine aussi il semble fort bien conseillé. 

On voit que les atouts du gorbatchévisme ne sont pas négligeables 
et qu'il existe une chance réelle pour sa réussite. 

En revanche, quels sont les principaux obstacles au projet de 
Gorbatchev ? 
 
Les entraves diverses 
 

Sur le chemin de la réussite du plan Gorbatchev, les obstacles ne 
manquent pas: 

— L'aide de l’Occident sera-t-elle assez massive ? Déjà c'est grâce à 
l’Ouest que l’URSS peut se nourrir, mais il faut faire plus: équiper le 
pays. Les « sociétés mixtes » (URSS-Occident) se développent et les 
divers pays occidentaux sont en concurrence pour avoir le marché 
soviétique. Mais cette politique de collaboration avec le régime 
portera-t-elle assez de fruits ? 

— La patience de la population à supporter cette économie de 
pénurie sera-t-elle constante ? Même la patience russe a des limites, 

 
 

79 



François Rouleau 
 

surtout à mesure que les moyens d'information permettent de faire des 
comparaisons avec l'étranger. 

Le problème des nationalités à été résolu mais de façon idéologique, 
c'est-à-dire non de façon réelle (c’est dans le domaine du folklore qu'il a 
le mieux réussi!). Le problème actuellement se repose de façon d'autant 
plus radicale que la solution idéologique a été plus illusoire, dans le 
passé. 

—La foi dans le communisme résistera-elle chez un nombre suffisant 
de responsables ? Pour faire fonctionner le système soviétique il suffit 
que la masse soit « pratiquante » mais il faut un nombre suffisant de 
«croyants » aux leviers de commande, sans cela le régime idéologique 
s'effondre. 

Ces questions restent difficiles à apprécier avec exactitude même si 
elles sont fondamentales à long terme, on ne peut guère mesurer leur 
efficacité à court terme. D'autre part, on ne peut oublier que certains 
mélanges sont détonants, surtout lorsque le nationalisme entre dans leur 
composition. 
 
Que penser de l'homme Gorbatchev ? 
 

Après avoir ainsi tracé le schéma de la situation actuelle et montré la 
marge de manœuvre politique, il est temps de se tourner vers l'homme 
qui décide en URSS. A propos de M. Gorbatchev, comment ne pas se 
souvenir que c'est un pur produit du Parti et qu'il a toujours travaillé 
pour le Parti ? En ce sens c'est un soviétique typique. Il a été soutenu par 
les idéologues les plus stricts du système (Souslov), comme par ses 
commis les plus redoutables (Andropov). Aussi on ne voit pas très bien 
pourquoi, maintenant qu'il est au pouvoir, il changerait d'orientation et 
entreprendrait la destruction du système qui l'a promu. 

De plus tout son discours reste parfaitement fidèle aux principes 
léninistes les plus classiques. C'est en Occident que l'on fait une lecture 
sélective qui permet de représenter le secrétaire général du P.C. comme 
un « libéral » ou même comme l'homme qui est en train de transformer 
le système soviétique en son contraire. Il serait plus prudent de se 
souvenir qu'à propos de Staline on avait déjà commis la même erreur! 

Pour être plus précis, il semble nécessaire de noter à quel point le 
discours de Gorbatchev est ambigu, en ce sens qu'il affirme à la fois le 
blanc et le noir: il demande d'augmenter la liberté des entreprises et 

 
80 

Perestroïka 
 

et d'augmenter le contrôle socialiste. « Il nous faut plus de socialisme 
». « Il faut que les possibilités du socialisme soient mieux exploitées! » 
Quel est le sens de ces slogans ? On peut en tirer un assouplissement 
du système mais aussi son durcissement. 
 

Dès lors ne serait-il pas plus sage de dire que, loin de vouloir 
détruire le système, Gorbatchev le sauve ou, pour le moins, prend des 
moyens pour assurer sa survie ? Selon la meilleure tradition léniniste, 
on sacrifie ce qu'il faut pour sauver l'essentiel: le pouvoir. 
 
Les espoirs et leurs limites 
 

Si cette interprétation de la politique de Gorbatchev est juste, la 
conclusion qui s'impose est quelque peu paradoxale: on doit s'attendre 
à de nouvelles réformes et même à des vagues de réformes successives 
qui seront encore plus radicales que celles déjà décidées, mais ces 
réformes, loin de liquider le système, doivent lui permettre de se 
maintenir en URSS et dans le monde. Si l'on veut rendre le système 
soviétique efficace, il faut le réformer; mais si l'on veut sauvegarder 
l'essentiel du système, il faut que les réformes se fassent au profit du 
Parti. Tel est le dilemme. 
 

Pour sortir de ce dilemme il faudrait remettre en cause le régime 
lui-même. Le remettre en cause dans ses principes: c'est-à-dire qu'il 
faudrait dénoncer la révolution. Il ne faudrait plus dire que la 
Révolution de 1917 était bien partie mais qu'il y a eu un accident qui a 
tout compromis - cet accident étant Staline. Il faudrait dire que la 
source du mal est dans la révolution elle-même et dans les théories de 
Lénine. Tant que le mal ne sera pas désigné clairement, rien ne peut 
changer de façon profonde. Or, pour le moment, Lénine reste 
intouchable. Ainsi on ne peut sortir du dilemme dans l'ordre théorique. 

Peut-on sortir du dilemme au moins dans l'ordre pratique? Il s'agit 
alors de bien considérer qui détient le pouvoir. Tant que le Parti garde 
le monopole du pouvoir - législatif, judiciaire et surtout exécutif - rien 
n'est véritablement changé: ce qui est concédé aujourd'hui peut être 
supprimé demain. Mais le jour où le pouvoir sera effectivement 
partagé avec un autre que le Parti, il y aura un changement réel, une 
mutation  

 
81 



François Rouleau 
 
irréversible. Tel est le point qu'il s'agit de surveiller attentivement car 

il est le critère d'une libération authentique. 
Il me semble que nous sommes tous en attente de ce vrai changement, 

car nous le souhaitons tous. Mais, pour le moment, on nous promet ce 
changement plus qu'on ne l'opère. Il ne faut pas prendre ses désirs pour 
des réalités ni se fier aux apparences: le serpent change de peau il ne 
change pas de nature. Or il y a plus de soixante-dix ans que l’Occident 
s'acharne à annoncer que l'Union Soviétique se libéralise. Une telle 
persévérance dans l'erreur devrait nous rendre prudents. 

Certes le communisme est condamné, même s'il cherche à se 
réformer; mais avant son élimination complète il peut encore faire 
beaucoup de mal. Le jour d'une véritable libéralisation finira bien par 
arriver en URSS car le mouvement vers plus de liberté est irrésistible. 
C'est ce que nous croyons. Mais aujourd'hui encore, il s'agit d'un acte de 
foi et non d'un constat politique. En effet: « Chez nous tout change, 
sauf l’essentiel ». Cette formule du cardinal Sladkevicius résume tout 
ce qu'il faut savoir de la perestroïka. Si l'on tient à ajouter quelques 
conclusions pratiques, on pourrait formuler trois recommandations : 
— Ne pas se laisser abuser par la campagne médiatique qui veut nous 
faire croire que la perestroïka marque la fin du régime soviétique. 
— Ne pas oublier que le système communiste, lorsqu'il se sent menacé, 
peut toujours être brutal, comme le P.C. chinois vient de nous le 
rappeler. 
— Ne pas nier les progrès effectifs de la perestroïka et même nous en 
réjouir, mais sans oublier que son objectif n'est pas d'abord la 
libéralisation mais la sauvegarde du système (1). 
 
François ROULEAU, s.j. 
 
(1) Ceux qui veulent compléter leur information sur cette question peuvent se 
reporter à deux petits livres aussi solides qu’éclairants : Michel Heller, 70 ans qui 

ébranlèrent le monde (Calmann-Lévy) et François Thom, Le moment Gorbatchev 

(Hachette). 
 
François Rouleau, né en 1919. Entre dans la Compagnie de Jésus en 1942: Prêtre en 
1952. Editeur des Lettres philosophiques de P. Tchaadaev. Thèse sur Ivan Kiréievski 
et la pensée slavophile. Editeur de divers ouvrages de Soloviev. Membre du Centre 
d’Etudes Russes de Meudon. 
82 

 

Communio, n° XV, 1 – janvier-février 1999 
 
Mgr Claude DAGENS 
 
 

Unité nationale  
et ouverture à l'universel (*) 

 
 
La guerre, la liberté et l'unité nationale 
 

Je reviendrai plus tard sur cette grande annonce du jugement dernier, qui 
en dit long et sur Dieu et sur l’homme, surtout si la révélation de Dieu passe 
par la reconnaissance des hommes humiliés qui attendent notre secours, des 
hommes qui sont parfois des peuples entiers... 

En ce 11 novembre 1989, nous pensons tous à ces peuples de l'Europe de 
l'Est, de Berlin à Moscou, en passant par Budapest et Varsovie, qui 
s'éveillent à la liberté. Ils sont la preuve vivante que la principale force de 
l'histoire, c'est la force des hommes libres qui luttent sans violence pour 
affirmer leur liberté, même si cette force est toujours fragile ou menacée. 

Et nous le savons bien, nous en France, qui commémorons aujourd'hui la 
fin d'une guerre née des déséquilibres de I’Europe centrale. Une guerre qui 
renforça pourtant notre unité nationale, car ceux qui croyaient au ciel et 
ceux qui n'y croyaient pas avaient souffert côte à côte. Entre la France 
laïque, fière de ses conquêtes, et la France catholique, encore sur la 
défensive, une fraternité réelle était née. Au lendemain de la victoire, 
Clemenceau, ce Vendéen sans doute incroyant, n’hésitait pas à évoquer la 
vocation de la France « hier soldat de Dieu, aujourd’hui soldat de 
l’humanité, mais toujours soldat de l'idéal ». 

Nous dirions aujourd'hui, en cette année du bicentenaire de la Révolution 
de 1789: la France promotrice des Droits de l'homme et luttant pour que cet 
idéal s'inscrive effectivement dans la vie de tous ces peuples qui réclament 
 
 
 
(*) Cette homélie a été prononcée par Mgr Dagens en la cathédrale de 
Poitiers, le 11 novembre 1989, en présence des autorités civiles et militaires. 
 
 

 
83  



Mgr Claude DAGENS 
 

leur part de liberté, surtout si cette liberté a été longuement opprimée. Soyons 
pourtant honnêtes: nous ne pouvons pas proposer aux autres peuples la 
défense de leurs droits si, chez nous, ces droits de l'homme ne sont pas 
honorés avec rigueur. 
 

Or nous sommes en train de nous apercevoir que le langage de l'idéal ne 
suffit pas. En même temps que du respect des droits de tous les hommes, 
surtout si ces hommes et ces femmes sont différents par leurs origines et leurs 
traditions, c'est de notre unité et de notre identité nationales qu'il s'agit. 
 

Comment faire pour préserver cette identité nationale, tout en restant ouvert 
à l'universel, c'est-à-dire en respectant ces étrangers qui ne viennent plus 
seulement d'Europe, mais d’Asie, d’Afrique et surtout d’Afrique du Nord ? 
Comment faire pour que ces nouveaux étrangers prennent leur place dans 
notre société, telle qu'elle est, pétrie de tradition chrétienne et de tradition 
laïque, avec ce qu'ils sont eux-mêmes, et notamment leur adhésion à l'Islam, 
cette religion différente de la nôtre ? 
 
Que voulons-nous pour notre société ? 
 

Nous sommes là, tous ensemble, et chacun à notre place, devant une tâche 
complexe. Et on le sent très bien en comprenant l'embarras de ceux qui ont à 
prendre des décisions politiques. Les grands et bons principes s'entrecroisent 
allègrement, puisqu'il faudrait à la fois défendre l'indépendance de notre école 
laïque et accueillir les immigrés avec leurs particularités sociales et 
religieuses, élargir leurs droits politiques et préserver notre unité nationale. 
 

Je n'ai évidemment pas de solution-miracle à proposer. Je me demande 
simplement si la présence des immigrés parmi nous ne nous renvoie pas à 
nous-mêmes, comme Français et comme Européens, en nous obligeant à nous 
demander ce que nous voulons vraiment pour notre société, surtout à un 
moment où les liens sociaux se relâchent et où nos particularismes individuels 
et collectifs tendent à se durcir. Nous savons ce que nous voulons rejeter: le 
totalitarisme, la violence, l'inégalité sociale, et nous avons raison. Mais 
savons-nous assez ce que nous voulons promouvoir ? Quel modèle de « vivre 
ensemble » en France et en Europe, sommes-nous prêts à proposer à ceux qui 
viennent d'ailleurs, de telle façon qu'ils puissent se désarmer eux-mêmes, s'il le 
faut, et que nous n'ayons pas l'impression d'être une société menacée par leur 
présence et seulement soucieuse de préserver ses acquis, qu'ils soient 
économiques ou culturels ? 

 
 
 

84 

Unité nationale et ouverture à l'universel 
 

L'expérience des chrétiens 
 

Ici, je ne peux pas m’empêcher de prononcer un mot qui fait partie du trésor 
de la tradition et de l'expérience chrétiennes: c'est le mot et c'est la réalité qui 
sont au cœur du jugement qu'exercera le Christ sur tous les peuples de la terre. 
Ce n'est pas le mot de justice. C'est le mot de charité. Soyons clairs: c'est le 
geste de l'amour désintéressé, inconditionnel, sans calcul, qui ne consiste pas 
seulement à aider l'autre, celui qui demande à être secouru, mais d'abord à le 
reconnaître et à l'aimer comme un frère, plus encore: comme le porteur pour 
moi, pour nous, de la présence de Dieu qui s'est fait homme, et qui a voulu 
s'identifier aux hommes humiliés, que l'on rejette au nom des lois de 
l'économie, de la politique ou de la technique. 
 

SII y a une intransigeance chrétienne, elle est là, dans ce combat incessant, 
pour que l'homme, tout être humain, soit intégralement respecté, dans sa 
dignité d'enfant de Dieu. Hier, Martin de Ligugé et de Tours, François 
d’Assise ou Vincent de Paul ont réveillé dans l'Eglise et dans la société cette 
intransigeance de la charité. Aujourd'hui, l'abbé Pierre ou Mère Térésa, et 
d'autres dont les noms restent inconnus continuent à se battre pour que notre 
histoire humaine, avec ses drames et ses conflits d'intérêts, soit traversée du 
dedans par cette charité qui vient de Dieu. Parce que notre Dieu n'a pas voulu 
nous absorber en Lui. Il a voulu s'adresser à notre liberté. Il attend peut-être, 
jusqu'à la fin des temps, d'être reconnu et accueilli. Et, à certains moments, 
dans certains lieux où l'homme veut se suffire à lui-même, Dieu, devenu notre 
frère, semble le premier des exclus. Il est là, comme un pauvre, à qui l'on 
refuse d'ouvrir la porte de nos sociétés et de nos cultures. Et c'est pourquoi le 
grand appel de Jean-Paul Il, lors de sa première messe d'évêque de Rome, 
garde toute son actualité : « Ouvrez, ouvrez toutes grandes les portes au Christ 
! A sa puissance salvatrice... ouvrez les frontières des Etats, les systèmes 
économiques et politiques... N’ayez pas peur! Le Christ sait ce qu'il y a dans 
l’homme. » 
 
Le sens de la Croix 
 

Et il sait que l'homme est toujours capable de refuser sa présence. Et c'est 
pourquoi la croix du Christ reste le signe à quoi l'on reconnaît les chrétiens, 
même si ce signe n'est pas ostensiblement montré. 

 
Par le Christ crucifié, et avec lui, nous savons que ce qui sauve 1’histoire, 

c'est le don de soi poussé jusqu'au sacrifice. Ceux qui ont l'expérience des 
guerres ou des camps de prisonniers savent cela. Ils savent, même s'ils ne sont  

 
 

85 



Mgr Claude DAGENS 
 
pas croyants, que ce qui fait la dignité inaliénable d'un être humain, ce n'est pas de 
conquérir, c'est de se donner, de vivre et de mourir pour que d'autres aient la vie. 
 

Cette révélation-là peut paraître ne S'appliquer qu'à nos vies personnelles. Je 
n'en suis pas sûr. Je me demande si, dans la vie des peuples, aussi, n'est pas 
inscrite par Dieu cette loi mystérieuse de la charité, qui sauve notre monde. Je me 
demande si les peuples eux aussi n'accomplissent pas leur vocation en servant la 
liberté des autres, au lieu de vouloir se l'assujettir. 
 

Et nous serions bien prétentieux, nous, en France, si nous pensions que la 
Révolution française nous a à jamais délivrés de toute tentation dominatrice. 
Peut-être même qu'en cette fin de XX- siècle, l'heure est venue de renoncer 
définitivement à la nostalgie de notre pays tel qu'il a été, aussi bien un Etat 
confessionnel, d'inspiration gallicane, qu'un Etat anticlérical fondé sur une 
religion laïque. 
 

N'avons-nous pas à devenir toujours davantage le pays des Droits de l'homme, 
qui reste ouvert à l'universel, surtout si cette ouverture passe par la présence des 
étrangers qui sont parmi nous ? L’Eglise catholique ne cessera pas de participer à 
cet effort. A sa manière d'Eglise catholique, avec tous les chrétiens et aussi avec le 
peuple juif : en se souvenant que nous sommes issus de ce peuple qui a été jadis 
prisonnier en Egypte et que nous formons ce peuple de Dieu qui rassemble 
aujourd'hui des hommes de toutes langues, de toutes races et de toutes nations 
dans une communion déjà sans frontières. 
 

Et cette communion est possible parce que nous sommes les disciples du 
Messie crucifié et que le grand geste de sa charité à lui, c'est celui de 
I’Eucharistie: « Mon corps livré pour vous... Mon sang versé pour vous et pour la 
multitude... » Ce geste est une ouverture concrète à l'universel et débouche sur 
l'éternité, quand l’Amour de Dieu, vainqueur de toute la violence des hommes, 
sera tout en tous. Là est la source de notre espérance. 
 
Mgr Claude DAGENS 
 
Claude Dagens, né en 1940. Ancien élève de l’Ecole Normale Supérieure, agrégé 
de l'Université, ancien élève de l’Ecole française de Rome, docteur en théologie et 
ès-lettres. Prêtre en 1970. Professeur au Séminaire interdiocésain de Bordeaux et 
doyen de la Faculté de Théologie de l'Institut catholique de Toulouse jusqu'en 
1987. Depuis, évêque auxiliaire de Poitiers. Publications: Eloge de notre faiblesse, 
Editions Ouvrières, Paris, 1971 ; Culture et expérience chrétienne, Etudes 
augustiniennes, Paris 1977; L’homme renouvelé par Dieu, DDB, Pans, 1978; Le 
Maître de I’impossible « Communio », Fayard, Paris, 1982 et 1988. Cofondateur et 
membre du comité de rédaction de Communio en français. 
86 

Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1989 
 
Guy BEDOUELLE, o.p. 
 

L'histoire contemporaine 
 de l’Eglise 

 
L y a comme une sorte de- contradiction à parler d'une histoire 
contemporaine puisqu'on exige d'habitude un certain recul par 
rapport aux faits pour risquer une interprétation. C'est incontes-
table, mais le genre historique se permet parfois quelques 

tentatives pour essayer d'éclairer les spectateurs, voire les acteurs, d'une 
histoire récente. 

C'est ainsi qu'achevant par un troisième volume - 1930-1988 -leur Histoire 
religieuse de la France contemporaine (Toulouse, Privat, 1988, 572 p.), 
Gérard Cholvy et Yves-Marie Hilaire, et leurs collaborateurs, n'ont eu qu'à 
suivre les principes définis dans les deux précédents volumes - 1800-1880; 
1880-1930 -, et à les appliquer à la période plus récente et même très récente. 
Il s'agit donc d'une synthèse intégrant le plus grand nombre de données 
possibles sans toutefois tomber dans l'encyclopédisme. Alors que tant de sujets 
sont traités et avec des auteurs différents, le style est remarquablement unifié. 

De manière judicieuse et pédagogique à la fois, les grands problèmes 
rencontrés par l'Église de France depuis un demi-siècle sont traités au moment 
où ils atteignent leur point critique, avec une histoire des antécédents et de 
leurs conséquences: ainsi par exemple de la crise des prêtres ouvriers de 1954, 
de la question scolaire relatée après les événements de 1968. Le récit intègre 
les autres confessions chrétiennes mais également le judaïsme étudié par 
Danielle Delmaire, et aussi pour la période des dernières années, l'islam, mais 
selon la méthode adoptée avec un retour en arrière bref et instructif. 

Certes il ne s'agit pas d'un ouvrage de type universitaire dont chaque phrase 
est justifiée par des notes, car il n’y en a précisément pas, mais on aurait 
cependant apprécié d'avoir plus souvent des indications sur l'origine de 
certains tableaux statistiques, fort éclairants par ailleurs. De même, les 
documents reproduits, bien choisis, ne sont pratiquement pas commentés et 
perdent par là de leur impact. Mais c'est aussi un choix de laisser parler les 
textes, par exemple de méditer sur la différence des thèmes et du vocabulaire 
entre le prospectus de lancement de Communio, et la table des matières d'un 
numéro de Concilium en 1984. 

 
 
 

87 

I 



Guy BEDOUELLE  
 
Il semble que tout catholique cultivé devrait disposer de ce manuel ; en 

lisant avec soin la seconde partie: 1960-1988, il apprendrait bien des 
choses dont il a été et reste le spectateur pas toujours attentif en raison de 
la masse d'informations qui déferle sur lui, même en matière religieuse. 
Les auteurs ont su choisir l'essentiel. Et c'est à l'essentiel qu'ils reviennent 
aussi dans les dernières pages du livre qui sert de conclusion à ce 
panorama de l'histoire religieuse en France aux siècles des idéologies. 

La France de la fin du XXe siècle a une physionomie religieuse 
complexe avec ses 75 % de baptisés catholiques qui forment huit millions 
de pratiquants réguliers, son million ou presque de protestants, ses 400 
000 orthodoxes, ses trois millions de musulmans et ses 600 000 juifs. On 
peut constater un mouvement de flux et de reflux de l'attrait et de la force 
du religieux depuis le début du XIXe siècle, avec une période de 
tassement vers la fin du siècle dernier et une reprise après la première 
guerre mondiale. Comment interpréter ce qui s’est passé après Vatican II 
? « La plus grave crise sacerdotale depuis la Révolution française » a été 
suivie d'une extraordinaire efflorescence de mouvements « car l’Esprit 
souffle où il veut ». Les auteurs auraient pu insister davantage sur le 
mouvement de Mgr Lefebvre et, à partir de ses origines, essayer d'en 
mesurer les chances et la force, et de même poser plus clairement le 
problème d'une nouvelle conception de la laïcité telle qu'elle semble se 
profiler. Mais on peut déjà admirer leur tranquille audace dans l'analyse 
en décrivant forces et faiblesses des témoins de la transcendance dans la 
société française. 
 
S1 on considère que la mauvaise conscience catholique naît ou du moins 
s'exprime en France pour la première fois avec l'article d'Henri Guillemin 
dans La Vie intellectuelle du 10 septembre 1937: « Par notre faute », 
mentionné à plusieurs reprises dans l'ouvrage de G. Cholvy et Y.-M. 
Hilaire, on ne peut qu'être frappé par la santé spirituelle, l'optimisme et la 
confiance que le pape Jean XXIII a su transmettre à l'opinion catholique et 
bien largement au-delà lorsqu'il fut élu en 1958 et jusqu'à sa mort. Sa plus 
récente biographie en français par Peter Hebblethwaite (Jean XXIII, le 
pape du Concile, traduit de l'anglais, Paris, Le Centurion, 1988, 600 p.) 
montre bien que celui qui fut un des acteurs principaux de l'Eglise 
contemporaine, a toujours manifesté la joie de croire et le réalisme 
spirituel. 

Ce livre, écrit par un journaliste historien, a adopté le genre de ces 
biographies où les Anglais sont passés maîtres. Sans notes, mais les 
références aux textes sont discrètement indiquées entre parenthèses, 
l'ouvrage constitue actuellement le meilleur portrait d’Angelo Roncalli. 

 
 

88 

L'histoire contemporaine de l’Eglise 
 

Nous le suivons pas à pas depuis Sotto il Monte près de Bergame où il naît 
en 188 1, à Bergame, à Rome, de nouveau à Bergame où il sert son évêque 
aimé et admiré, Mgr Radini Tedeschi, à Rome au service de la Propaganda 
Fide, puis comme diplomate du Saint-Siège à Sofia, à Istanbul, puis à Paris 
au lendemain de la guerre dans une situation plutôt conflictuelle. En 1953, 
il est nommé cardinal et patriarche de Venise, et à la mort de Pie XII en 
1958, pape, prenant à la surprise générale le nom de Jean XXIII, comme s'il 
voulait effacer de l'histoire l'indigne Balthasar Cossa, antipape à la fin du 
Grand Schisme. Roncalli était un historien de grande qualité: il fut le maître 
d’œuvre de la publication des cinq volumes des Actes relatant la visite 
pastorale de saint Charles Borromée à Bergame, commencée par le futur 
Pie XI. Et cette parfaite connaissance historique est à la source de nombre 
de ses gestes et inspira des idées qu'il défendait: elles purent apparaître 
inédites et audacieuses mais au fond elles étaient souvent inspirées par le 
souvenir d'une ancienne tradition. La plus lourde de conséquences fut la 
convocation du Concile. 

Le livre d'Hebblethwaite est consacré pour moitié au pontificat et donc 
aux rapports de Jean XXIII avec Vatican Il puisque le Concile fut annoncé 
trois mois après son élection. Il suit en détail les péripéties de la première 
période, et se fonde largement sur les souvenirs et informations fournis par 
Mgr Loris F. Capovilla, secrétaire personnel du cardinal Roncalli de 1953 à 
sa mort. « Sans lui ce livre n’aurait jamais vu le jour » (p. 7). Il semble 
s'appuyer sur lui, en particulier, pour analyser le rôle de Jean XXIII dans le 
règlement de la crise de Cuba par son message à Khrouchtchev, du 
mercredi 23 octobre 1962, et pour manifester le lien entre cette intervention 
et l'encyclique Pacem in terris. 

Dans ce livre, très vivant, plein de talent et parfois de pirouettes, l'auteur 
ne cache pas son admiration pour Jean XXIII « canonisé dans le cœur 
d'innombrables croyants et incroyants », ni sa manière de concevoir la 
marche de l'Église à cette époque: « Soixante jours pour changer l’Église » 
a-t-il choisi pour titre d'un chapitre... On pourrait lui reprocher de vouloir, 
en toute bonne foi, anticiper systématiquement dans les actions d'Angelo 
Roncalli les initiatives ou les idées de Jean XXIII : on lui aurait reproché de 
ne pas le faire mais il aurait fallu mentionner ce qui pourrait aller en sens 
contraire, par exemple en matière oecuménique lorsque Roncalli se trouva 
confronté aux complications orientales. 
 

e recueil de contributions publié en français sous la direction de 
de Giuseppe Alberigo, Jean XXIII devant I’histoire (Paris, Le Seuil, 
Seuil, 1989, 322 p.) est une adaptation des textes publiés en italien 
italien après le colloque de Bergame de 1986. La visée n'est pas de 

pas de fournir une biographie, même si celle d'Hebblethwaite fait l'objet de  

 
89 

L



Guy BEDOUELLE  
 

réserves, sévères quant à la perspective historique, en particulier de la part 
d'A. Melloni, mais de traiter de divers points qui éclaireront les futurs auteurs. 
Il en résulte un ensemble un peu diffus mais toujours passionnant dans la ligne 
proposée par A. et G. Alberigo (Giovanni XXIII, profezia nella fedelià, 
Brescia, 1978). 

Parmi ces articles courts mais denses sur les «apprentissages », la 
convocation et le début de Vatican 11, et sur le portrait intellectuel et spirituel 
de Jean XXIII, retenons ici deux contributions complémentaires sur la période 
parisienne du nonce Roncalli. Nommé le 22 décembre 1944 et tenu de prendre 
son poste le 1 er janvier 1945 comme doyen du Corps diplomatique, le 
discours qu'il prononce alors devant le général de Gaulle n'a pas été emprunté 
à l'ambassadeur d'Union soviétique, comme l'affirme la légende, mais bel et 
bien rédigé par la Curie. Etienne Fouilloux dresse un portrait réaliste 
accompagné d'un bilan plutôt minimaliste de l'action de Roncalli en France, 
sauf pour la réduction à quatre de la trentaine de démissions d'évêques 
envisagées par le gouvernement provisoire. Voulant laisser l'image d'un « 
prêtre loyal et pacifique ». Roncalli agace peut-être certains observateurs de 
l'époque par ses voyages dans toute la France, et la Curie par un certain 
non-conformisme, mais somme toute, il a rétabli de bonnes relations entre le 
Saint-Siège et la France de la Libération « sans lui céder beaucoup» (p. 77). Il 
considère sa tâche comme d'abord pastorale et écrit lui-même qu'il veut donner 
à la France « de bons et saints évêques uniquement occupés à la sanctification 
des âmes, en dehors de toute préoccupation politique » (cité p. 72). En 
étudiant les rapports entre Mgr Roncalli et le cardinal Suhard, Jean Vinatier 
semble plus sûr de l'intérêt porté aux initiatives missionnaires de l'archevêque 
de Paris qu’Etienne Fouilloux pour lequel « les seuls rapports un Peu étoffés 
(du nonce) avec l’effervescence apostolique française concernent les 
Missionnaires des campagnes du Père Epagneul entre 1945 et 1948, ou le 
Père Michonneau, de Colombes, entre 1948 et 1950 » (p. 76). 
 
LA grande œuvre de Jean XXIII fut incontestablement le concile de Vatican 
Il. A l'occasion des vingt ans après la clôture du Concile, le 8 décembre 1965, 
toute une série de publications, d'évaluations et de bilans historiques a été 
préparée. Signalons seulement d'abord la somme monumentale publiée sous la 
direction de René Latourelle, trois volumes conçus par les trois institutions 
jésuites de Rome : l'Université grégorienne, l’Institut biblique et l’Institut 
oriental (Vatican IL Bilans et perspectives, vingt cinq ans après, éd. Bellarmin 
à Montréal et Le Cerf à Paris, 1988). 

L'Ecole française de Rome, avec la collaboration d'autres instituts 
universitaires dont Lille 111, vient, quant à elle, de faire paraître les actes d'un 
grand colloque tenu en mai 1986 (Le deuxième concile du Vatican - 
1959-1965, Ecole française de Rome, 1989, 868 p.). 
 
90 

L'histoire contemporaine de l’Eglise 
 
S'appuyant sur la publication des travaux du Concile en vingt-sept volumes, 
les communications pour la plupart en français, certaines étant en italien, 
abordent, par des angles très divers, la réalité historique mais aussi 
théologique que fut cette réunion de deux mille cinq cents évêques venus de 
toute la terre. 

Précédés de quelques témoignages dont celui de Jean-Paul II lui-même, le 
volume examine les réactions des divers épiscopats européens et américain 
durant la préparation du Concile et pendant les débats. Il y a aussi l'évocation 
de certains hommes qui jouèrent un rôle clef : Tardini, Cicognani, Felici, 
Villot, Congar, Daniélou, et bien entendu Paul VI dont les « choix » sont 
étudiés par Philippe Levillain à partir des changements dans le règlement du 
Concile, de fait déterminants pour «la mécanique politique de Vatican II ». 
Enfin sont repris les textes décisifs du Concile dans la mesure où ils firent et 
font problème: la constitution sur la liturgie, celle sur l’Église, la déclaration 
sur la liberté religieuse, le décret sur l'œcuménisme et sur les Juifs, comme le 
problème de la condamnation du marxisme. Maurilio Guasco donne, d'une 
manière un peu anecdotique mais vivante et utile, le récit d'une journée 
conciliaire qu'il choisit évidemment parmi les plus intéressantes, le 20 
décembre 1962 qui vit l'affrontement des Pères sur le schéma de la Révélation: 
il nous en fait suivre pas à pas le déroulement. 

Emile Poulat, dans la communication qui précède la conclusion générale 
tirée par René Rémond, n’hésite pas à parler de Vatican II comme l'émergence 
d'un mouvement qui fait éclore « une modernité catholique ». Il y rattache 
l'œuvre et le témoignage de Paul VI, spécialement dans l'allocution aux 
Nations Unies du 4 octobre 1965 au cours du voyage à New York qualifié de « 
Concile hors les murs » (p. 825). Le Pape y proclamait en une solennelle 
confession de foi: « L édifice de la civilisation moderne doit se construire sur 
des principes spirituels [qui] ne peuvent reposer que sur la foi en Dieu ». En 
cela, M. Poulat fait écho au précédent colloque de l’Ecole française de Rome 
(Paul VI et la modernité dans l’Eglise, 1984, 876 p.). 
 

’HISTOIRE contemporaine rend en effet déjà justice à 
l'attachante personnalité de Paul VI. L'Istituto Paolo VI de 
'Brescia publie dans sa revue et dans sa collection de nombreuses 

études et des inédits du Pape : le plus récent de ces ouvrages est consacré 
aux problèmes ecclésiologiques au Concile. Mais il s'agit d'approches fort 
diverses qui ne constituent pas un portrait construit: une biographie 
scientifique de Paul VI n'est pas mûre. Un ouvrage comme celui du P. 
Wenger qui a bien connu son Secrétaire d’Etat, le cardinal Villot, et vient de 
lui consacrer une biographie (Le Cardinal Villot, Paris, Desclée de 
Brouwer, 1989, 382 p.), permettra d'y contribuer. Le P. Wenger a été 
directeur de La Croix de 1957 à 1969 et fut autorisé à assister aux séances 

 
91 

L 



L'histoire contemporaine de l’Eglise 
 
du Concile. Il fut ensuite conseiller ecclésiastique de l‘Ambassade de 
France auprès du Saint-Siège. Son livre est vivant et met en scène, sinon 
en cause, de très nombreux personnages encore bien vivants. 

Comme le dit René Rémond dans sa préface, ce livre est « comme une 
sorte de journal du cardinal Villot dressé par confident interposé, 
proche sans doute de ce qu’aurait été un vrai journal tenu par le 
cardinal lui-même ». En effet par lettres, qui ont été conservées, mais 
aussi dans des rencontres, et au téléphone, Mgr Villot et le P. Wenger 
ont de longs échanges ou conversations que ce dernier note 
soigneusement. Nous apprenons au passage que certains articles de La 
Croix furent directement inspirés par le prélat français. 

Le Pape appela Jean Villot à Rome en 1967, pour en faire le Préfet de 
la congrégation pour le clergé puis, en 1969, son Secrétaire d’Etat, son 
chef de gouvernement, pour ainsi dire. Villot a donc vécu jusqu'à sa mort 
en 1979 la difficile mise en application du Concile dont fi avait été le 
secrétaire adjoint. Il devient Secrétaire d'Etat après la publication 
d'Humanae Vitae, et au moment où Paul VI, après le concile pastoral de 
Hollande, dut se prononcer sur le célibat ecclésiastique, donnant ainsi 
une réponse aux deux questions qu'il s'était réservées. On ne s'étonnera 
pas des tensions et des drames que toute la dernière période du pontificat 
a pu engendrer chez le Pape et son Secrétaire d’Etat dans la tourmente 
qui s'emparait alors de 17Église. Mais c'est déjà là une autre histoire qui, 
si l'on veut lui donner la forme d'une analyse globale, ne semble pas 
prête à être écrite. 
 
Guy BEDOUELLE, o.p. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Guy Bedouelle, né en 1940. Entre dans l'ordre dominicain en 1965. Professeur à 
la Faculté de Théologie de Fribourg (Suisse). Membre du Comité de rédaction 
de Communio. Dernier ouvrage paru: Le temps des Réformes et la Bible (avec B. 
Roussel), Paris, 1989. 
 
92 

Communio, n°  XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Philippe BARBARIN 
 

Avec des jeunes 
 

U NE aumônerie de collège et de lycée est une maison offerte à des 

jeunes. Avec eux, une équipe animatrice d'adultes a mission de la faire vivre 
en la greffant sur le Christ, cep de vigne, pour que les sarments y portent un 
bon fruit et en réjouissent tous ceux qui passent. On y vit des moments de 
rencontre libre et de partage plus organisé. Les fenêtres sont ouvertes sur 
l'extérieur et l'avenir. Une formation chrétienne est proposée. Un écho est 
donné à l'appel de Dieu qui invite ses enfants à le rencontrer dans la prière et 
les sacrements de l’Eglise. 

Les mots de la sixième béatitude, « bienheureux les cœurs purs, car ils 
verront Dieu », ne reviennent guère dans la bouche des jeunes. Mais ils se 
trouvent vérifiés dans certaines de leurs réactions. Nous regarderons à travers 
quelques exemples la vérité et la force de la Parole de Dieu dans la vie de ses 
enfants. 

Ces mots viennent au début du sermon sur la montagne, le discours qui 
ouvre la mission évangélique du Seigneur; ils confient donc une mission aux 
responsables, celle de faire comprendre aux jeunes cette parole de Jésus, en 
leur proposant de la vivre et en les y aidant. 
 
La clairvoyance 
 

Les cœurs purs verront Dieu. On pourrait dire que déjà ils perçoivent sa 
trace et son appel. Cette clairvoyance s'exprime dans la charité: offrir 
quelque chose de soi pour l'amour de tous, pour le bien des autres, en voyant 
d'abord des pauvres. Je me rappelle un enfant venu après Noël me remettre 
en secret deux des cadeaux qu'il avait reçus: « J'ai eu onze cadeaux, et tu as 
dit que tu connaissais des enfants qui en ont reçu zéro. Alors, tu pourras 
donner ceux-là ». Il y a, dans un groupe de jeunes, ceux qui rendent service, 
car ils ont vu, sans qu'on leur demande, ce qu'il y avait à faire. Certains sont 
quasiment toujours disponibles. Lorsqu'une demande parvient dans un cœur 
qui n'est pas encombré, elle atteint rapidement le oui sans avoir à franchir 
tout un parcours 

 
 

93 



Philippe Barbarin 
 

d'obstacles. Elle le cueille et le reçoit comme une réponse claire, simple. 
Laissons de côté pour l'instant les refus et pour toujours les conséquences d'une 
volonté encore immature qui fait qu'un adolescent oublie quelquefois une 
promesse cinq minutes après l'avoir faite, cède à la première sollicitation 
nouvelle et comme l'oiseau sur la branche s'envole soudain ailleurs avec tous les 
copains, sans prévenir et sans penser à mal. 
 

Dans l'expression de la foi ou l'écoute de la Parole de Dieu, qu'est ce au fond 
qu'un cœur pur? C'est quelqu'un qui voit juste et va d'emblée à l'action de Dieu. 
D'une manière toute simple, fi voit l'essentiel: la bonté de Dieu, sa grandeur, la 
fragilité de l'homme... Cela ne signifie pas qu'il y ait une interprétation unique 
de l’Ecriture ou une formulation-modèle, car la puissance de la Bible est 
tellement vaste et féconde qu'elle ne cesse pas de produire des fruits nouveaux 
au fil des siècles et des années. 
 
Récemment, j'ai écouté une soixantaine d'enfants exprimer leurs professions de 
foi et deux d'entre elles me restent présentes à l'oreille : « Je crois en Dieu com-
me une mère croit en ses enfants ». Au début, j'ai cru à une erreur de formula-
tion: Dieu serait comme une mère pour nous. Mais une explication supplémen-
taire nous prouva qu'il s'agissait bien de l'inverse: la foi est une vie si fragile en 
nous qu'il faut en prendre grand soin. La seconde nous était livrée ainsi: « J'aime 
Dieu car il illumine notre vie. Il nous ouvre et nous apprend à ouvrir notre cœur 
aux personnes âgées, aux handicapés... ». Dans cette profession de foi, la consé-
quence (« j'aime ») est absorbée dans la profession de la foi, et le Je crois en 
Dieu qui... et qui me demande de l'aimer devient tout simplement: « J'aime Dieu 
car Il... ». Cette structure typique et masculine vient d'un cœur qui voit juste. On 
peut espérer en effet qu'il verra Dieu celui qui voit l'action de Dieu parmi nous, 
et qui fonde toute sa foi sur sa bonté à notre égard. On peut même deviner com-
ment, dans les dérives ultérieures, le péché risque de modifier cette structure 
pour faire perdre à Dieu sa place seigneuriale. L'intéressé se trouverait alors em-
pêtré dans lui-même :  « Moi, je... car je... ». 

 
Quelle belle surprise un jour, alors que je venais de lire l'évangile de la 

Samaritaine avec des jeunes du collège, d'entendre un garçon dire : « Moi, ce 
que je trouve bien, c'est qu'elle est tout de suite retournée dans son village et 
qu'elle a dit aux gens : "Venez voir, un homme, il m'a dit...'. Eh bien, les gens ils 
sont venus et ils ont cru". Et comme je le reprenais sur son « tout de suite » en 
lui signifiant qu'il court-circuitait toute une conversation sur l'eau du puits et 
l'eau vive, une fille enchaîna: « Moi, justement, je pensais à elle. Je la voyais 
quand Jésus s'est approché pour lui parler. Elle devait être en colère et contente 
à la fois. Peut-être qu'elle s'est demandé si elle allait répondre ou faire comme si 
elle n'avait pas entendu ». 
 
94 

Avec des jeunes 
 
L'écho de la Parole 
 

Avec un groupe de lycéens, j'avais cette année un rendez-vous biblique 
hebdomadaire. Nous lisions un passage de l’Ecriture et partagions des 
impressions avant d'entrer dans une explication suivie du texte. Voici encore 
quelques exemples de réactions qui m'ont indiqué comment la Parole atteignait 
des cœurs Purs. 

Une fois, nous partagions sur le retour des disciples, assez fiers de la mission 
accomplie (Luc 10,17-24). Le Seigneur les appelle à convertir leur joie: « 
Réjouissez-vous plutôt de ce que vos cœurs se trouvent inscrits dans les cieux... 
» et leur donne en lui-même une manifestation de cette joie sous l'action de 
l'Esprit-Saint, qu'il commente ensuite: « Heureux les yeux qui voient ce que 
vous voyez ». Un jeune réagit à la simple lecture du texte, venant se frotter au 
verset 18, le plus difficile de ce passage: « je voyais Satan tomber du ciel 
comme l'éclair ». « Eux, dit-il, ils racontent leurs petits succès, mais Jésus a un 
regard plus élevé et plus large. Il voit Satan qui s'effondre ». Cette dernière 
phrase n'avait peut-être pas toujours grand sens dans son esprit, mais il 
comprenait que Jésus voit les choses autrement, au niveau de la volonté de 
Dieu, de son accomplissement victorieux ou de ce qui lui fait obstacle. Ainsi, 
dans son cœur pur, il percevait implicitement que la béatitude s'applique d'abord 
à Jésus, et que le cœur pur par excellence c'est lui, le bienheureux qui dès 
ici-bas voit Dieu. 

Un épisode plus amusant fut celui d'une constellation de réponses à propos de 
la parabole des deux enfants (Matthieu 21, 28-3 1). Etant donné la difficulté 
qu'il y a à expliquer la fin qui révèle subitement une colère inattendue de Jésus, 
nous en sommes restés à la figure de ces deux fils. « Celui qui n'y va pas, il ne 
faut pas lui tomber dessus tout de suite. Ce n'est pas forcément un hypocrite 
mielleux. Il a peut être aussi rencontré son cousin quand il était en train de se 
faire un sandwich à la cuisine avant d'aller au travail. Puis, ils se sont raconté 
leurs vacances, puis il n'y a plus pensé du tout... » Aux cœurs purs, tout est pur; 
la miséricorde prend le pas sur la sévérité du jugement. Mais le sentiment de sa 
trahison demeure. J’invitai ensuite à regarder le premier fils : « Celui-là, c'est 
comme saint Pierre ; il renie, ensuite il pleure, puis il fait le travail de Dieu ». « 
Non dit un autre, il s'est dit qu'il ne pouvait pas toujours se défiler par presse. Il 
s'est arraché et il y est allé ». « Peut-être que, en plus de sa paresse, il a vu qu'il 
avait fait de la peine à son père en l'envoyant promener, et ça ne devait pas être 
la première fois ». Et à la fin du tour de table, pour nous montrer l'immense 
variété du repentir toute la palette des sentiments qui l'inspirent, une phrase que 
j'ai prise pour une bêtise ou une boutade mais qui était davantage : « Tu sais, il 
a peut-être pensé tout simplement que s'il allait travailler il aurait un peu 
d'argent de poche ». Est-ce une caractéristique du cœur pur de voir tous les 
élans humains des plus élevés aux plus ordinaires, très simplement, sans fard,  

 
95 



Philippe Barbarin 
 
sans les juger ? C'est un fait en tous cas que, lorsque plusieurs jeunes contemplent 
ensemble une figure de l’Evangile, ils peuvent lui donner une extension universelle 
et découvrir les innombrables difficultés que l'appel de Dieu rencontre dans nos 
vies. 
 

Avec les aînés des jeunes, ceux qui entrent dans l'âge adulte et voient se profiler à 
l'horizon le moment des choix de vie, j'ai aussi l'occasion de partager l'Evangile. Ce 
partage a lieu après un temps d'engagement personnel dans la prière. Quelques 
exemples pourront continuer d'éclairer, aider à apercevoir la grâce de la pureté du 
cœur. 

Lorsque Jésus vient d'appeler les fils de Zébédée, l'Evangile nous dit que ce 
pauvre père fut planté là dans la barque avec les employés (Marc 1,20). Trois jeunes 
filles firent part de leur sentiment devant cet homme : 
 

- « Je veux bien que Dieu ait tous les droits, mais si jamais ça se passait comme 
ça, mon père, il serait fou ». 

_ « Mais non, dit une autre, il faut bien que nos parents nous laissent sortir puis 
partir. C'est bon pour eux de voir que notre vie vient de Dieu, qu'elle ne leur 
appartient pas ». 

- « Moi, je n'avais pas vu le problème. Je me disais que cet homme devait être 
heureux de voir ses fils partir, puisque leur heure venait de sonner avec le passage 
de Jésus ». 
 

Ces trois réactions partagées l'une à la suite de l'autre devant toute une 
communauté s'appelaient mutuellement. Provenant de la prière et de l'amitié, elles 
suggéraient pour chaque intervenante une mission envers celle qui avait parlé avant. 
Elles indiquaient un chemin de guérison intérieure du rapport entre le jeune et ses 
parents. La Parole de Dieu doit apporter la paix, et l'action de sa grâce vise la joie et 
le bien de tous. Celui qui est fort dans le combat spirituel s'en convainc, parfois à 
grand peine, tandis que le cœur pur le sait d'emblée. 
 

Après avoir prié l’Evangile de la résurrection de Lazare, un jeune s'exprime 
naïvement: « Je n'ai pas réussi ma prière. Il y avait trop de choses et de gens. Alors 
je n'ai pas su fixer mon attention. J'ai simplement vu que Jésus pleurait ». C'est le 
verset le plus court du texte et peut-être de tout l’Evangile (Jean 11,35). Mais 
pourquoi pleurait-il ? « Parce que Lazare venait de mourir et que c'était son ami. 
(Silence, puis ... ) Aussi, il pleurait à cause de ses sœurs parce qu'il les aimait et 
voyait leur chagrin. (Nouveau silence). J'ai pensé aussi qu'il pleurait à cause de tous 
ces gens qui étaient avec elles, en deuil. Et aussi à cause de ceux qui murmuraient et 
doutaient de lui. Et même à cause de tous ceux qui doutent de Jésus maintenant... à 
cause de nous et de tous nos péchés ». Tout cela venait doucement, et le silence 
attentif des autres alentour était comme une demande que cette prière soit livrée 
jusqu'à son terme. A travers deux mots: « Jésus pleura », toute l'ampleur de la 
rédemption avait été perçue. 

 
 

96 

Avec des jeunes 
 

Cette perspicacité du cœur pur rejoint spontanément les travaux de l'exégèse, 
puisque certains commentateurs ont avancé qu'ici les larmes et le frémissement 
intérieur du Seigneur sont l'analogie johannique de l'agonie de Gethsémani. La 
béatitude des cœurs purs comporte donc aussi sa dimension théologique, car le fait 
de « voir Dieu » comporte aussi une certaine compréhension intérieure et ordonnée 
de la vérité de son dessein de salut. 
 
Dévoré du zèle de sa maison 
 

Parfois, celui qui voit juste dans sa prière, perçoit aussi la vérité de son péché et 
les turbulences ou les refus présents et ultérieurs. Telle jeune, après avoir perçu et 
goûté la beauté de la prière de Jésus devant le tombeau de Lazare, toute la 
puissance du Père qui vient sur lui, le ton d'action de grâce, la certitude d'avoir 
déjà été exaucé avant même d'avoir agi... (Jean 11,41-42), néglige étonnamment le 
fait même de la résurrection et vient buter sur les mots: « il s'écria d'une voix forte 
» : « Eh bien, pour moi, fi faudra que tu cries très fort pour me faire sortir ». 

Il y a là quelque chose de poignant. La prière a perçu - et c'est une belle grâce - 
la relation mystérieuse qui existe entre le Père et le Fils et simultanément elle a 
indiqué le péché : je sais que je suis au tombeau comme Lazare, depuis quelque 
temps déjà, je sais qu'on va venir crier pour m'en faire sortir: eh bien, il est peu 
probable que je réponde. Il faudra crier très fort. 

S'agit-il d'un cœur pur? D'une manière plus générale, quand sommes-nous purs, 
ou quand le serons-nous? 

On pourrait dire, en pensant aux deux utilisations que le Seigneur fait de cet 
adjectif dans le discours après la Cène (« Vous aussi, vous êtes purs. Mais pas tous 
» avant le départ de Judas, et après: « Déjà vous êtes purs » Jean 13,11 et 15,3) que 
nous sommes effectivement purs par grâce de Dieu et par le travail patient de Sa 
Parole lorsqu'elle a pu rencontrer notre assentiment intérieur et agir en nous. 
Encore faut-il pourtant que Judas sorte, c'est-à-dire toute cette partie de 
nous-même qui est plus hypnotisée par l'argent et les idoles de ce temps que 
préoccupée par les menaces qui pèsent sur la personne du Maître ou l'extension du 
Royaume. En outre, une fois que le traître a disparu dans la nuit, même si ceux qui 
restent sont déclarés purs, nous savons que les trois ans en compagnie du Seigneur, 
la vue de ses miracles et l'écoute de son enseignement ne vont pas garantir Pierre 
contre le reniement ni les apôtres contre la fuite. Déjà le sacrifice de Jésus les 
purifie, mais cette grâce est précaire. 

Ainsi, auprès de tous les baptisés, et par exemple auprès de tous les jeunes, 
l’Eglise a mission de faire entendre la Parole du Seigneur et de lui permettre d'agir. 
Elle doit guérir, encourager, purifier, brûler, émonder; c'est un vrai travail, et 
souvent une souffrance. Cela commence même parfois par une révolte. Un soir de 
 
 
 
 

97 



Philippe Barbarin 
 
 
semaine, dans une des salles de l’Aumônerie où plusieurs réunions avaient eu lieu, 
je trouve écrite en gros cette phrase, fruit manifeste de la réflexion de l'un des 
groupes de jeunes qui s'y étaient succédés : « Du cœur de l'homme en effet 
procèdent désirs mauvais, meurtres, adultères, vols... mais aussi le bien, l'amour des 
autres ». La désignation du péché et surtout de son origine avait eu quelque chose de 
révoltant, et il fallait que cette phrase du Christ en Matthieu 15,19 fut corrigée ! 
Travailler à la purification du cœur, c'est d'abord faire entendre cet avertissement du 
Seigneur et faire accepter que la porte lui soit ouverte, qu'il puisse paraître à la porte 
de chacun et faire lui-même la description de l'état des lieux. 

 
Chaque jeune est un sanctuaire de la présence de Dieu et lorsque le christ 

arrive au seuil, il trouve peut-être les choses comme dans le Temple: c'est la 
maison de mon Père, mais il faut voir le trafic. Outre les questions de la sexualité 
qui restent longtemps enfermées dans le silence parce qu'elles font l'objet d'une 
culpabilité trop vive ou qui n'apparaissent pas dans la confession parce que l'on 
pressent l'effort qu'exigerait leur purification, il y a souvent un vaste imbroglio 
affectif où se mêlent une délicatesse et une attention touchantes avec une attache 
floue à l'autre ou au groupe d'où la liberté et la volonté personnelles auront du 
mal à émerger. Alors qu'on s'attendait à trouver derrière un visage gaillard un 
espace de lumière tranquille, on trouve parfois un marasme obscur où l'angoisse 
de l'avenir, le manque de confiance en Dieu, la crainte de ce que les autres vont 
penser, conjugués parfois à un bon paquet de paresse, font que tout semble 
bloqué. Le règne des matières scientifiques, la rude concurrence pour tous les 
passages en classe supérieure et les concours, les injustices dont on est l'objet ou 
le témoin, étendent juqu'à l'intérieur des consciences la crainte sociale que tout 
soit en fait vraiment soumis à la loi de la jungle. Puisque les objectifs humains 
que tout le monde alentour, en commençant par la famille, fait miroiter comme 
primordiaux ne sont accessibles qu'au terme d'une course âpre et tendue, le cœur 
se durcit et fait le chemin inverse de ce que propose la conversion biblique. 
Réceptif à la Parole de Dieu à l'heure du catéchisme, ce cœur de chair devient un 
cœur de pierre ou un lieu de ténèbres. 

C'est alors que doit paraître le Seigneur et qu'il fait entendre sa colère pour que 
le Temple soit purifié. La vie des disciples est un sanctuaire et il ne saurait tolérer 
que la maison de son Père devienne un repaire de brigands. 

Un de mes amis me disait un jour, tandis que nous échangions sur nos 
expériences d'aumôniers: « Les jeunes ont droit à notre indignation ». Parfois ils 
l'attendent. Dans certains cas, il faut tout simplement se révolter, à l'image du 
Seigneur qui, sans explication, se fait un fouet de cordes et chasse tout le monde, 
en jetant l'argent et renversant les tables (Jean 2,15). Il y a aussi des situations 

 
 
 

98 
 

Avec des jeunes 
 
 
où il faut agir avec fermeté, mais prendre le temps d'expliquer et de discuter, 
comme le Seigneur qui fit attention aux plus humbles, les marchands de colombes, 
les appela à opérer eux-mêmes cette purification et leur en donna la raison: « 
Enlevez cela d'ici. Ne faites pas de la maison de mon Père une maison de 
commerce » (2,16). De nombreux exemples d'une vie en aumônerie me viennent à 
l'esprit en écrivant ces lignes. 
 

Je ne dis pas que tout cela se passe aisément et qu'il n'y a pas à l'occasion une 
révolte bruyante ou sourde. Mais j'ai confiance que si l'on n'agit que parce que l'on 
est « dévoré du zèle de sa maison », cet amour sera perçu et la véhémence 
éventuelle de sa manifestation sera tôt ou tard admise comme légitime. Combien de 
fois n'ai-je pas entendu: « Tu sais, tu as bien fait de te mettre en colère, car nous, 
nous aurions continué ; nous ne nous étions pas rendu compte ». 

Dans cette parole, on entend l'écho de la dernière des huit béatitudes dont la 
signification n'est pas seulement sociale. Il est en effet bienheureux celui qui 
accepte d’être persécuté pour que la justice, c'est-à-dire le droit et la sainteté de 
Dieu soient défendus en lui, au besoin contre son propre péché. Il faut le cœur doux 
et humble, pauvre et pur du Christ pour accepter même la persécution afin que le 
Royaume s'établisse à demeure chez nous. 

A quoi voit-on que la purification est utile, qu'elle est une souffrance qui guérit 
plus qu'elle ne blesse ? Ici encore, au test de la charité concrète : on sait si des 
jeunes aiment leur communauté et veulent la joie de tous plus qu'ils ne recherchent 
leur bien-être personnel, s'ils acceptent sans recul intérieur de faire quelque chose 
qui ne leur plaît guère, au moment qu'ils n'ont pas choisi, tout simplement parce que 
c'est nécessaire, parce qu'il faut que quelqu'un le fasse maintenant. Naturellement, 
beaucoup de choses se passent entre eux. C'est l'exemple proche de celui qui, à un 
moment inattendu, manifeste sans le faire exprès sa disponibilité intérieure qui finit 
par avoir raison des derniers obstacles. Les ruses et les fourberies encore 
invaincues se dissipent d'un coup quand le rayon de lumière du cœur pur d'un ami a 
fait irruption par un détail de la vie courante. 

Pour ceux qui travaillent avec des jeunes, il importe de vivre dans la gratuité et 
la patience. L'objectif est toujours au-delà du résultat perceptible. les premières 
adhésions fermes - et même claironnées -peuvent se transformer en esquives ou en 
refus. Lorsque beaucoup se mirent à croire en lui après la purification du Temple, 
Jésus non plus ne s'y fia pas, parce qu« il les connaissait tous,... il savait ce qu'il y 
avait dans l'homme » (Jean 2,24-25). 
 

Dans les grands rassemblements de jeunes, l'expression démonstrative de la foi, 
l'enthousiasme des chants ou la variété des témoignages et des contacts tient lieu de 
« ces signes que Jésus faisait » (2,23) et entraîne souvent l'adhésion des hésitants. 
Les animateurs - tout en se réjouissant de cela - savent que l'objectif est encore loin; 

 
99 



Philippe Barbarin 
 
l'appartenance véritable à Celui qui est mort et ressuscité pour nous demandera 
tout un chemin parsemé d'obstacles. Mais en vérité, les jeunes naissent alors à la 
vie de I’Eglise, immense famille où des rapports tout simples font tomber bien 
des barrières, et ils perçoivent confusément son mystère. 
 

Car au fond, l’Eglise est épouse et veut l’être. De toute sa pureté intérieure, 
elle désire être fidèle, écouter, servir et semer toujours l'espérance dans le 
monde. Elle porte en elle la Vie et toute sa fécondité consiste à l'offrir aux 
autres. 
 

Avant de quitter Lourdes, au printemps, nous échangions sur les jours passés 
ensemble dans le cadre du FRATernel (rassemblement des jeunes 
d’Ile-de-France) et sur les jours à venir qui nous séparaient de la toute proche 
fête de Pâques. Une jeune se mit à parler du Samedi-Saint en des termes simples 
et fervents. Ses expressions étaient très féminines, certaines semblaient étranges. 
Toutes nous parlaient de Marie. Il me semble que, lorsque nous partageons notre 
foi et percevons l'appel ou l'œuvre de Dieu en nous, nous nous situons au cœur 
de l’Eglise, nous désirons répondre et coopérer d'un cœur pur. Et à cet 
endroit-là, nous rencontrons Marie. Beaucoup de jeunes pensent à elle et savent 
lui parler et se confier à elle. A l'occasion même, ils disent à son sujet des choses 
simples qu'ils n'ont ni lues ni entendues. Par ces mots, ils expriment tout le 
mystère intérieur de l’Eglise qui est de répondre oui comme la servante du 
Seigneur a su le faire quand l'ange est venu lui annoncer quel serait le chemin de 
sa vie de femme et comment Dieu lui demandait de collaborer à son projet 
d'amour pour les hommes. 
 

NIMÉE par l'Esprit, la vie du Christ lui-même, nous dit St Paul, « 
n'a pas été oui et non, il n'y a eu que oui, en lui » (2 Corinthiens 
1, 19). En Jésus, qui est «plein de grâce et de vérité » (Jean 1,14), 
on peut contempler l'activité intense de sa liberté au service du oui. 

En nous, ou dans les jeunes qu'il nous est donné de servir, on peut aussi la 
percevoir, car Dieu fait grâce à tous ses enfants et, dans le Fils bien-aimé, nous 
avons tous reçu notre part de l'amour bienveillant du Père. Mais les dégâts du 
péché sont considérables et la liberté spirituelle se trouve paralysée dans des 
refus, des manques de foi ou des poussées d'orgueil. C'est une grande mission de 
briser ces obstacles pour que l’Evangile des béatitudes soit réaccrédité dans le 
cœur de chacun. Dans la contemplation du Seigneur, la liberté malade peut 
désirer sa guérison et dans le pardon elle peut guérir et renaître. 
 

Nous tous - et la génération montante comme ou plus qu'une autre -, nous 
avons besoin d'une réelle intériorité pour nous souvenir du oui du Christ. Il nous 
faut vivre dans un amour fort et concret pour être fidèle à ce oui. Assurément  
 
100 

Avec des jeunes 
 
notre joie et le bienfait  en ce monde seront grands. C'est la paix des hommes 
qui est en jeu dans le déploiement de la gloire de Dieu. 

La béatitude des cœurs purs peut être relue entre les deux qui l'encadrent, 
celles de la miséricorde et des artisans de paix. L'itinéraire spirituel qui se 
dessine vient de l'amour, suppose la pureté et apporte la paix. Il est parallèle à 
celui qu'indiquent les trois premiers fruits de I’Esprit, énoncés par saint Paul: 
l'amour, la joie, la paix (Galates 5,22). 
 

Philippe BARBARIN 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Philippe Barbarin, né en 1950, prêtre en 1977 (Diocèse de Créteil). Aumônier des Lycées 
de Saint-Maur et prêtre à la paroisse Saint François de Sales d'Adamville. A publié Vivre 
l’Eucharistie (Droguet-Ardant, 1981). Animateur de l'émission « Un prêtre vous répond » 
(Radio Notre-Dame). 
 
 

101 

A 



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
Dominique NOTHOMB 
 

Culture traditionnelle africaine  
et notion chrétienne du péché 

 
e cardinal (nommé) Hans-Urs von Balthasar, dans son dernier 
dernier article paru dans cette revue, notait : 
 
« On rencontre les notions de «faute » et de réparation partout 

réparation partout où existent une conscience personnelle et un 
ordre social: aussi bien dans les religions asiatiques... que dans 
les religions africaines qui ont une conscience aiguë de la honte 
et de la faute surtout par rapport à la communauté, mais où 
s’exprime également le sentiment de troubler l’harmonie 
collective du monde et des forces qui y règnent » (1). 
 

A quel point cette observation d'un théologien qui n'a pas vécu en 
Afrique, sonne juste, c'est ce que voudrait démontrer cette brève 
réflexion. Au cours des vingt-et-une années que j'ai passées au Rwanda, 
cette question de la faute, telle que la culture traditionnelle la 
concevait, a fait l'objet de plusieurs études (2). Depuis dix ans que je 
suis au Tchad, les constatations recueillies ici ont largement confirmé, 
en les nuançant et les enrichissant, celles que j'avais faites là-bas (3). 
On aurait cependant tort de les généraliser trop vite à l'ensemble des 
cultures traditionnelles de ce pays, et encore moins de l'Afrique noire. 
On peut présumer toutefois que les notions glanées dans les deux aires 
culturelles ci-dessus mentionnées se retrouvent, grosso modo, dans 
beaucoup d'autres de ce continent - et peut-être plus largement encore. 
 
 
 
(1) Communio, XIV, 1, janv.-févr. 1989, p. 28. 
(2) Par exemple: « Un humanisme africain », Lumen Vitae, Bruxelles, 1965, p. 103-104. 
Mieux: « La notion du péché en culture rwandaise », dans Théologie et pastorale au 
Rwanda et au Burundi, Bujumbura, 1968, n. 6, p. 230-243. « La conception rwandaise 
du mai moral », dans Revue de Psychologie des peuples, 21 trim. 1968, p. 157-17 1. 
(3) Très sommairement dans Je crois à la rémission des péchés, Cahiers de la Vigne, 
Bruges, 1986, n. 4, p. 106-117. 

 

102 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 

On ne peut aborder l'étude de la notion de la faute morale dans une 
culture donnée qu'à partir d'une vision globale de l'existence humaine, et du 
monde, et plus précisément de la conception que cette culture propose de la 
fin ultime de l'homme, des valeurs morales promues par cette tradition et 
des critères de moralité dont elle se sert pour déclarer bon ou mauvais tel 
acte humain (ou tel acte de Monime). Je ne puis entreprendre ici un exposé 
de ces divers présupposés, ce qui exigerait, pour les traditions culturelles 
que j'ai pu étudier, de longs développements (4). La présente contribution 
se situe dans des limites très étroites. Elle vise à proposer une sorte de 
typologie des actes qualifiés de mauvais, tels que les concevaient (et les 
conçoivent encore) la culture rwandaise d'une part, celle de l'ethnie 
ngambay d'autre part, dans la mesure où elles n'ont pas subi l'influence 
chrétienne (ou musulmane) (5). 
 

Assez souvent, dans les études publiées sur ce sujet (6), on classe les 
actes mauvais en distinguant les diverses personnes, ou communautés, 
contre lesquelles ils sont commis: la famille, le village, les personnes 
sacrées, la communauté ethnique ou nationale, les ancêtres, les puissances 
invisibles, voire (peut-être) le « Grand Dieu ». Classification commode, 
mais qui en reste à la surface des choses. J'en propose ici une autre, qui se 
base sur la manière dont les actions censées mauvaises « fonctionnent », à 
savoir selon ce qui est requis pour qu'elles soient considérées comme ayant 
été commises, quelles en sont les conséquences, comment celles-ci se 
produisent, quel ordre de valeurs elles perturbent, et, en conséquence, 
comment peut se faire le rétablissement de l'harmonie brisée (la faute étant, 
dans tous les cas, la rupture d'une harmonie donnée. 
 
(4) Voir, par exemple. « Un humanisme africain », cité dans la note 2 p. 41-54. 149184. 
240-242. etc. « Mœurs bantoues, mœurs chrétiennes », dans Parole et Mission. 1969, p. 
320-332. « Possibilité et nécessité d'une morale chrétienne du type ‘ntu'», dans Au cœur de 
l’Afrique. Bujumbura. 1969. n. 5. p. 237-253. Voir également: Mbambi Monga-Oliga: 
« Aspects de la morale Zaïroise traditionnelle » dans Ethique et société. Kinshasa, 1980. p. 
267-280, qui se réfère à d'autres auteurs. Pour le Tchad, plus particulièrement l’ethnie 
Ngambay. Louis Draman. Symbolisme religieux dans l’Ethnie Ngambay. Ottawa. 1976. p. 
42-51. 
(5) Opération difficile pour un observateur d'aujourd'hui. Les coutumes et le langage. donc les 
idées ainsi véhiculées. évoluent. A chaque moment de la recherche. il faut se demander si la 
donnée recueillie est authentiquement pré-chrétienne. Il arrive, dans certains cas, qu'un 
Africain soit moins bien placé pour. opérer ce discernement, car la mutation culturelle s'opère 
en lui. parfois à son insu. Il objective donc plus difficilement ce qu'il vit intensément. 
(6) Par exemple Waswandi Ngoliko. dans « Langage hamartiologique erilolo dans la société 
africaine, et le sens chrétien du péché » dans Revue Africaine de Théologie. Kinshasa. Vol. 
12. n. 23-24. avr.-oct. 1988. p. 139-172. Spécialement p. 150-163. 
 

103 

L



Dominique NOTHOMB 
 

Dans les publications élaborées à l'époque de mon expérience 
rwandaise, m'inspirant des travaux de l'abbé Alexis Kagame (7), je 
comptais deux espèces différentes d'actions réputées mauvaises selon les 
traditions de ce peuple. Depuis que j'ai pris contact avec l'ethnie 
ngambay, au sud du Tchad, la typologie s'est enrichie et comporte 
désormais six types distincts d'actes fautifs. Rétrospectivement, je pense 
qu'elles peuvent se vérifier également dans la zone culturelle rwandaise, 
et sans doute dans d'autres encore. 

Cette typologie fonctionnelle offre une grille d'interprétation qui 
s'avère être très utile lorsqu'on confronte, comme nous le ferons, mais 
trop sommairement, la conception traditionnelle des actes moralement 
mauvais avec la notion biblique de « péché ». 
 
La transgression de l'interdit 

Le mot « interdit», tel que nous l'utilisons ici, est un terme technique 
(8). Il faut absolument en distinguer le sens de celui qu'il a dans le 
langage courant, ou de celui proposé dans les dictionnaires (9). Pour 
procéder avec précision, énumérons les traits essentiels qui constituent 
l'interdit. 

L'interdit est évidemment une loi négative: elle oblige à ne pas poser 
tel acte. Cette loi est médiatisée, voire fixée, par la coutume. Elle a 
parfois comme origine un fait historique (connu ou non) d'où on a déduit 
une causalité (10), ou une expérience malheureuse dans le domaine de 
l'hygiène, ou encore la malveillance d'une catégorie de personnes 
 
 
(7) Particulièrement dans Philosophie Bantu-Rwandaise de l’Eire, Bruxelles, 1956, pp. 
391-400 et La philosophie Bantu comparée, Présence Africaine, Paris, 1976, pp. 274-281. 
(8) En langue rwandaise, et en général dans toutes les langues dites « bantoues », il existe 
un mot technique pour le désigner: umuziro. Kagame, op. cit. 1976 p. 279, donne les 
équivalents en cinq autres langues et estime qu'on doit généraliser pour toute la zone 
bantu. En langue Ngambay, je n'ai pas, jusqu’ici, trouvé le mot technique correspondant. 
(9) Dans le langage courant, toute loi négative (« ne fais pas ») est qualifiée d'interdit. Le 
Petit Larousse identifie l'interdiction et la défense et mentionne un sens anthropologique 
du mot: « Rite négatif par lequel on doit s’abstenir d’un acte pour des raisons religieuses 
et morales ». Il ne s'agit pas exactement de cela ici. Chose curieuse, le Dictionnaire de 
Morale, édité par Otfried Höffe et publié en traduction française au Cerf, 1983, n'a pas 
d'article « interdit » pas plus que « défense». 
(10) Monseigneur Aloys Bigirumwami, évêque de Nyundo, et excellent connaisseur des 
traditions de son peuple, décédé en 1986, a beaucoup étudié les interdits. Il attribuait au 
sophisme « Post hoc ergo promer hoc » l'origine de la plupart d'entre eux. Dans « Péché 
et culpabilité dans les Miziro à la lumière de l'Evangile »,  in Au cœur de l’Afrique, XXIII, 
n. 1, janv.-févr. 1983, H. Ntahomvukiye propose une approche positive des interdits 
traditionnels du Burundi. 
 

104 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 
(par exemple: les hommes) à l'égard d'une autre (les femmes). 

La transgression de l'interdit se produit par la seule action extérieure. Il 
se peut que la personne qui pose l'acte ignore l'interdit, ou qu'elle n'ait 
aucunement l'intention de le transgresser. Cela n'a aucune importance. Si 
l'acte est posé, il produira son effet. Il n’y aurait donc pas lieu de qualifier 
le transgresseur de « coupable » si on prend ce mot dans le sens que nous 
estimons, nous, « moral », et qui engage une volonté libre, puisque ni la 
connaissance ni le consentement ne sont requis. Reprenant la distinction 
classique, Kagame affirme que la transgression de l'interdit peut n'être 
qu’un acte de l'homme sans être un acte humain. Cf-pendant, selon la 
coutume, chacun est « obligé en conscience » de respecter les interdits. Il 
doit tout faire pour éviter de les transgresser. Si par malheur, il en a 
transgressé un, même sans le savoir ou sans le vouloir, il se considère 
comme « coupable» pour le motif que nous allons dire. Il n'est d'ailleurs 
nullement nécessaire que d'autres personnes sachent que l'interdit a été 
transgressé, ni que l'autorité sociale (familiale, villageoise, religieuse, etc) 
intervienne pour que cette transgression produise ses effets. 

C'est justement ici que se situe l'élément propre qui fait de l'interdit une 
loi radicalement distincte des autres: dès que l'acte interdit est posé, il 
déclenche un automatisme infaillible. Tôt ou tard, un malheur (11) va 
frapper celui qui a commis la transgression, lui en personne, ou les 
membres de sa famille ou du groupe social dont il est ontologiquement 
solidaire. 

Cet automatisme provient de la cohésion du cosmos. En effet, I’harmonie 
perturbée par l'acte interdit est l'ordre cosmique, cet équilibre des forces 
qui, selon la volonté du Créateur, doit exister entre les choses, les hommes, 
vivants ou défunts, les puissances invisibles (impersonnelles et 
personnelles). Lorsque cet ordre n'est pas respecté, une sorte de justice 
immanente s'exerce nécessairement. 

Dans toutes les ethnies de l’Afrique noire, et sans doute ailleurs, il existe 
un nombre presqu'illimité d'interdits, au sens technique de ce mot (12). On 
y distingue facilement des interdits alimentaires (auxquels les femmes 
enceintes sont particulièrement assujetties), des interdits sociaux (ne pas 
prononcer tel nom, de pas imiter telle personne, ne pas se trouver avec telle 
personne ... ), des interdits sexuels, des interdits religieux et des interdits 
spécialisés concernant telle ou telle catégorie de personnes (chasseurs, 
 
(11) En langue rwandaise, le terme technique qui désigne cette sorte de malheur est 
« ishyano ». Tout autre malheur s'appelle « icyago ». En langue Ngambay, le « né köb » était 
exactement cela. 
(12) M. Bourgeois dans Banya-Rwanda et Burundi, Bruxelles, 1954, t. 111, 222 affirme que 
leur nombre est « quasi-infini». A. Bigirumwami, dans Imigàngo y’imigenzo n’iymizilirizo, 
Nyundo, 1964, en décrit des centaines. 
 

105 



Dominique NOTHOMB 
 
forgerons, potiers, etc). Ce n'est pas le lieu, ici, d'en dresser la liste ni de les 
décrire. 

Le rétablissement de l'équilibre rompu peut se faire, dans de nombreux cas 
(le plus souvent, ici au Tchad), par des rites annulatoires (actions en sens 
contraire, offrandes, manducation de tels aliments ... ). En d'autres cas (le plus 
souvent au Rwanda), aucune réparation n'est possible. Il n'y a qu'à se préparer 
au malheur inévitable et le subir sans se révolter. 
 
La transgression de l'acte détendu 
 

C'est Kagame qui, dans plusieurs de ses ouvrages, a bien mis en lumière la 
différence essentielle entre « acte interdit » et « acte défendu » (13). Il faut 
absolument éviter de les confondre, ce qui, hélas, est fréquent. 

L'harmonie en cause, ici, est l'ordre social dont l'autorité en place est 
responsable. La défense est fixée ou promulguée (explicitement ou 
implicitement) par cette autorité. Elle se présente aussi sous forme de loi 
négative: « ne fais pas ». Mais contrairement à l'interdit, l'acte transgresseur de 
la défense ne déclenche aucun automatisme de malheur. Il n'a aucune 
conséquence tant qu'il n'est pas connu par les personnes lésées ou par l'autorité 
responsable. Aussi longtemps que l'acte reste caché, celui qui l'a posé doit 
s'ingénier à ne pas le révéler. S'il parvient à garder son secret et à échapper aux 
enquêteurs, celui qui a posé l'acte en question se considère comme habile et 
intelligent. Si l'autorité s'est montrée ainsi incapable de découvrir l'auteur de 
l'acte défendu, c'est elle qui est en faute. 
 

Le mensonge et le vol sont des exemples typiques (du moins dans beaucoup 
d'ethnies) d'actes défendus, mais non frappés d’interdits. Des proverbes disent 
que le voleur est celui qui s'est fait prendre. On peut également ranger parmi 
les actes défendus et non interdits tous les délits passibles de peines imposées 
par l'autorité, comme: brûler une maison, blesser le bétail, endommager la 
propriété d'autrui, certains homicides. Il peut arriver qu'un acte défendu soit 
aussi frappé d'interdit. Dans ce cas, les conséquences cumulent. 
 

Parfois, pour déclarer quelqu'un coupable d'un acte défendu, l'autorité fait 
intervenir un jugement par ordalie ' ou un jurement. On fait subir l'épreuve de 
la boisson venimeuse, de la foudre, du feu, de la bête sauvage... L'inculpé jure 
de son innocence et subit l'épreuve. Si celle-ci tourne contre lui, il est déclaré 
coupable sans autre preuve, et puni. 

 
 

(13) Voir la note 7. Egalement: Mbonyinkebe Smaragde, « Brèves réflexions sur la conception 
traditionnelle du péché en Afrique centrale », dans Cahiers des Religions africaines. Kinshasa, VIII, 
n. 16, 1974, p. 155-165. 

 

106 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 
Lorsque l'autorité responsable a pris l'auteur du délit, ou celui qui est 

considéré comme tel, elle lui fait subir une punition: prison, supplice, 
amende. Par l'accomplissement de cette punition ou le versement de 
l'amende, l'équilibre rompu est rétabli. L'autorité acquitte le coupable et 
tout retourne dans l'ordre. 

Si l'auteur du délit n'est pas connu, ou s'il n'est pas déclaré' coupable, il 
estime qu'il a eu la chance avec lui. Dieu lui a été favorable. Il n'a aucun 
regret à avoir et il peut légitimement s'en féliciter. 
 
Poser un acte méchant 

Il s'en faut que tous les actes qualifiés de mauvais se réduisent aux 
interdits et aux défendus, comme je l'ai pensé dans un premier temps. 
L'expérience et une meilleure connaissance du langage et des coutumes 
m'en ont fait découvrir encore deux qui sont irréductibles aux précédents. 
Et d'abord une sorte d'actes fréquents qui interviennent dans les relations 
sociales courtes dont l'autorité n'a pas à s'occuper, du moins en principe. Je 
nomme ces actes: « actes méchants », parce qu'ils sont produits par un 
cœur méchant. Appartiennent à cette catégorie les injures ou les insultes 
ordinaires, les querelles entre époux et voisins, les moqueries, les 
provocations, etc. 

Ces actes ne provoquent pas des malheurs automatiques (comme les 
interdits) et ne relèvent ordinairement pas du jugement de l'autorité 
(comme les défenses). Mais ils engendrent une sanction sociale plus grave: 
l'inimitié, laquelle touche l'individu et sa famille. L'ennemi acquiert le droit 
à la vengeance privée. Celle-ci peut se faire par des actes semblables à 
ceux qui ont été subis ou, ce qui est encore pire, par la malédiction. 
Celle-ci peut faire venir sur l'agresseur une quantité de maux - stérilité, 
folie, ne pas trouver de conjoint, maladie, perte des biens, même la mort. 

Pour le rétablissement de l'harmonie brisée, une réconciliation est 
cependant possible dans beaucoup de cas. Pour les petites disputes, cette 
réconciliation se fait à l'amiable entre les opposants, par des gestes 
d'amitié. On se serre la main, on mange ensemble. L'affaire est alors 
terminée. Mais parfois l'inimitié perdure, elle est même entretenue et 
considérée comme un devoir de fierté familiale. Pour les inimitiés plus 
graves, un médiateur est nécessaire. Celui-ci décide ce que le coupable doit 
faire pour réparer le mal commis. Ici encore, lorsque l'ordre est 
extérieurement rétabli, il arrive que la haine reste vive dans les coeurs. Le 
droit à la vengeance continue à prévaloir. 
 
L'acte indigne 

Bien distinct encore des précédents, l'acte que j'appelle « indigne » est 
celui qui est contraire aux conventions sociales propres à une famille, à 
une communauté, à une ethnie ou à un autre groupe donné. 

107 



Dominique NOTHOMB 
 
L'homme qui se conforme à ces conventions est un « juste » qui marche sur le 
bon chemin. Il est respecté. Il correspond aux idéaux de la société, au sur-moi 
collectif Par contre, celui qui ne se conforme pas à ces conventions pose un 
acte indigne, car non conformiste. Il est en effet moralement mal de ne pas se 
conformer aux coutumes, ou à ce que faisaient les anciens et les ancêtres de 
leur vivant. On le voit, l'harmonie en cause ici est I’honneur de l'individu ou 
de sa famille devant l'ensemble de la société. 

L'acte indigne, ou non-conformiste, ne provoque pas de malheur 
automatique, ni une punition imposée par l'autorité, ni la vengeance, mais bien 
une sanction très grave, peut-être la plus grave de toutes, à savoir la mauvaise 
réputation, la moquerie, la méfiance de la communauté, et, dans le cœur du 
coupable, la honte (14). Dans certaines ethnies, des proverbes enseignent que 
la honte est pire que la mort. C'est une sanction terrible. 

Les actes indignes n'ont cependant pas tous la même gravité. Parmi eux, on 
peut ranger tous les manques de politesse et de bienséance, la gourmandise et 
l'ivrognerie, les relations sexuelles honteuses, parfois le fait d'être fille-mère. 
Egalement, la paresse de l'homme au travail, la négligence de la femme dans 
son ménage. la vantardise, le manque de respect des infirmes et des vieillards, 
les fautes contre l'hospitalité, la lâcheté à la chasse et à la guerre. 

Un rétablissement de l'harmonie brisée est possible, mais il exige un long 
temps. Il s'agit, pour celui qui s'est déshonoré, de poser de nombreux actes 
dignes, donc conformes aux canons des convenances sociales, et contraires 
aux actes indignes posés précédemment. Ce qui exige de lui un grand effort de 
maîtrise de soi. 
 
L'acte sorcier 

 
Il convient de signaler enfin deux autres sortes d'actes mauvais qui 

combinent certains éléments de fonctionnement des quatre précédents, mais 
sans S'identifier à l’un d'eux. Et d'abord « l'acte sorcier » qui se sert de l'ordre 
cosmique sans le troubler comme le faisait l'acte interdit. Il existe en effet dans 
le monde créé par Dieu des forces qui sont inconnues du vulgaire, mais 
connues de certains spécialistes en la matière, qui peuvent les utiliser ou les 
neutraliser. Parmi ces spécialistes, il y a les sorciers. 

L'acte de sorcellerie n'est tel que si (comme l'acte méchant), il vise à nuire à 
autrui. Le sorcier prétend (ou est censé) être capable de s'emparer des forces 
cachées dans les choses. Il arrive à ses fins par des moyens secrets. occultes, 
mystérieux, souvent nocturnes (actes 
 
(14) Selon J.J. Maquet, la morale traditionnelle rwandaise est. avant tout. une « shame-culture »: la pire 
sanction morale est la mauvaise réputation. Voir African worlds. 7he Kingdon ? of Ruanda. Oxford. 
1963. p. 184. 
 

 
108 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 
symboliques, objets bizarres, vocabulaire spécialisé, malédictions). Dans 
chaque langue, il existe des noms différents pour désigner les sorciers selon 
leurs spécialités. Il faut faire bien attention de ne pas les confondre avec les 
guérisseurs, qui sont aussi des spécialistes des forces cachées, mais qui sont 
bienfaisants. Au moyen de techniques dont ils ont le secret, ils aident leurs 
patients à retrouver leur équilibre dans le monde des hommes et des esprits, et 
à retrouver une santé menacée ou délabrée. Le sorcier, lui, est un être 
malfaisant, détesté de tous. 
 

L'élément le plus troublant dans ce type d'acte disqualifié par la coutume 
(l’acte de sorcellerie), est que n'importe qui peut être accusé d'être sorcier et 
être vraiment considéré comme tel, même s'il n'en a aucune conscience et s'il 
est parfaitement innocent. Toute personne dont le comportement est inhabituel 
(qui est trop belle ou trop laide, certaines vieilles femmes isolées, etc.) risque 
d'être accusée d'être sorcier ou sorcière sans aucune preuve réelle. 
 

La sanction de l'acte sorcier est la haine de la victime à l'endroit de la 
personne censée être sorcière, et le droit à la vengeance. Le sorcier, ou toute 
personne qui est considérée comme tel, est haï de tous, on le fuit, on a peur de 
lui. 
 

La victime d'un acte attribué à la sorcellerie va consulter le devin, 
personnage très respecté, qu'il faut également bien distinguer du sorcier (15). 
Lui aussi connaît des techniques occultes, mais il en fait usage pour découvrir 
celui ou celle qui a posé un acte de sorcellerie. En conséquence, il indique le 
moyen qui sera efficace pour se venger de lui et neutraliser son action. 
 

Lorsqu'une personne est déclarée coupable de sorcellerie, à tort ou à raison, 
elle est punie et frappée par ceux qui se considèrent comme ses victimes, 
même parfois jusqu'à ce que mort s'ensuive. Elle peut cependant échapper au 
châtiment si elle parvient à guérir sa victime, réelle ou supposée. 
 
L'omission d'un acte religieux obligatoire 

 
L'harmonie en cause est ici celle qui doit exister entre les vivants sur terre et 

les puissances invisibles : défunts, ancêtres, esprits divers. Respecter cet ordre 
de relations est, pour tout vivant, un des devoirs les plus impérieux dont 
l'observation conditionne son bonheur et l'obtention de sa fin ultime. 
 
(15) De même qu'on identifie souvent « guérisseur » et « sorcier », ce qui est une grave méprise, il 
arrive que l'on confonde le « sorcier » et le « devin ». Pourtant dans toutes les langues africaines, on les 
désigne par des termes différents. Le sorcier, on l'a vu, est un être malfaisant, honni de tous. Le devin, 
au contraire, comme le guérisseur, est bienfaisant et très estimé. 
 
 

109 



Dominique NOTHOMB 
 
Aussi bien, lorsqu'un homme omet de poser un acte religieux exigé par la 

coutume envers ces puissances, il fait un acte mauvais, une faute grave. C'est 
le cas, par exemple, lorsqu'à néglige d'offrir un sacrifice prescrit, les prémices 
de ses récoltes, ou lorsqu'il manque de respect envers des lieux sacrés. 

L'omission de l'acte religieux provoque un malheur, non plus automatique 
par causalité immanente comme dans le cas de l'interdit, mais causé par une 
intervention de la puissance offensée ou du défunt oublié. Le mécanisme, ici, 
n'est pas impersonnel. 

Pour arrêter le malheur, il faudra d'abord consulter le devin. Celui-ci 
découvrira quel est le défunt ou l'esprit qui a frappé. Il prescrira ce qu'il 
convient de faire pour l'apaiser: sacrifice ' amende, démarche auprès de telle 
personne, rite de purification. Le coupable posera cet acte de réparation et tout 
reviendra dans l'ordre. 
 
Considérations de synthèse 
    Résumons d'abord les données recueillies jusqu'ici. 

a) Dans chacune des six catégories d'actes fautifs que nous avons 
examinées, la malice de l'acte (ce qui rend l'acte moralement mauvais) est 
fondée sur ses conséquences malheureuses. Soit le malheur découlant de 
l'interdit transgressé, soit la punition de l'autorité, soit la vengeance, soit la 
honte, soit les coups frappés par la puissance invisible. Est moralement fautif 
ce qui provoque un malheur. 

b) L'individu est donc obligé en conscience de faire tout ce qui est en son 
pouvoir pour ne pas faire venir ce malheur sur lui ou sur sa famille et le 
groupe humain dont il est solidaire. Positivement, ce qui le pousse à agir ainsi ' 
c'est la recherche de son bonheur personnel, familial et social, vécu sur cette 
terre, et dans l'au-delà, dans le village des ancêtres, un bonheur humain, une 
vie, aussi intense que possible. Tel est le point de vue subjectif. 

c) Plus profondément, au niveau ontologique et donc objectif, on peut dire 
qu'est moralement bon ce qui correspond à l'harmonie du monde, et est 
moralement mauvais ce qui brise cette harmonie, cet univers qui, selon la 
culture traditionnelle, forme un tout cohérent où chaque élément (les choses, 
les animaux, les hommes, les défunts, les puissances invisibles) contribue, 
dans la dépendance au Dieu Créateur, à en assurer l'équilibre pour le bonheur 
de l'homme. 

d) Mais ce bonheur est continuellement menacé. Il y a en effet dans les 
choses, chez les hommes, les défunts et les puissances (mais non en Dieu, qui 
n'est que bon) des forces redoutables, visibles et occultes, qui peuvent à tout 
moment détruire ce bonheur et cette paix. Cette menace continuelle des forces 
néfastes provoque la peur dans le cœur de l'homme. Nous voilà revenus au 
niveau subjectif. Cette peur est un stimulant très puissant pour pousser chaque 
individu (qui ne vit jamais seul, mais se sent et se sait relié aux autres) à éviter  
 
110 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 
tout acte ou toute omission d'acte qui pourraient faire venir les nombreux 
malheurs dont il est, lui et les siens, menacé de tous côtés. 
 

On peut affirmer que la peur jouait un grand rôle dans la vie personnelle, 
sociale et morale, des hommes et des femmes formés par la culture 
traditionnelle. Mais il faut prendre garde de ne voir que les aspects négatifs de 
cette peur. Elle avait également des aspects positifs qu'il importe de souligner 
(16). Un certain réalisme, une certaine humilité de l'homme conscient de ses 
limites, la certitude fondée que des forces mauvaises agissent aussi dans le 
monde, donnent à tout homme raisonnable le droit d'avoir peur... 
 

e) L'analyse précédente a mis en relief la dimension collective de la faute. 
La culture traditionnelle africaine y est très sensible, et c'est une de ses 
richesses. A tel point que, dans certains cas, les responsables, ou les victimes, 
d'une faute commise par tel individu seront ceux qui a divers degrés lui sont 
solidaires, ontologiquement et socialement. 
 

f) Dans la motivation subjective, soit positive (la recherche du bonheur), 
soit négative (la peur du malheur), comme dans l'interprétation objective des 
actes fautifs, la référence au Dieu Créateur est rarement perçue (sauf 
implicitement comme nous le dirons) et plus rarement encore affirmée. 
D'après l'abbé Alexis Kagame, « en culture bantu » l’idée d'offenser Dieu n’est 
même pas concevable » (17). Mgr Bigirumwami, lorsqu'il était évêque de 
Nyundo, ajoutait: « Le Rwandais non chrétien ne S'imagine surtout pas qu’il 
puisse pécher contre immana (Dieu): c’est impossible » (18). Pour le Tchad, je 
n'oserais, actuellement, être aussi affirmatif. D'ailleurs, d'autres bons 
connaisseurs des cultures africaines n’hésitent pas à dire qu'il existait, dans 
plusieurs traditions, des actes considérés comme des fautes contre Dieu (19). 
Certains disent même que tout acte mauvais était considéré comme une 
désobéissance envers le Créateur (20). Ce qu'on peut affirmer avec certitude, 
c'est que d'une manière indirecte, Dieu est toujours concerné, puisqu'il est 
l'instance dernière et suprême de laquelle tous les êtres dépendent et le dernier 
recours en cas d'impuissance devant les autres moyens d'éviter les malheurs. 
Mais d'une manière directe ? J’hésiterais à l'affirmer. Pour le Rwanda ancien, 
ce n'est certainement pas le cas. 
 
(16) Voir « Ubwoba. Essai sur la peur dans le Rwanda ancien », dans (4 Revue du Clergé africain 
», mars 1964, p. 159-177. Egalement: « Un humanisme africain », cité à la note 2, p. 206-209. 
(17) Alexis Kagame, Philosophie Banlu comparée, Présence africaine, Paris, 1976, p. 280. 
(18) Mgr Aloys Bigirumwami, dans Imihango y1imigenzo n'iylmizilirizo, Nyundo, 1964, p. VIII 
et p. 175. 
(19) Ainsi Waswandi Ngoliko, dans l'article cité note 6, p. 154-155. 
(20) Ainsi Mbambi Monga-Oliga, dans l'article cité note 4, p. 270. 
 

111 
 



Dominique NOTHOMB 
 
Dieu est Dieu, et rien de ce que fait l'homme ne peut lui ravir quoi que ce soit. 
 
 
Le péché 
 
A partir de ce qui précède, nous pouvons aborder maintenant ce que la sainte 
Ecriture, spécialement dans le Nouveau Testament, appelle « de péché ».. 
Celui-ci « fonctionne » d'une manière radicalement différente des six types 
d'actions mauvaises analysées plus haut, et c'est pourquoi qu’ici, nous n'avons 
pas fait usage du mot « péché ». Il s’agit bien d'autre chose. Dans l'optique 
chrétienne, l’harmonie perturbée par le péché est celle de l’alliance que Dieu, 
par amour gratuit, a voulu sceller avec l'homme et la communauté humaine 
rassemblée par Lui. Le péché consiste à ne pas aimer le Dieu qui nous aime ou 
à  ne pas accepter d'être aimé par Lui. C'est là que se situe sa malice : il est un 
libre refus d'amour de Dieu. C'est donc un acte directement théologal. Il 
touche Dieu, il offense Dieu. Sinon, il s'agit d'une faute et non d'un péché. 
 

Il s'ensuit que le éché est un événement qui se produit d'abord et 
essentiellement dans une conscience libre, un acte intérieur un acte qui sort du 
cœur de l'homme, là où l'Esprit de Dieu répand cet amour nouveau et divin qui 
se nomme «charité», et où il rend l'homme capable de répondre à l'amour que 
Dieu a pour lui. Il s'ensuit encore que la racine du péché est avant tout 
personnelle.. se situant dans ce centre intime et incommunicable où chacun 
rejoint son Dieu dans l'Esprit Saint mais aussi s'en éloigne et s'en sépare. 
Toutefois cette dimension personnelle et théologale (trinitaire) en fonde 
toujours une autre, communautaire cette fois. A Plusieurs titres. Déjà par le 
seul fait, si bien perçu dans les cultures africaines, essentiellement 
relationnelles, que la personne humaine se définit autant par son ouverture aux 
autres et son enracinement dans le mos que par son autonomie (21). De plus, 
et c'est ici la nouveauté chrétienne, mais si facilement accueillie dans nos 
traditions au de notre incorporation dans le Christ. Tous les membres de son 
COrPs sont solidaires dans le bien comme dans le mal non sans que le cosmos 
en ressente les effets. 
 
 
(21) Cette dimension cosmique de la faute (et donc de la réconciliation) telle que les cultures 
africaines la perçoivent a été soulignée par certains évêques africains au Synode romain de 1983 
Voir, par eX- La Pénitence et la réconciliation dans la mission de l’Eglise, Centurion, Paris, 1984 
P. 50. 53, etc. Le pape Jean-Paul il a repris cette considération dans son Exhortation Apostolique 
Reconciliato et Paenitentia du 2 décembre 1984. aux numéros 8 et 26. Dans française de la 
Libreria Editrice Vaticana. p. 29 et 100. 
 
 
 
 
112 

Culture traditionnelle africaine et notion chrétienne du péché 
 

oncernant l’objet de la présente réflexion (la notion de l’acte 
moralement mauvais nous pouvons et devons « saisir les traditions et 
traditions et la religion nationales, et la religion chrétiennes  
(positives et négatives) qui interviennent entre les traditions et la 

religion nationales, et la religion chrétienne» (22). Discerner, dans ce 
domaine également, la ligne de continuité et celle de la discontinuité, les 
accomplissements et les dépassements, constitue une des tâches de la théologie 
africaine. Il n'est pas possible de l'entreprendre dans les limites de cet article. 
Celui-ci, par contre, a pu montrer avec quelle justesse le cardinal Hans-Urs 
von Balthasar ajoutait à la suite de la phrase citée au début: « En revanche, on 
ne parle de péché que dans les religions bibliques » (23). Un Africain formé 
par sa tradition, lorsqu'il devient chrétien, peut certes garder le sens qu'il 
reconnaît si intensément de sa solidarité avec les autres membres (vivants et 
défunts) de sa famille et ceux de son groupe social, ainsi qu'avec le cosmos, 
visible et invisible. Mais il retrouve, purifié et élevé jusque dans le Cœur 
aimant de Dieu, révélé en Jésus-Christ, le centre d'un ordre de cohérence et 
d'harmonie où tout, jusqu'aux intentions les plus secrètes de l'homme, Le 
touche, Le réjouit ou L'attriste, Le glorifie ou L'offense. Dieu n'est plus 
seulement Celui qui est au-dessus, ce dont la tradition avait la certitude, mais 
Il est au centre, et au centre de relations d'amour. Et cela transforme la valeur 
morale des actes sans détruire ce qui préparait cette nouveauté, mais en 
écartant ce qui en rendait impossible la perception. La faute est désormais 
reconnue comme péché. 
 

Dominique NOTHOMB 
 
 
 
 
 
(22) Décret Ad Gentes sur l’Activité missionnaire de l’Eglise, n.16, 4e paragraphe. Il faut corriger 
la tradition de l’excellent recueil des textes du Concile des Editions du Centurion, p. 566.Là où le 
latin dit : « … perspiciant rationes quae … », on a traduit : « … les raisons qui créent un 
désaccord entre… ». Les  rationes » ne sont pas que négatives ! – Voir, même Décret, n. 22, 
surtout le 2e paragraphe. Egalement Lumen Gentium, n. 16, Gaudium et Spes, nn. 57, 58, 59, 
62…Et bien d’autres documents officiels du Magistère. 
(23) Même référence que la note I 
 
 
 
Dominique Nothomb, né à Bruxelles en 1924, prêtre en 1948 dans la Société des 
Missionnaires d'Afrique (Pères Blancs). Doctorat en théologie à Tchad l'Angelicum de 
Rome. Missionnaire au Rwanda de 1956 à 1977. Au Tchad depuis 1978. Actuellement 
professeur de théologie au Grand Séminaire Saint-Luc, Bakara. B.P. 1168 N’Djamena, 
Tchad. 

 

113 

C 



Communio, n° XV, 1 - janvier-février 1990 
 
John H. NOTA, s.j.  
 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 

E ler mai 1987, Jean-Paul Il a proclamé Edith Stein bienheureuse, 
bienheureuse, pour l'héroïsme de sa vie et sa mort de martyre, 
martyre, assassinée «ex odio fidei» en haine de sa foi catholique. 
catholique. Soyons reconnaissants au Pape d'avoir pris cette 

cette décision, malgré les objections. Edith Stein mérite cet honneur. 
Nous avons besoin d'elle, vraie femme d’Eglise en notre siècle. 

Un matin de 1921, après une nuit entière passée à lire l'autobiographie 
de Thérèse d’Avila, quand Edith Stein ferma le livre et dit: « C’est la 
vérité », elle sut que Dieu l'appelait à être Carmélite et d'abord à entrer 
dans l’Eglise catholique. Elle avait soif de vérité et avait lutté pour 
trouver la vérité qu'elle avait finalement reconnue en Thérèse, fille de 
l’Eglise. Thérèse avait vécu dans l'amour de Jésus qui avait dit de lui: « 
Je suis la vérité ». On peut dire qu'en Thérèse ' Edith Stein découvrit 
expérimentalement ce qu'elle savait déjà par ouï-dire: Jésus était la vérité 
de sa recherche philosophique et le Messie de sa foi juive. 

Sur son lit de mort Thérèse s'était déclarée « fille de l’Eglise ». Elle 
fut proclamée plus tard « Docteur de l’Eglise ». Pour Edith Stein, le sens 
de ces affirmations était clair: Thérèse n'était pas seulement mue par 
l’Esprit, comme le disent ceux qui rabaissent son amour de l’Eglise. Elle 
était, bien sûr, mue par l’Esprit. Mais c'était l'Esprit de Jésus, présent 
dans l’Eglise, cette Eglise hiérarchique Corps mystique de Jésus 
lui-même. 

Aussi, avec son sens pratique, hérité, je pense, de son admirable mère 
juive, Edith décida d'acheter un catéchisme catholique et un missel. Le 
catéchisme pour connaître la doctrine de l’Eglise, le missel pour 
apprendre ses prières. (Je me souviens qu'après un exposé sur Edith 
Stein, quelqu'un m'avoua: « C’est bizarre. Je n’aurais jamais eu l’idée 
d’acheter un catéchisme »). 

Le raisonnement d’Edith fut clair dès le début: vouloir Jésus, c'est le 
vouloir comme rabbi, comme maître. Non seulement il transmet le 
message du Père, mais il est lui-même ce message. Il est plus que les 
prophètes de son ancienne foi juive: il est la parole de Dieu même, 
incarnée en son Fils. Et après sa mort, sa Résurrection, son Ascension, il 
continue de faire entendre son message en envoyant son Esprit à son 
 
 

114 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 

Eglise. Et, à Pierre et aux autres apôtres particulièrement, il donne 
l'autorité de transmettre ce message au monde entier, jusqu'à la fin des 
temps. « Qui vous écoute m'écoute », dit-il. 

Dans cet article, je voudrais expliquer comment je vois la vie d'Edith 
Stein, à partir de ce matin particulier: vivant avec l’Eglise, priant avec 
l’Eglise, mourant avec l’Eglise et pour elle. Il est important de comprendre 
qu’Edith Stein ne prit pas sa décision dans l'élan de l'instant, mais en 
conclusion d'une longue marche, d’une marche à tâtons vers la vérité. Elle 
m'en parla, à notre première rencontre, au Carmel d’Echt en Hollande. Son 
histoire est bien connue maintenant, mais il est sans doute bon de la redire 
et d'insister sur les aspects les plus importants. 
 

E point de départ, c'est la foi juive d’Edith, en particulier la façon 
façon exemplaire dont sa mère la vivait et la lui communiqua. 
Même quand Edith, fillette de 14 ans, renonça ouvertement à toute 
toute reli-gion, en partie, je suppose, à cause du manque de 
conviction et de piété autour d'elle, le cœur de sa foi lui resta dans 

dans sa quête de la vérité. L'aide de philosophes juifs pour trouver sa voie 
est en effet tout à fait remarquable -. Edmund Husserl, pionnier de la 
phénoménologie, lui enseigna à penser (philosopher) en se fondant sur 
l'expérience humaine intégrale, sans l'entrave d'aucun préjugé; Max 
Scheler, « le phénomène même du génie », comme elle disait de lui, par 
lequel elle sut que le catholicisme n'est pas qu'une foi pour gens simplets, 
comme elle le croyait à Breslau, mais une foi qu'on pouvait associer au 
génie. Edith fut encore influencée par un troisième philosophe juif: Adolf 
Reinach, ainsi que par Anna, son épouse. Adolphe et Anna avaient été 
baptisés dans l’Eglise luthérienne, avant qu’Adolphe ne parte pour la 
guerre. En se rendant à la cérémonie, ils songèrent entrer plutôt dans 
l’Eglise catholique, mais décidèrent que le moment n'était pas venu. Et 
Adolphe fut tué au combat. Plus tard, sa veuve devint catholique, mais, au 
moment de la mort d’Adolphe, elle était déjà pour Edith un vrai témoin de 
la force intérieure que la Croix de Jésus donne au chrétien dans sa 
souffrance. 
 

La croix devint pour Edith signe d'espérance dans sa lutte. 
L'Introduction au christianisme de Kierkegaard la laissa insatisfaite, 
vraisemblablement à cause de son individualisme et de sa séparation de la 
raison et de la foi. D'autre part, les Exercices spirituels d’Ignace de Loyola 
l'aidèrent beaucoup, d'une façon pratique. Puis la lecture de Thérèse 
d’Avila, née elle aussi dans la foi juive, lui donna la certitude finale. Edith 
lut le livre chez celui qui fut, je pense, son ami le plus intime: Théodore 
Conrad-Martius, phénoménologue, lui aussi d'origine juive, et qui, dans 
son combat pour la vérité, devint luthérien. Edith fut autorisée à prendre  

115 

L

L



John H. NOTA  
 
Hedwig Conrad-Martius comme marraine à son baptême, et fis restèrent 
très liés. 
 

Avant même Vatican II, et comme de nombreux catholiques de son 
époque, Edith savait déjà que l'Esprit de Jésus pouvait être présent dans 
d'autres Eglises, dans la foi juive de sa mère (qui ne comprenait pas sa 
fille) et dans la recherche philosophique de ses amis. Mais, pour Edith, 
l’Eglise était le Corps mystique du Christ et, avec le radicalisme qui lui 
était habituel, elle voulut vivre le plus intimement possible dans l'Eglise 
et avec elle. Elle se rappelait que Max Scheler, son « phénomène de 
génie » préféré, avait écrit, quelques années plus tôt, que l'autorité 
infaillible de %lise est impliquée par l'amour d'un Dieu qui se révèle. 
Elle crut en l’Eglise, une, sainte, catholique et apostolique. 
 
1. La prière dans l’Eglise 
 

Quand Edith délaissa la foi juive dans son adolescence, elle renonça à 
prier. Devenue chrétienne, elle revint à la piété la plus profonde. Mais la 
prière pour elle, c'était la prière de Jésus, c'est-à-dire la prière de Jésus 
dans son Eglise. La prière juive de Jésus est continuée dans son Corps 
mystique, l'Eglise. Edith dépassait là une controverse de l'époque en 
Allemagne: faut-il insister sur la prière dite « objective » de la liturgie 
bénédictine, ou sur la prière dite « subjective » des carmélites ou des 
jésuites ? Edith conclut dans un article qu'il n'y a qu'une prière, la prière 
de l’Eglise. Il y a plus de cinquante ans, elle montrait combien grande 
était l'erreur des maîtres spirituels qui enseignaient la prière à leurs 
novices avant de leur apprendre à aimer l’Eglise. 

Je cite: « L’œuvre de la Rédemption s~zccomp1it dans 119bscuritéet le 
silence. Les pierres vivantes sur lesquelles grandit le Royaume de Dieu, les 
instruments privilégiés qui complètent la construction, sont préparés dans 
le dialogue silencieux du cœur et de Dieu. Le courant mystique qui irrigue 
les siècles n’est pas un courant dérivé et douteux, comme une déviation de 
la vie de prière de l’Eglise. C’est son sang même. S Il rompt avec les formes 
traditionnelles, c’est que l'Esprit, qui souffle où il veut, vit en lui: Celui qui 
a inspiré toutes les formes traditionnelles doit toujours en inspirer d;2utres. 
Sans lui, il n ~ aurait ni liturgie ni Eglise. L ~!me du roi psalmiste 
n‘était-elle pas une harpe dont les cordes jouaient, comme touchées par le 
souffle du Saint-Esprit ? Du cœur débordant de la Vierge pleine de grâce 
jaillit 1 hymne de joie du Magnificat. Le chant prophétique du Benedictus 
desserra les lèvres muettes du vieux prêtre quand le message secret de 
l’ange fut visiblement accompli. Tout ce qui vint d'un cœur rempli de 
116 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 
l’Esprit Saint et s’exprima en un poème, est désormais transmis de voix en 
voix. L’Office divin y pourvoit : on doit le chanter de génération en 
génération. Ainsi s’est formé le courant mystique du chant de louange 
polyphonique toujours plus ample, à la louange du Dieu trinitaire, 
créateur, rédempteur, achèvement de tout. Il est donc inadmissible 
d'opposer, comme "subjective ", la prière intérieure, indépendante des 
formes traditionnelles de la liturgie, à la prière objective " de l’Eglise. Par 
toute vraie prière sincère, il advient quelque chose dans l’Eglise, et l’Eglise 
elle-même est alors en prière, car c’est l'Esprit Saint, vivant dans l’Eglise, 
qui, dans l’âme de chaque personne, présente notre supplique d'une façon 
inexprimable par la parole. C’est même la seule prière authentique, car « 
personne ne peut parler à N. S. Jésus-Christ, sinon parle Saint- Esprit ". 
Qu’est donc la prière de l’Eglise, sinon l’offrande des cœurs pleins d’amour 
au Dieu-Amour ? L’abandon sans réserve à Dieu et à la divine Providence 
le consentement à l'union parfaite et constante, voilà le plus haut état que 
notre cœur peut atteindre, la plus haute prière. Les âmes qui l’atteignent 
sont le cœur de l’Eglise. Elles sont comblées de 1’amour du sacerdoce 
suprême du Christ. Cachées en Dieu avec le Christ, elles ne peuvent que 
faire rayonner jusque dans les autres cœurs l’amour divin qui les comble. 
Elles coopèrent à la perfection de tous dans l’union à Dieu, qui était et 
reste le grand souci de Jésus-Christ... L'âme qui, au degré le plus haut de la 
prière mystique, atteint "la paix de la vie divine "ne pense plus qu à se 
consacrer à l’apostolat que Dieu lui a confié » (1) 
 

2. Sa propre vie dans l’Eglise 
 

On comprend donc comment, dans sa vie de prière, Edith Stein intégra 
d'abord la redécouverte et l'approfondissement de sa vie de prière juive 
dans la Bible et surtout dans les psaumes, plus tard un attachement au 
personnage d’Esther, sur lequel elle écrivit une pièce au couvent, et enfin 
son amour de l'année liturgique, pour vivre avec toute l’Eglise de 
l’Avent à Noël et du Carême à Pâques, à l’Ascension et à la Pentecôte 
Elle aimait les cérémonies de l'abbaye bénédictine de Beuron. Mais elle 
apprit aussi de saint Ignace et de ses Exercices Spirituels que c'est en 
Jésus qu'on atteint la plus haute des contemplations. 
 

Pendant toutes ces années, c'est à Spire qu'elle prie. Elle y était une 
enseignante aimée et douée, et aussi la première à la chapelle, y 
devançant même souvent les dominicaines.  Comme me l'a dit une de ses 
 
(1) ’’Prayer of the Church", dans 7he Writings of Edith Stein. éd. Hilda Graef, The 
Newman Press. Westminster, Maryland, 1956, p. 32 s. 

117 



John H. NOTA  
 

élèves, elle était une « orante », modèle de la femme en prière, accompagnée de 
l'étoile de David et de la Madone. 
 

Edith se rendait régulièrement à la chapelle pour y prier devant le 
Saint-Sacrement. Ce n'était pas seulement la beauté de la liturgie qui l'attirait (une 
amie essaya un jour de lui dire qu'elle devait mieux participer à la liturgie, et ne 
pas se contenter de prier), mais surtout la présence réelle de Jésus s'offrant en 
sacrifice à son Père. Avant de devenir catholique, elle l'avait pressenti en visitant 
une église à Francfort. Elle avait vu une femme s'arrêter dans ses courses et venir 
à l'église pour un instant de prière. « Voilà qui est différent », avait dit Edith. 
Différent du culte à la synagogue, différent de la dévotion dans un temple 
protestant. Plus tard, à Echt, elle se réjouit simplement d'avoir à sa cellule une 
fenêtre donnant sur la chapelle où Jésus était présent au Tabernacle. La dernière 
fois que je la rencontrai, à Echt, le 16juillet 1942, fête de Notre-Dame du Mont 
Carmel, elle me demanda un salut du Saint-Sacrement dans l'après-midi, pour les 
sœurs. 
 
 Elle a décrit dans une causerie la journée d'une sœur converse catholique, et 
comment associer un travail constant à la prière. Voici  donc sa propre 
expérience: « Le matin, au réveil, les responsabilités et soucis du jour nous 
assiègent (s’ils n’ont pas chassé déjà le repos de la nuit). C’est alors la question 
troublante: comment parvenir à tout faire dans la journée? Quand ferai-je telle 
chose? Et comment me tirerai-je de celle-là ? Nous voudrions sauter, nous 
précipiter, comme si on nous poursuivait. Mais il faut prendre les rênes bien en 
main et dire: du calme. Rien de tout cela n~7 sa place maintenant. Ma première 
heure est à Dieu. Je veux commencer le travail quotidien qu'il me destine et il me 
donnera la force de le faire. J’irai donc d’abord à 1’autel de Dieu. Ma personne 
et mes si petits soucis n'importent pas. Ce qui importe, c’est le grand sacrifice de 
réparation, pour me purifier et trouver la joie, et pour m ‘offrir sur l’autel à 
l’offertoire, moi-même et toutes mes actions et souffrances. Et quand le Seigneur 
viendra à moi, dans la Sainte Communion, je pourrai lui demander: 
"Qu’attendez-vous de moi, Seigneur ? " Après ce dialogue silencieux, quelle que 
soit la première tâche que i . e verrai, je l’entreprendrai. Quand je commence 
ma journée de travail après cette célébration du matin, il y a en moi comme un 
calme sacré et mon âme est vide de toute agitation, pleine au contraire de sainte 
joie, de courage, déforce. Mon âme grandit, car elle sort d’elle-même et entre 
dans la vie divine. L’amour allumé par Dieu est une flamme vigoureuse, qui 
pousse l’âme à montrer son amour et à l’al1umer dans les autres âmes... Et voici 
le travail du jour. L'enseignement peut-être, en cinq ou six séances à la suite. Il 
exige tous les soins, même si à chaque séance on n’arrive peut-être jamais  à 
faire tout ce qui avait été prévu. Il y a la fatigue, les questions inattendues, la 
faiblesse des élèves, toutes sortes d’accrocs déplaisants, ridicules, inquiétants... 
Ou le travail de bureau: des supérieurs ou des collègues désagréables, des 
118 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 
demandes impossibles, des critiques injustes, de la mesquinerie, voire toutes 
sortes d’afflictions. Midi sonne. Epuisées, moulues, on rentre chez soi. Alors, 
peut-être de nouvelles épreuves nous attendent. Qu’est devenue la fraîcheur 
matinale de l’âme ? La voici qui rumine et enrage. Indignation, contrariété, 
remords. Et tout ce qui reste à faire pour ce soir. Ne faut-il pas se mettre 
aussitôt ? Non, pas sans au moins un petit moment de tranquillité. Chacune 
doit se connaître, ou apprendre à se connaître, pour savoir où et quand elle 
peut trouver ce repos. Le mieux, si possible, est de déverser un court moment 
ses soucis devant le tabernacle. Si c’est impossible, ou si on a vraiment besoin 
d'une pause physique, un court moment dans sa chambre sera excellent. Et si la 
pause personnelle est impossible, s'il n’y a pas de pièce pour s'isoler, si des 
tâches impérieuses empêchent un instant de tranquillité, alors, du moins, 
isolez-vous, en vous-même, de toutes ces questions et invoquez Dieu en silence. 
Il est là. En quelques secondes, il peut vous donner ce qu'il vous faut. Et la 
journée continuera. Peut-être serez-vous très fatiguée, à bout, mais en paix 
cependant. Le soir venu, regardant en arrière, vous pourrez estimer que ce qui 
a été fait ne l’a  été qu’à moitié, que beaucoup de choses ont été omises, que 
d'autres vous font honte et vous déçoivent... Eh bien, acceptez toutes ces choses 
dans leur état, remettez-les aux mains de Dieu, confiez-les lui. Ainsi vous vous 
reposerez en lui, d'un vrai repos, et repartirez le lendemain comme dans une 
vie nouvelle » (2). 

Sa dévotion ardente au Sacré Cœur était la conséquence intime de son amour 
de Jésus dans l’Eucharistie. Quand en 1933 Hitler prit le pouvoir, Edith comprit 
que son enseignement à Münster s'arrêterait vite, qu'une chose terrible arriverait 
à son peuple juif et qu'elle-même, juive catholique, devrait porter la Croix d'une 
façon spéciale. Pendant l'heure sainte du premier vendredi du mois, elle pria au 
Carmel de Cologne : « Je m’entretins avec le Sauveur et lui dis que je savais 
que c’était sa Croix qui était posée maintenant sur le peuple juif, que ceux, 
peu nombreux, qui le comprenaient, devaient la porter au nom de tous, et que 
moi-même je le voulais bien, pourvu qu il me montrât comment. Je quittai 
l'office certaine d’avoir été comprise, mais toujours ignorante de la Croix que 
j'aurais à porter » (3). 

En 1939, au Carmel d'Echt, elle écrivit à la Prieure : « Très révérende Mère, 
je vous en prie, permettez-moi de m'offrir au cœur de Jésus en sacrifice 
d’expiation pour la vraie paix; que, s'il se peut, le règne de l’Antéchrist soit 
brisé sans une seconde guerre mondiale, et qu'un nouvel ordre social soit 
instauré. Je souhaite le faire aujourd’hui, si je le peux, car c’est déjà le 
moment décisif. Je sais que moi-même ne suis rien. Mais Jésus le désire, et je 

 
(2) 'Tath to Inward Tranquillity", dans Edith Stein, Documents Concerning Her Ljfe and Death, 
Edith Stein Guild, New York. 
(3) Cité dans Waltraud Herbstrith, Edith Stein, Harper & Row, San Francisco, 1985, p. 64. 

 

119



John H. NOTA  
 
suis sûre qu’en ces jours, il le demande à beaucoup d’autres » (4). 

En 1942, elle quitta la Hollande pour Auschwitz le premier vendredi d'août. 
(Le 1er mai 1987, jour de sa béatification, fut aussi un premier vendredi). 

Je ne sais pas comment Edith fut attirée à la dévotion au Sacré Cœur, Ce peut 
être l'influence du R.P. Erich Przywara sj., en raison de la tradition des jésuites. 
En fait, dans l'encyclique Miserentissimus Redemptor du 8 mai 1928, Pie XI, 
pape de ces années de la vie d'Edith, a déclaré que ce culte n'était « pas 
seulement une dévotion, mais l’abrégé de la religion catholique. » Cela ne 
pouvait être accepté de tous en Allemagne, car à l'époque une autre école de 
spiritualité différente insistait sur un retour aux formes anciennes de la liturgie 
et négligeait le développement dans l'Eglise de la dévotion au Sacré Cœur 
surtout à partir du XVIIe siècle. 

Pour Edith Stein, phénoménologiste-née, trouver l'amour de Dieu dans le 
Cœur ouvert de son Fils était d'un grand secours. La réparation due à l'amour 
rejeté et blessé, la coopération avec le 
Rédempteur, étaient des thèmes essentiels pour elle. Peut-être trouva t-elle chez 
Thérèse de Lisieux des éléments de cette dévotion. Mais ce fut sa vocation 
personnelle que de vivre dans l'Eglise en souffrant, comme membre du Corps 
mystique du Christ. 
 
3. Victime pour l’Eglise 
 

Edith se sentait si bien membre de l’Eglise qu'elle voulait donner sa vie pour 
elle, comme nous le lisons dans son testament. Voici la conclusion de sa 
biographie éditée par Waltraud Herbstrith: «J’accepte joyeusement, dès 
maintenant, la mort que Dieu me destine en parfaite soumission à sa très sainte 
volonté. Que le Seigneur accepte ma vie et ma mort pour l’honneur et la gloire 
de son nom, pour les besoins de sa sainte Eglise, particulièrement pour la 
protection, sanctification et perfection complète de notre saint ordre, plus 
particulièrement des carmels de Cologne et d’Echt, et pour le peuple juif. Que 
le Seigneur soit accepté par son propre peuple, et que son règne arrive dans la 
gloire, pour la délivrance de l’Allemagne et la paix du monde, et enfin pour 
tous mes parents vivants et morts, et tous ceux que Dieu m ~z donnés: 
qu’aucun d’eux ne se perde » (5). 

 
Pour elle, ce sacrifice était presque normal. De même qu'elle ne pouvait 

séparer Jésus du peuple juif, son propre peuple et celui de Jésus, elle ne pou- 
 
 

(3) Ibid., p. 95. (5) Ibd, p. 95. 
 
 
 
 

120 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 
vait envisager de séparer Jésus de son Eglise. Sans doute, et elle l'exposa très 
clairement dans ses cours et écrits, comme toute réalité humaine, l’Eglise a une 
histoire qui n'est pas celle des saints ni d'un progrès continu. Mais elle n'était 
pas négativement critique, ni amère pour autant. Pour elle, c'était la preuve 
qu'elle devait s'offrir encore plus pour servir l’Eglise et demander à d'autres de 
faire de même selon les besoins du moment. Au cours d'une visite, le provincial 
lui demanda si elle avait été déçue dans sa vie de carmélite. Elle répondit: « 
Oui, par le Carmel » (6). Elle était sans illusion sur la réalité humaine de 
l’Eglise, mais elle y reconnut toujours le « Corps mystique du Christ ». 

Elle ne pouvait pas non plus séparer Jésus de Marie, sa mère. Elle-même, qui 
aimait tant sa propre mère, comme on le voit si bien dans sa biographie, avait 
un amour particulier pour la Mère de Jésus, fille de Sion. Je reviendrai sur ce 
point en traitant de la théologie d’Edith. 
 
4. L’Eglise dans sa vie d'étude 
 
a. Philosophie 
 

L'ami polonais d’Edith, Roman Imgarden, a complètement méconnu sa 
personne et sa philosophie, quand il écrivit, après sa mort, que sa foi  catholique 
était devenue une gêne pour sa phénoménologie. Il imagina même un drame 
dans sa vie, car selon lui, elle avait dû changer d'attitude et renoncer à 
philosopher « objectivement ». C'est une supposition qui ne repose pas sur des 
faits (7). Je n'ai perçu aucune espèce de drame chez Edith Stein philosophe, 
quand nous avons parlé de phénoménologie et du moyen d'éditer en Hollande 
ou en Belgique son ouvrage décisif, L’Etre fini et l’Etre éternel. Dans le livre, 
elle-même se présente comme phénoménologiste-née, et elle essaie de concilier 
cette position avec l'approche scolastique. Le résultat est que, dans sa 
philosophie personnelle, elle se sent plus proche d'Augustin et de Scot que 
d'Aristote et de Thomas d’Aquin, bien qu'elle tire beaucoup d'Aristote et de 
saint Thomas, et, par suite de quelque «impardonnable » conseil, du manuel de 
Gredt. A Imgarden, la rencontre de Jésus-Christ dans son Eglise peut paraître 
une difficulté; pour Edith, c'est seulement l'élargissement de son expérience. 
Quant à cette expérience, le mieux est de lire sa préface de L’Etre fini et l’Etre 
éternel. Elle s'y présente au lecteur comme philosophe « formée à l’école 
 
 
(6) Romaeus Leuven, Edith Stein, Myn weg naar de waarheïd, De Maas en Waler, Druten, p. 85. 
(7) Roman Imgarden, Edith Stein and Her Activity as an Assistant of Edmund Husserl, PPR XXIII 
(1962), p. 155 s. 

 

 
121 

 



John H. Nota, s.j. 
 
d’Edmund Husserl», mais elle continue: « Elle a trouvé la voie du Christ et de 
son Eglise, et est soucieuse de tirer les conséquences pratiques de cette 
nouvelle position». Professeur de l’Institut pédagogique des religieuses 
dominicaines de Spire, elle était bien placée pour s'adapter au monde catholique 
réel. « Elle eut naturellement le désir grandissant de bien connaître l’assise 
intellectuelle de ce milieu ». L’importance de la période de Spire a été 
sous-estimée par certains biographes d'Edith. Elle trouva là une ambiance 
catholique; elle se familiarisa avec la prière, la liturgie, la pensée catholique, 
d'abord par ses études et par son enseignement, ensuite par ses conférences dans 
toute l'Allemagne, et ailleurs en Europe. 
 

Elle devint donc naturellement une philosophe croyante, et elle expose ainsi 
le concept de philosophie chrétienne: «, C ~st donc notre conviction : 
1’expression  « philosophie chrétienne » désigne non seulement le système 
doctrinal positif des penseurs chrétiens, mais au-delà et au-dessus, l'idéal de 
"perfectum opus rationis" (œuvre parfaite de la raison). Dans ce sens, une 
philosophie chrétienne doit chercher l'unité et la synthèse de toute la 
connaissance accumulée par 1’exercice de notre raison naturelle et par la 
Révélation ». Cette philosophie doit non seulement rester ouverte à la lumière 
venant de la foi, mais aussi à la recherche de la vérité de toutes les autres 
philosophies. Le principe d’Edith Stein est le suivant: « Examine tout et garde 
le meilleur ». 
 

Ainsi, elle trouva un terrain commun avec Imgarden. Elle répondit de jolie 
façon à son objection selon laquelle elle ne pourrait plus être phénoménologiste, 
puisqu'elle était devenue catholique. Se sentant plus libre que jamais, libérée par 
la foi, elle invite « l’incroyant » à philosopher sans dérobade (toujours dans sa 
préface à L’Etre fini et l'Etre éternel): «  L'incroyant » n’a pas de bonne raison 
de se méfier des découvertes de la philosophie chrétienne, sous le prétexte que 
celle-ci emploie comme critère de contrôle non seulement les vérités ultimes de 
la raison, mais aussi la vérité de la foi. Nul n’empêche d’app1iquer le critère 
de la raison dans toute sa rigueur et de rejeter tout ce qui ne se conforme pas. 
Ainsi, on peut décider librement d'aller plus loin, et de prendre en compte les 
apports dus à la Révélation. Dans ce cas, on acceptera les vérités de foi non 
comme des thèses, ce que fait le croyant, mais comme des hypothèses 
seulement. Mais pour dire si les conclusions auxquelles les deux parviennent 
sont conformes aux vérités de raison, des règles de jugement s'imposent, qui 
sont communes aux deux côtés. Le penseur incroyant peut alors considérer 
posément s’il peut adopter la synthèse qui, pour le philosophe chrétien, découle 
des deux sources de la raison et de la révélation. Et l’incroyant doit juger 
lui-même si, en acceptant cette connaissance nouvelle, il arrive à une 
intelligence plus profonde et plus étendue de ce qui est. En tout cas, il ne se 
dérobera pas à cet essai s'il est aussi impartial (selon sa propre conviction) que 
devrait t’être un vrai philosophe ». 
122 

 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 
b. Théologie 
 

Dans ses écrits théologiques et spirituels, Edith montre encore son adhésion 
profonde à l’Eglise catholique. On peut le voir dans ses écrits et ses conférences 
publiques dès la fin des années 1920, et plus tard dans ses opuscules, surtout son 
dernier travail sur saint Jean de la Croix. 
 

Mais ne lisons-nous pas, dans des articles récents, qu'Edith Stein s'est opposée 
à l'enseignement de l’Eglise sur l'ordination des femmes ? Il vaudrait mieux lire 
d'abord ce qu'elle a vraiment écrit. Nous verrons alors que son jugement est équi-
libré dans cette matière délicate et qu'elle est fidèle à l'enseignement de l'Église. 
 

Dans La vocation de 1’homme et de la femme, elle écrit: « Des prêtres et 
religieux, nous disons, en langage courant, qu'ils doivent avoir une "vocation" 
spéciale, c’est-à-dire qu ils doivent avoir reçu de Dieu un appel particulier. Y 
a-t-il une différence entre 1 homme et la femme dans ce domaine ? De tout 
temps, hommes et femmes ont été appelés à l’état religieux. Si nous examinons 
aujourd’hui les formes multiples de la vie religieuse contemporaine, les activités 
charitables auxquelles sont dévoués, aussi, des ordres et congrégations 
religieuses de femmes, il ne reste qu'une unique différence: l'activité particulière 
de la prêtrise est réservée aux hommes. Cela nous amène à la question difficile 
et si controversée de la prêtrise des femmes. Si nous considérons l’attitude de 
Notre Seigneur à cet égard, nous voyons qu'il accepte, des femmes, les libres 
dévouements de 1’amour pour lui-même et ses disciples, que des femmes étaient 
de ses amies les plus intimes, mais qu'il ne leur conféra pas la prêtrise, pas 
même à sa mère, reine des apôtres, qui surpassait toute l'humanité par la 
perfection humaine et la plénitude de la grâce. Dans l’Église primitive, des 
femmes furent engagées dans de multiples œuvres charitables; les femmes 
martyres et confesseurs de la foi eurent un apostolat fructueux. Il y avait une 
consécration liturgique des vierges, ainsi que le diaconat des femmes avec une 
ordination spéciale. Mais il n’y eut jamais de prêtrise féminine. Au cours de 1 
histoire plus récente, les femmes furent peu à peu éliminées de toutes les 
fonctions ecclésiastiques. Leur position dans le droit canon se réduisit, 
probablement sous l’influence de l’Ancien Testament et du droit romain. Ces 
derniers temps, nous constatons un changement grâce au grand besoin 
d'auxiliaires féminins dans l’activité charitable et paroissiale. Des femmes 
souhaitent que ces activités reçoivent le caractère d'un ordre ecclésiastique 
consacré et il se peut qu'un jour cela soit satisfait. Mais il est douteux que ce soit 
le premier pas dans une voie qui aboutirait enfin à la prêtrise des femmes. Il me 
semble que, d'un point de vue doctrinal, il n’aurait pas d'obstacle empêchant 
l’Église d'introduire une innovation jusqu'ici inouïe. D'un point de vue pratique, 
plusieurs raisons pour ou contre peuvent être avancées. Contre, il y aurait toute 
la tradition depuis les premiers temps jusqu'à nos jours et, à mes yeux, encore 

123 



John H. Nota 
 
plus le fait mystérieux que j’ai déjà souligné: le Christ apparaît sur terre 
comme le Fils de l'Homme; ainsi, le plus digne des humains, eux-mêmes 
supérieurs à toutes les autres créatures et faits '«à l'image de Dieu ", fut 
un homme et non une femme. Il me semble que cela démontre que Dieu 
voulait désigner des hommes seulement pour être ses représentants 
ministériels sur terre. Néanmoins, il s’unit lui-même à une femme plus 
intimement qu ~i nulle autre créature sur terre. Il la créa à sa propre 
image, comme aucun être humain avant ou après, et lui donna pour 
l’Eternité une position inégalée dans l’église. De même il a, de tout 
temps, appelé des femmes à l'union la plus intime avec lui, pour être les 
apôtres de son amour, pour transmettre sa volonté aux rois et aux Papes, 
pour préparer son royaume dans le cœur des hommes. Il n’y a pas de 
vocation plus haute que celle d’épouse du Christ et, quand une femme 
trouve cette voie, elle n’en veut pas d’autre » (8). 
 
c. Education 
 

Nous trouvons la même ouverture en ce qui concerne l'éducation, en 
particulier pour ce qui est du rôle des femmes dans la société de l'époque. 
Edith soutint l'émancipation des femmes, leur égalité et leur droit de vote, 
contre le pouvoir détenu par une oligarchie exclusivement masculine. On 
doit comprendre qu'elle prit ces positions et les garda même quand les 
Nazis devinrent les maîtres en Allemagne et que leurs idées extrémistes, 
mâles et racistes, influencèrent beaucoup de gens. Edith Stein était un de 
ces rares Allemands qui comprirent vite où Hitler, Rosenberg et Goebbels 
voulaient en venir, et elle dit aux femmes que leur vrai rôle n'était pas 
seulement domestique mais public. Citons encore: « Avant d’examiner la 
vocation des hommes et femmes au service de Dieu, nous examinerons si, 
selon l'ordre de la nature, les professions seraient distribuées entre les 
sexes, de sorte que certaines seraient réservées aux hommes, d’autres aux 
femmes, d’autres encore ouvertes aux deux. A mon avis, il faut répondre 
négativement à cette question. Car il y a de fortes différences 
individuelles, si bien que certaines femmes sont presque masculines et 
certains hommes presque féminins. Et donc toute profession "masculine" 
peut aussi bien être exercée très convenablement par certaines femmes et 
réciproquement. Je ne pense donc pas que des obstacles légaux doivent 
être dressés en la matière. Mais une éducation adaptée et une orientation 
professionnelle permettront le bon choix d'un métier et élimineront les 
éléments inadaptés en insistant sur les qualifications nécessaires. Pour l 
homme et la femme moyens, une répartition entre les professions  
 
(8) The Writings of Edith Stein, op. cit., note 1, p. 124. 
 
 

124 

Edith Stein, femme d’Eglise 
 
s’ensuivra naturellement, puisque, évidemment, grâce à leurs différences 
physiques, ils s’adapteront aux différentes espèces de travail.. Dam les 
périodes de grande tension économique, comme la nôtre, la répartition 
naturelle des hommes et femmes dans les professions n’est pas réalisable, 
puisque chacun doit saisir toute occasion, qu’elle convienne bien ou mal 
au talent. C’est maintenant un fait que la plupart des gens ont un travail 
inadapté. Le cas contraire est un coup de chance particulier. Dans ces 
cas, on ne peut faire mieux que s’adapter à la situation. D'une part 
satisfaire l’exigence professionnelle, d’autre part ne pas laisser dépérir 
notre personnalité en la privant de ses aspirations, mais faire pour le 
mieux dans la situation où nous sommes. Pour une femme, ce sera, par 
exemple, la compréhension et l’aide à ses collègues dans un travail 
monotone; pour un homme, l’application de son esprit inventif à 
l'organisation de son travail. Il est vrai que cela exige un haut degré de 
maturité et la volonté de s’adapter à toute situation en s’adonnant à fond. 
Un tel comportement n'est possible que si nous voyons que les 
circonstances de la vie sont un don de Dieu, et le travail un service de 
Dieu, dans lequel nous devons développer en son honneur les talents qu Il 
nous a confiés. Cela est vrai de toute activité, non seulement de celles 
"consacrées à Dieu", quoiqu’en celles-ci ce soit particulièrement 
évident » (9). 
 
5. L’Eglise dans la vie pratique d'Edith 
 

Quand Hitler prit le pouvoir, pour Edith ce fut la fin de son 
enseignement à Münster. Elle n'y vit pas qu'un événement hostile, mais un 
signe de Dieu, qu'elle pouvait enfin entrer au carmel. Ce qui fut fait en 
octobre de la même année. Mais auparavant, elle tenta d'obtenir une 
audience particulière du Pape Pie XI. Elle souhaitait de lui une encyclique 
contre la persécution des juifs. Ses amis de Rome lui dirent qu'elle ne 
pourrait avoir qu’on court entretien avec le Pape à la fin d'une audience 
générale. Pensant que ce ne serait pas le moment de traiter un sujet si 
important, elle exprima son souci dans une lettre au Pape. En réponse, elle 
reçut une bénédiction pour elle-même et sa famille. Mais l'histoire ne 
s'arrêta pas là, même si Edith n'apprit sans doute pas ce que nous savons 
maintenant grâce aux recherches du P. Robert Graham dans les archives 
du Vatican. Car le Pape avait été très impressionné par la lettre d’Edith et 
ne voulait pas s'en tenir à cette réponse formaliste. La lettre resta 
longtemps sur son bureau. Puis, en 1937, il écrivit Mit brennender Sorge. 
 
 
(9) Ibid., p. 122 s. 
 

125 



John H. Nota 
 
Mais en 1938, la peste de l'antisémitisme commença d’infester aussi 

l'Italie. Le Pape décida de faire ce qu’Edith lui avait demandé en 1933. Il 
demanda au R.P. La Farge, s.j., d'écrire un projet d'encyclique contre le 
racisme et l'antisémitisme. Ce jésuite était à l'époque, aux Etats-Unis, un 
champion de l'égalité des races. Le Pape avait lu et apprécié son livre sur la 
question. Cette demande du Saint-Père fut pourtant une surprise pour le P. 
La Farge. Il voulut de l'aide. Le R.P. Ledochowski, général des jésuites, 
Gustave Gundlach, qui avait plus d'expérience sur le sujet, et le R.P. 
Desbuquois, de l’Action populaire, s'associèrent à leur confrère. Dans l'été 
même, le projet était achevé en anglais, allemand et français et le P. Bacht, 
s.j. prépara la traduction latine. Mais le projet ne devint pas une encyclique. 
Qu'arriva-t-il ? Bien des manœuvres que le National Catholic Reporter 
dénonça aux U.S.A. dans un article de la fin de 1972 (10). Il est vrai que le 
P. Ledochowski retint le manuscrit d'octobre à janvier. Mais ce ne fut pas 
par réticence. Son conseiller pour cette affaire, le P. Enrico Rosa, qui reçut 
le manuscrit en octobre 1938, tomba malade peu de temps après et mourut le 
26 novembre. Cette maladie et cette mort inattendue entraînèrent un retard. 
Le P. Ledochowski envoya le texte au Vatican en janvier 1939. Mais là, 
d'autres problèmes surgirent. Dans la première semaine qui suivit l'arrivée 
du document, Pie XI eut trop à faire avec la préparation du dixième 
anniversaire de la réconciliation du Vatican et de l’Italie. Puis il tomba 
malade au début de février 1939 et mourut le 10 de ce mois. Son successeur 
Pie XII estima que sa première encyclique devrait traiter du problème de la 
paix mondiale puisque la guerre avait déjà éclaté. 
 

Il est cependant clair que Summi Pontificatus de Pie XII reprend des 
passages du projet de Ledochowski, en particulier sur l'unité de l'humanité. 
Ainsi, même si Edith ne sut rien des efforts répondant à sa demande, elle put 
lire l'encyclique en Hollande. Elle dut être bouleversée du passage sur 
l'amour de Jésus pour son pays d’Israël, car ce pays restait le sien. (Elle 
avait même tenté d'aller au Carmel de Bethléem). En fait, si le Pape avait 
publié le projet de l'encyclique contre le racisme et l'antisémitisme, tel qu'il 
est aux archives, son manque de pénétration à propos de la vocation 
particulière du peuple juif aurait déçu les vrais amis d’Israël. La volonté 
d'aider les juifs persécutés, qui animait les trois rédacteurs du projet, n'était 
pas soutenue par une véritable théologie du mystère d’Israël. 

Cependant, dire avec Hochhuth que l'Eglise n'aida pas Edith Stein 
elle-même reste contraire aux faits. Avant tout, Hochhuth aurait voulu que le 
Pape intervienne par son nonce à La Haye. Mais Mgr Paolo Giobbe avait 
 
(10) Cf. John H. Nota, sj., « Der Entwurf für eine Enzyklika gegen Razismus und 
Antisemitismus », dans Waltraud Herbstrith (éd.), Edith Stein, Verlag Thomas Ploger, 
Anweiler, 1986, p. 109-125. 
 
126 

Edith Stein, femme d’Eglise  
 
déjà quitté la Hollande en 1940 et, bien connu comme opposant des Nazis, il 
aida beaucoup la résistance hollandaise. Mais il ne put rien faire avec le 
gouverneur nazi Seyss Inquart. Ensuite, Mgr Lemmens, « le père évêque » 
comme Edith l'appelait, fit tout ce qui était en son pouvoir pour la sauver. 
Elle refusa de se cacher, comme il le lui conseilla, car cela aurait pu avoir 
des conséquences sur ses sœurs du couvent. Mgr Lemmens alla même voir 
les Nazis dès qu'il apprit son arrestation. Il reçut l'assurance qu7Edith et sa 
sœur Rosa auraient droit à un traitement spécial. Il ne se doutait pas que, 
dans le langage des Nazis, cela signifiait les camps de concentration et les 
chambres à gaz. 

Au camp de Westerbork, Edith fut un témoin pour l’Église, gardant 
l'habit, secourant ceux qui souffraient le plus, priant, affirmant que l'amour 
est plus fort que la haine. 
 
6. ln fine principium 
 

Nous voici à la fin 'qui est le commencement: In fine principium. La 
disparition presque anonyme d'Edith dans les chambres à gaz d'Auschwitz 
ne fut pas la fin de sa vie. Elle le savait, car elle croyait à la résurrection et à 
la vie éternelle, disant chaque jour dans le Credo: « Je crois en la 
résurrection des morts et en la vie du monde à venir. Amen. » C'est l'une des 
six millions de juifs, hommes, femmes, enfants, qui moururent sous la 
persécution d'Hitler, l'Holocauste ou, plus exactement : la Shoah.  

 
Pendant une période, on parla plus de Simone Weil et d’Etty Hillesum, 

autres femmes juives remarquables de la même époque qui, chacune à sa 
façon, associèrent une intelligence supérieure à une réponse aux dons 
mystiques de Dieu. La hauteur de l'esprit et du cœur, avec la grâce mystique, 
sont certainement les dons que reçut Edith Stein. Mais elle parvint à une 
synthèse extraordinaire, parce qu'elle pouvait les vivre en femme d'Église. 
Dès qu'elle apprit l'arrivée au pouvoir d'Hitler en Allemagne, elle comprit 
quelles en seraient les conséquences pour son peuple et pour sa vocation 
particulière de juive catholique. « Beaucoup ne comprendront pas le sens de 
cette terrible épreuve, mais, par un don de Dieu, je le sais, et je dis: "Me 
voici" * » La réponse arriva le 2 août 1942. L'arrestation soudaine lui fut 
encore un grand choc, mais elle put faire une prière à la chapelle et 
réconforter sa sœur, Rosa, en lui disant: « Allons, pour notre peuple ». Le 
motif de l'arrestation était la lettre des évêques catholiques de Hollande, 
protestant contre la persécution des juifs et mentionnant la promesse des 
Nazis d'épargner les juifs chrétiens. Cette lettre avait été lue dans toutes les 
paroisses et couvents catholiques, mais les protestants jugèrent préférable de  
 
 

127 



John H. Nota 
 
s’abstenir. C'est pourquoi, le 2 août, seuls les juifs catholiques furent arrêtés, 
et tués une semaine plus tard à Auschwitz. D'après des témoignages, il est 
certain qu'à Westerbork, Edith Stein et ses compagnes de captivité étaient un 
groupe de juives catholiques, et qu'elles furent sélectionnées pour la mort 
sur ce seul motif. Pour Edith Stein, c'était donc la réponse de Dieu à sa 
prière: son propre sacrifice. Elle donna sa vie, en juive loyale a son origine 
et devint martyr de l'Église. Martyr signifie témoin. Elle reste bien vivante et 
a beaucoup à dire de l'amour et de la vérité, pour Dieu, pour ses 
compagnons d'humanité et pour l'Église. 

 
John H. NOTA, s.j. (traduit de l'anglais par François Mathieu) 

(titre original : « Edith Stein. Woman of' the Church ») 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
John H. Nota. jésuite hollandais. professeur de philosophie d'abord à Nimègue 
(Pays-Bas). et depuis 1969 à Brock University. Ontario (Canada) et à Creighton 
University. Omaha. Nebraska (U.S.A.). 
 
 
128 


