revue
catholi que
internationale

’ COMMUnNio

La mission de UEsprit

Dossier : Benoit XVI et Communio

WWW.communio.fr



catnolgc ‘ COMMUNILO

Internationale

La mission de UEsprit

«Celul par qui nous avons une “vision” de Dieu est l'Esprit,
le mystere le moins objectif, le mystere étemellement respirant
au-dela de toute objectivation, en la lumiere duguel toutefois absolument

tout ce qui est saisissable devient limpide et transparent. »
Hans Urs von Balthasar: « Der Unbekannte jenselts des Wortes »,

Skizzen III, p. 101, texte frangais: « Le Saint-Esprit: linconnu au-dela du Verbe »,
Lumiére et vie, t. XIIL n® 67, mars-avril 1964, p. 122

« Séparer l'Esprit saint du Christ présent dans la structure institutionnelle
de I'Eglise compromettrait l'unité de la communauté chrétienne,
qui est précisément un don de 'Esprit! Cela trahirait la nature de 1'Eglise

en tant que Temple vivant de l'Esprit saint. »
Benoit XV,

XXIIIes Journées Mondiales de la Jeunesse,
Sydney, Velllée du Samedi 19 juillet 2008.



Comme le feu de I'Esprit, la lumiere du soleil embrase le vitrail, au point
de faire oublier la colombe dessinée en son centre. Lumiere pure, au-dela de
toute figure, elle irradie la chaire de Saint-Plerre dessinée par Le Bemin, l'abside
et toute la basilique, comme 1Esprit illumine et anime tout ce qui fait 'Eglise,
soutenant aussi ceux qui, comme Benoit XVI, ont recu la charge du ministere
petrinien.

Publication diffusée avec le soutien
de la Fondation des Monastéres

Fondation
des N
Monasteres

www.fondationdesmonasteres.org



La mission de UEsprit



SOMMAIRE

Editorial @ 9 Jean-Robert Armogathe :

« Veni, Sancte Spiritus ! »

Théme (J) La mission de l'Esprit

13

29

37

47

59

Jean-Luc Marion:
« S'll se trouve quelque communion de l'Esprit... »

Le fait que notre esprit soit insaisissable fait entendre comment 'Esprit
— celui qui nous manque, éminemment insaisissable — seul donne le point
de vue a partir duque?je puis vouloir ce qu’ll veut. Ainsi je puis étreﬁlis du
DPére en confessant, de par Uaction invistﬂble de UEsprit toujours a l'ceuvre,
que le Christ est le Fils.

Hanna-Barbara Gerl-Falcovitz

L'hymne au Saint-Esprit d'Edith Stein

Edith Stein compose en 1937 une neuvaine poétique pour la Pentecote : ces
vers permettent de mettre en perspective toute sa re:flexion sur l’Es[prit
saint, qui vient parachever sa relecture phénoménologique de 'ontologie
classique.

Ulrich H.J. Kértner: « Viens, 6 viens, Esprit de vie » —
La pneumatologie de Karl Barth

On a parfois reproché & Barth son christocentrisme. Mais la pneumato-
logie embrasse toutes les dimensions de la réflexion doctrinale: dans la
discussion sur le «kﬁlioque », dans la réflexion sur l’Eglise comme dans
Uintégration de l'éthique dans la dogmatique, toute théologie doit soupirer
aprés UEsprit saint.

Ursula Schumacher : « Vous avez recu un esprit
de fils » — Esprit saint et Tradition

Alors que UEsprit est souvent réduit, en ecclésiologie, & étre le garant
de linerrance de I'Eglise, lauteur rappelle qu’il est aussi relation inter-
personnelle. Elle propose d’analyser son action en termes d’« agir commu-
nicationnel » pour penser le développement de la Tradition.

Cardinal Jean-Marie Lustiger : « Recevez |'Esprit
saint» — Homélie du dimanche 30 mai 1982

a Notre-Dame de Paris

La ot 'bomme est toujours tenté de douter de la toute-puissance et de la
bonté de Dieu, la grace de 'Esprit donne la foi et nous rend attentif non
aux signes qui viennent de Uextérieur mais a 'ceuvre méme de Dieu qui
s'opeére en ceux qui deviennent membres du Christ.



65 Cardinal Jean-Marie Lustiger: « La présence
permanente de l'Esprit » — Homélie du dimanche
23 mai 1999 & Notre-Dame de Paris

Qu’est-ce que la présence de I'Esprit saint > Non « un événement qui surgit
soudainement seulement un jour puis s'en va » mais, renversant la logique
de Babel, «la force intime, cachée, permanente, qui peu & peu transfigure
notre existence ».

“Dossier € Joseph-Ratzinger -

Benoit XVI et Communio

Joseph Ratzinger fut l'un des fondateurs de Communio. Six auteurs lui
rendent hommage en évoquant le théologien, le maitre, l'ami, tel qu’ils l'ont
connu.

75 Jean-Robert Armogathe : Un maitre et un ami

77 Olegario Gonzalez de Cardedal : Le chemin
d'une amitié — Souvenir, témoignage et gratitude

91 Elio Guerriero : Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité
a Dieu, aux hommes et a la création

105 Peter Henrici: Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et Communio

111 Cardinal Angelo Scola: « IIn'y a que la réalité du Christ
qui suffise » — Joseph Ratzinger

117 Anton Strukelj: Beauté et sainteté dans la théologie
du pape Benoit XVI

Nous remercions Jean-Robert Armogathe et Francoise Brague pour leur
concours gracieux comme traducteurs.



SUMMARY

Editorial @ 9 Jean-Robert Armogathe: “Ven,
Sancte Spiritus!”

Theme (J) The Mission of the Spirit

13 Jean-Luc Marion: “If there be any communion
of the Spirit..."

The fact that our spirit is elusive makes us hear how the Spirit, the one we
lack, eminently elusive, alone gives the point of view from which I can want
what He wants. Thus, I can%e a son of the Father by confessing, through
the invisible action of the Spirit always at work, that Christ is the Son.

29 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz: “Who are you?”
— Edith Stein's hymn to the Holy Spirit
Edith Stein composed a poetic novena];or Pentecost: these verses allow her

to put into perspective her entire reflection on the Holy Spirit, which
completes her phenomenological re-reading of classical ontology.

37 Ulrich H.J. Kortner: "Come, O Come, Spirit of Life" —
The Pneumatology of Karl Barth
Barth has sometimes been criticized for his Christocentrism. But pneu-
matology embraces all the dimensions of theology: in the discussion on the
filioque’, in the reflection on the Church and tfg integration of ethics into
dogmatics, all theology must sigh for the Holy Spirit.

47 Ursula Schumacher: “You have received the spirit
of sons” — Holy Spirit and Tradition
While the Spirit is often reduced, in ecclesiology, to being the guarantor of
the “inerrancy” of the Church, the author recaﬁsytkat it is also tmterpersonal
relationship. To think about the development of the Tradition, she
proposes to analyze its action in terms of “communicational action”.

59 Cardinal Jean-Marie Lustiger: “Receive the Holy
Spirit” - Homily of Sunday, May 30, 1982
at Notre-Dame de Paris
Where man is always tempted to doubt the omnipotence and goodness of
God, the grace j/ the Spirit gives faith and makes us attentive not to the

signs that come from the outside but to the very work of God that is carried
out in those who become members of Christ.



65

Cardinal Jean-Marie Lustiger: “The permanent
presence of the Spirit” Homily on Sunday, May 23,
1999 at Notre-Dame de Paris

What is the presence of the Holy Spirit> Not “an event that suddenl
appears only one day and then goes away” but, reversing the logic ofBabe{

“the intimate, hidden, permanent force that little by little transfigures our
existence”.

“Dossier €) Joseph Ratzinger -

75

77

91

Benedict XVI and Communio

Joseph Ratzinger was one of the founders of Communio. Six authors pay
]iributebgfo him by evoking the theologian, the teacher, the friend, as they
new him.

Jean-Robert Armogathe: A master and a friend

Olegario Gonzalez de Cardedal: The path of a
friendship — Memory, testimony and gratitude

Elio Guerriero: Balthasar and Ratzinger, or faithfulness
to God, Men and Creation

105 Peter Henrict: The Prefect of the Congregation

for the Doctrine of the Faith and Communio

111 Cardinal Angelo Scola: “Only the reality of Christ

suffices”— Joseph Ratzinger

117 Anton Strukelj: Beauty and Holiness in the Theology

of Pope Benedict XVI

We thank Jean-Robert Armogathe and Frangoise Brague for their gracious
assistance as translators.



Prochain numeéro
mars-avril 2023

La mémoire



Veni, Sancte Spiritus ! Jean-Robert Armogathe

Les derniéres décennies du vingtiéme siécle furent des années fastes
pour la connaissance de I'Esprit saint. Les Francais purent profiter de
deux livres majeurs d’Y.-M. Congar' et de L. Bouyer?. Le Renouveau
spirituel protestant et catholique permit de diffuser un abondant
enseignement sur la troisiéme Personne de la Trinité*, La revue
Communio n'est pas restée en retrait : outre de nombreux articles,
deux cahiers complets ont traité de I'Esprit saint®.

Fidéle 4 son souci de constituer une référence théologique, la
rédaction a choisi pour ce troisiéme cahier de compléter les études
parues précédemment.

Le cahier de 1986 se situait dans l'optique du livre de Joseph
Ratzinger, Le Dieu de Jésus-Christ. Méditations sur Dieu-Trinité®.
« L’Esprit est moins I'objet de ce cahier », écrivions-nous, « que son
sujet ». « Dieu est son propre exégete » : l'article d'introduction de
Hans Urs von Balthasar en situait nettement la portée.

Douze ans plus tard, le cahier (double) de 1998 répondait a la
demande du pape Jean-Paul II de préparer le Grand jubilé de l'an
2000 par un parcours trinitaire, 1998 étant I'année de I'Esprit saint.
Un guide était proposé pour des groupes de réflexion, tandis que les
pages thématiques couvraient un large champ : Marc Ouellet” situait
I'Esprit dans la vie trinitaire, d'autres auteurs I'étudiaient a I'ceuvre
dans I'Eglise, en particulier au sacrement de la confirmation ; enfin,
«'homme spirituel » n’était pas oublié, avec un article d’Eric de
Moulins-Beaufort® sur Henri de Lubac.

Vingt-cing ans plus tard, le choix a été fait de lier I'étude de I'Esprit
saint a sa place dans I'ecclésiologie. Il ne s'agit pas de limiter ainsi I'agir
1 Y.-M. CONGAR, Je crois en Esprit saint, HERVIEU-LEGER, Archives de sciences

Paris, Cerf, 1979-1980, 3 volumes de  sociales des religions, 36, 1973. p. 161-162.
238, 296 et 356 pages. Voir Pablo 4 Dontlétude trés originale du Pére abbé

ARTEAGA, « Yves Congar et I'Esprit
saint », Communio 271, sept.-oct. 2020,
. 89-102. Rappelons que tous les cahiers
1975-2019) sont consultables en libre
accés sur le site https://communio.fr/
2 L. BOUYER, Le Consolateur. Esprit-Saint
et vie de grace. Paris, Cerf, 1980, 472 p-
3 Rappelons, dés 1972, I'ouvrage ded(lean
DUCHESNE Jesus Revolution made in
USA, Paris, Cerf, 135 p. et son article
dans Etudes, juin 1972, p. 803-821. On

relévera le compte rendu de Daniele

de Maria-Laach, dom HEUFELDER, « Les

anges, figures de I'Esprit saint»,

Communio 21, janv.-févr. 1979, p. 93-96.

5 Le numéro 63 (janv.—févr. 1986), qui

avait été dédié au cardinal de Lubac
our son 90¢ anniversaire, et le

numéro 135-136 (janv.-avr. 1998).

6 Paru dans la collection Communio

chez Fayard en 1977.

7 Alors professeur au Séminaire

d'’Edmonton, Canada.

8 Alors professeur au Séminaire de Paris.



10«

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

multiple de celui qui, insaisissable, rend visible I'ceuvre de
Dieu mais plutdt d’élargir notre compréhension de I'Eglise
aux dimensions de I'Esprit.

A cet égard, un auteur privilégié est le théologien réformé Karl
Barth. On sait I'importance de son dialogue et de son amitié avec
Hans Urs von Balthasar°. Pour Barth, le Filioque ne désigne pas une
double origine mais une origine commune '°, Procédant également du
Pére comme du Fils, I'Esprit constitue I'Eglise qui n'est pas seulement
l'addition de la multitude des croyants:

Face 4 Jésus-Christ, il n'y a pas d'abord des croyants, puis, formée a
partir d’eux, I'Eglise, mais il y a d'abord I'Eglise, puis, par elle et en
elle, les croyants.

D’une certaine maniére, cette vision « relationnelle » de I'Esprit
envoyé au milieu des hommes se retrouve dans l'essai d'Ursula
Schumacher!!. La Tradition, qui cimente I'Eglise, n’est pas (seule-
ment) la transmission formelle et intégrale du kérygme, elle est aussi
cette forme de communication qui, en fournissant des valeurs
communes, permet I'échange, le dialogue et la construction
d'un peuple. En insistant sur l'aspect quasiment biologique de
I'ceuvre de I'Esprit, Ursula Schumacher retrouve les intuitions de
Vatican II, dans Dei Verbum :

Si la Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que
celle-ci est transmise aprés Piques par I'Esprit, qui est le gage
promis par Jésus-Christ de sa permanence, alors la Tradition est
un processus pneumatologique.

Préchant A Notre-Dame de Paris, pour deux fétes de Pentecdte, en
1982 et en 1999, le cardinal Lustiger développait cette méme idée
d'une ecclésiologie pétrie par la découverte de 'Esprit qui ceuvre en
elle’. « Voyez I'Eglise », dit-il, « avec les yeux mémes dont le Christ
la contemple et la recoit », ce qui n'est possible que par l'inhabitation
du Saint Esprit. Comme il le rappelle en 1999, cest dans le baptéme
que se produit cette inhabitation trinitaire.

9 H.U. VON BALTHASAR, Karl Barth. 11 Voir infm, « Vous avez recu un esprit
Présentation et interprétation de sa théologie. ~ de fils » — Esprit saint et Tradition, p. 45.
Trad. par Eric Iborra. Paris, Cerf, 2008. 12 Voir infra, « Recevez Esprit Saint »,
571 p. (et le numéro de Communio 215, et « La présence permanente de I'Esprit »,
mai-juin 2011, « Barth et Balthasar »). p. 57 et 63.

10 Voir infm, « Viens, & viens, Esprit de

vie» — La pneumatologie de Karl Barth,
p- 35.



La mission de 'Esprit

Chez Karl Barth, I'éthique est déduite de sa pneumatologie
— or nous touchons ici au point le plus sensible de l'article de
Jean-Luc Marion®*:

Nous savons que nous confessons le Pére en reconnaissant Jésus
comme son Fils, donc que 'Esprit nous inspire un amour de Dieu
si, et seulement si, nous nous aimons les uns les autres.

Dans chacun des articles du numéro s'opére ainsi un déplacement de
I'Esprit: il n'est jamais totalement quelque part, ni dans l'ecclésio-
logie, ni dans I'éthique, ni dans la théodicée — et certainement pas
dans les doctrines les plus classiques de la « pneumatologie ». Il
échappe 2 toute classification, car il les inclut et les dépasse. Dans
sa mission ad extra, inséparable des deux autres Personnes, il est Dieu
Trinité. Qui es-tu? lui demande Edith Stein dans sa Neuvaine de
Pentecote 1937 publiée et commentée par Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz'#. Il est et n'est pas aucune des analogies énoncées dans
le poéme,

plus intérieur que mon propre coeur,
et pourtant insaisissable, inconcevable [...]

Car, comme l'écrit Louis Bouyer, « I'Esprit ne se révele a nous que
dans l'expérience de notre libre conjonction avec lui, de notre synergie
avec lui, par incorporation au Christ, association a son sacrifice
éternel, comme remontée vers le Pére de tout ce qui, dans le
temps, a jamais procédé de lui'® ».

Jean-Robert Armogathe (Marseille, 1947), prétre (Paris, 1976), membre
de UInstitut (Académie des Inscriptions et Belles Lettres), président de
[’Association Communio.

13 Voir infra, «S'il se trouve quelque 14 Voir infra, « Qui es-tu ? » — Hymne au
communion de I'Esprit...», p. 11. Saint-Esprit d’Edith Stein (1937), p. 27.
15 L. BOUYER, Le Consolateur, p. 353.

11



La revue Communio, c'est aussi:

- un site web communio.fr, pour commander un
numero ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numeros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numeéros de 1975 a 2019 sont télechargeables
gratuitement.

- une Lettre d'information bimensuelle gratuite:
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d'accueil dans la rubrique « Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr




« Sl se trouve quelque ) Jean-Luc
communion de l'Esprit...t» Marion

I. Ce qui manque

L'Esprit, rien de plus banal que de le désigner comme le grand absent.
D’abord entre les théologiens. Soit qu'on reproche aux Occidentaux
d’en dissoudre la spécificité dans la cloture d'une deitas, d'une divinité
close dans son essence, ol la derniére personne, plus encore que les
deux premiéres, ne consisterait qu'en un lien final, une concrétisation de
leur unité, un sceau sans doute mais pas un acteur primordial du salut.
Soit qu'on déplore que, pour les Orientaux, on lui attribue trop
aisément de compenser dans I'économie tout ce que l'incompréhensi-
bilité du Pére (dans sa monarchie) laisse inconcevable pour les hommes,
au point qu'en dénongant le filioque et en surinvestissant I'épiclése et la
theosis, on risque souvent de le dégrader dans la théologie. Soit on en dit
trop peu, en I'enfermant dans une « mission » mal distinguée de celle du
Fils, par analogie avec les fonctions de I'dme humaine (volonté contre
entendement), ou en lui fixant comme relation le lien de I'unité, elle-
méme ambivalente, entre la communion du Pére et du Fils et la
communion de Dieu avec les hommes. Soit on en dit trop, au point
de lui attribuer une fonction extra-trinitaire, voire non-trinitaire, en lui
assignant un temps (voire une Eglise) de I'Esprit au-dela de la mani-
festation du Pére et du Fils — fonction indistincte, diffuse et finalement
arbitraire, autorisant toutes les dérives sectaires, hérétiques, milléna-
ristes, bref tout le « fanatisme » (Schwdirmerei disaient les Lumiéres) 2.

Mais cette absence, ou plutdt cette insaisissabilité en théologie
reflete d'abord l'insaisissabilité de l'esprit dans I'expérience de la vie
mondaine. L'esprit ne se définit pas ou pas directement, pas méme
par opposition a la matérialité : on parle aussi de I'esprit du vin ou
d'un alcool, avec parfois plus de précision que de I'esprit d'une
conversation ou d'un trait d’esprit. Un chant ou une mélodie peuvent
déployer un esprit et se distinguer par leur esprit. Surtout, quand on
en vient A 'esprit comme un état, pourrait-on dire, spirituel, il semble
encore moins définissable et se dérobe plus encore a 'analyse. Un trait
1 Philippiens 2, 1. 2 Voir L. BOUYER, Le consolateur. Esprit

saint et vie de grdce, Paris, Les éditions du
Cerf, 1980.



14«

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

d’esprit encore une fois se distingue mal d’avec une plaisanterie mal
venue (les théories philosophiques du rire le montrent assez). Qu'un
certain esprit se dégage d'un certain lieu, d'une certaine cérémonie,
d'un certain événement ne se discute pas, mais en quoi il consiste, cela
peut ne pas se préciser. L'esprit 2 'ceuvre se constate, du moins si on a
soi-méme de l'esprit, mais ne se prouve pas. Et comme l'esprit de
géométrie reste imperméable A I'esprit de finesse, la différence entre
eux se sent, mais ne sexplique pas — et cest précisément pourquoi
l'esprit de géométrie manque d'esprit, voire manque l'esprit. Qui
dénie l'esprit 1a ou il s'exerce atteste seulement que lui-méme en
manque. Ainsi s'accuse lui-méme le gros bon sens ou le prétendu
réalisme. Il y a plus : 'on peut percevoir I'esprit et méme l'exercer sans
pouvoir pour autant le définir, ni le prévoir, parce que nul ne peut le
posséder. Au sens le plus radical, I'esprit se recoit, comme un don ou
comme la vie. L’esprit se respire, comme la vie qui nous vient toujours
d’ailleurs, qui nous maintient dans le temps et qui nous échappe
quand nous expirons pour de bon. Entre un vif et un mort, la
différence ne tient pas A ce qu'on en voit, ce qu'on en percoit et en
touche, mais au souffle de sa respiration ou a son expiration. Au sens
strict et le plus banal, il faut donc admettre que « I'esprit est ce qui fait
vivre, zéopoion » (Jean 6, 63) et que 'homme ne vit, comme toute
chair, que parce que Dieu « insuffla dans ses narines une haleine de
vie » (Genese 2, 7). L'insensible et l'invisible (sinon par le miroir qu'on
place devant le visage pour voir s'il se forme encore quelque buée)
décident de la vie qui part comme elle est venue: insensiblement.
L'esprit donne la vie et la reprend, sans que nous ne puissions rien sur
lui. Dés cette vie ott nous nous efforcons de maitriser toute chose
mondaine, l'esprit s'atteste comme ce que nous ne maitrisons pas, du
début A la fin, mais qui nous donne 4 nous-mémes>,

Ces simples considérations trouvent une autre lumiére dans
une parole du Christ: « L'Esprit, c'est 1a o il veut qu'il souffle »
(Jean 3, 8). Non seulement |'Esprit souffle, mais il souffle & partir de
lui-méme et il advient d'un coup et dailleurs :

Soudain I'Esprit de nouveau, soudain le souffle de nouveau,
Soudain le coup sourd au cceur, soudain le mot donné,
soudain le souffle de Esprit, le rapt sec, soudain la possession de 'Esprit ! 4

3 Voir notre essai « La vie comme survie: 4 CLAUDEL Cing randes Odes, 11,
le don», in D. Cohen-Lévinas & «Llesprit et l'eau », Cg?:uvre oétique, éd.
P. Simon- Nahum (ed) Survivre/ Résister, ]. Petit, Paris, Galllmard{a “Pléiade”,
se transformer, s’ ouvrir. Nouveaux colloques 1967, p. 234.

des intellectuels Ju1f§ Paris, Hermann,

2019.



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit.. »

Il souffle ot il veut, ce qui veut d'abord dire qu'il ne souffle pas ot je
l'attendais, ni ol je I'aurais voulu, mais sur moi. Il souffle sur moi,
parce quil ne vient pas de moi mais vient du dehors, d'ailleurs. Je le
prends de face et d'un choc sec. Je ne le choisis pas comme mon esprit,
puisqu’il n'est mien que parce qu'il m'advient; lui seul me choisit,
parce qu'il m'atteint, m'assaille et me marque. Je ne le décide pas, car
lui ne me laisse qu'un seul choix, le suivre ou lui résister.

II. Celui qui me manque

Comment comprendre pourtant que « La chair est faible (asthenés),
mais l'esprit ardent, (prothumos)» (Matthieu 26, 41) ? Ne faisons-
nous pas plutdt 'expérience, passablement humiliante, qu'au
contraire la puissance revient finalement a la chair et que l'esprit
défaille, ou qu'a tout le moins « la chair désire ardemment (epithumei)
contre l'esprit et I'esprit contre la chair, car I'une et 'autre s'opposent
réciproquement » (Galates 5, 17) 2 Cest aussi pourquoi, l'opposition
initiale mettait déja en garde et avertissait que 'ardeur de I'esprit reste
dans son fond si fragile qu'il faut l'affermir par la veille et la priére :
« Veillez et priez pour ne pas entrer en tentation » (Matthieu 26, 41).
Nulle contradiction cependant, puisqu'il s'agit ici de notre esprit, et
non de I'Esprit, de celui qui vient de nous et que nous expirons (ou
méme ol nous expirons), et non de celui qui souffle ot il veut. Dans le
seul cas du Christ, I'esprit coincide avec I'Esprit, au point qu'il
«rend » le premier au Pére en tant qu'identique au second (Jean
19, 30); en effet, l'esprit de Jésus parvient 2 vouloir ce que I'Esprit
veut, la volonté du Pére et non la sienne: «... priant il disait “Mon
pére, s'il est possible, que ce calice passe loin de moi ; mais non pas ce
que, moi, je veux, mais ce que, toi, tu veux » (Matthieu 26, 39). La
faiblesse de mon esprit ne devient une ardeur que si, par la vigilance
de la priere, elle épouse I'Esprit, qui veut ce que mon esprit ne veut
pas. Ne pas vouloir ce que veut I'Esprit en moi ou, ce qui revient au
méme, ne pas pouvoir ou bien pouvoir ne pas vouloir ce qu'il me
souffle de vouloir.

Cet écart entre mon esprit et Esprit, Paul 'a définitivement décrit
en montrant que, devant la Loi, mon vouloir ne coincide plus avec
mon pouvoir :

En effet, nous savons que la Loi reléve de I'Esprit (pneumatikos) ;
mais moi je suis de chair (sarkikos), vendu au péché. Car je ne sais
pas ce que je fais; en effet ce que je veux, je ne le fais pas, mais c'est
ce que je hais que je fais. Or si je fais ce que je ne veux pas, je suis

e 15



16 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

d’accord avec la Loi et conviens qu'elle est bonne. En réalité (nuni),
ce n'est plus moi qui fais cela, mais le péché qui habite en moi. Car je
sais que n’habite plus en moi, c'est-i-dire dans ma chair, rien de
bon. Vouloir, c’est 2 ma portée, mais pas d’accomplir le bien; car le
bien que je veux, je ne le fais pas, mais le mal que je ne veux pas, c'est

lui que je fais (Romains 7, 14-19).

Mon esprit manque donc I'Esprit. Je manque d’esprit et mon souffle
trop court sessouffle trop vite; il étouffe méme au vent du large.
Comme le péché consiste finalement 3 manquer sa cible en visant trop
court (amartéma), la chair en moi manque de souffle et 4 la fin ne
respire plus. Notre premiére et souvent notre seule expérience de
I'Esprit consiste en ce manque. Et de fait, le Christ nous enseigne
d’abord, quant A I'Esprit, ce manque lui-méme. — Ainsi 3 Nicodéme,
au moment méme de lui déclarer que « IEsprit, c'est 1a ol il veut qu'il
souffle », Jésus asséne une condition pour le sentir souffler et le
respirer : il faut « naitre d’en-haut (anéthen)» (Jean 3, 7-8); il ne
s'agit pas de renaitre, mais radicalement d’advenir et descendre du
ciel. Autrement dit, il faut remplir une condition qui nous échappe
absolument. Cest pourtant 2 cette condition seule que, comme le
confesse le Baptiste, «le Pére ne donne pas I'Esprit avec mesure »
(Jean 3, 34). — Ensuite le Christ avertit la femme de Samarie que
« vient I'heure et c'est maintenant, ot les vrais adorateurs adoreront le
Pére en esprit et vérité », car « Dieu est Esprit » (Jean 4, 23- 24) ; mais
aussi que cela ne se peut que si I'on «sait le don de Dieu [...] I'eau
de vie » (Jean 4, 10). Or connaitre ce don demande de reconnaitre
le « propheéte » comme le « Messie », donc surtout de comprendre

ue ce Messie ne siavére tel que parce qu il a comme « nourriture de
faire la volonté de Celui qui [I']a envoyé et d'accomplir son ceuvre »
(Jean 4, 34), ce que nul parmi nous ne peut ni faire, ni méme
concevoir. — Enfin, le discours dit «du pain de vie» marque 2 la
fois le manque et le don de 'Esprit. La nourriture véritable, dont la
multiplication des pains n'offre que le signe, « cest celle que vous
donne le Fils de 'homme, car cest lui que le Pére a marqué de son
sceau » (Jean 6, 27) ; en fait, le Fils de 'homme ne le donne que parce
que lui seul descend effectivement du ciel ; ainsi « ce n'est pas Moise
qui vous a donné le pain du ciel ; c'est [s]on Pére qui [n]ous le donne,
le pain du ciel, le vrai; car le pain de Dieu cest celui qui descend du
ciel et qui donne la vie au monde » (6, 32-33). Et le Christ ne nous
nourrit du pain de vie que parce que lui-méme ne se nourrit que de la
volonté du Pére: «Je suis descendu du ciel pour faire non pas ma
volonté, mais la volonté de celui qui m'a envoyé » (6, 38). Seule cette
volonté autre que la sienne et pourtant finalement la sienne lui assure
de «ressusciter au dernier jour » et donc aussi de nous ressusciter :



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit.. »

« Oui, cest la volonté de mon Pére que quiconque voit le Fils et croit
en lui ait la vie éternelle et que je le ressuscite au dernier jour » (6, 38-
40). Que signifie cette conséquence et cet élargissement, proprement
incroyables ? De quelle logique reléve celui-ci ? Nous ne pouvons que
constater celle-13, mais pas la concevoir :

Comme la faute d'un seul a entrainé sur tous les hommes une
condamnation, de méme l'ceuvre de justice d'un seul procure 2
tous une justification qui donne vie. [..] Mais 1a ot le péché a
fait le plein (epleonasen), la grice a surabondé (hupereperisseusen)
(Romains 5, 18, 20).

Ou plutdt, concevoir cette conséquence conduit A risquer de s'en
scandaliser (Jean 6, 61), sauf 3 admettre que : « Cest I'esprit qui fait
vivre (z6opoios), la chair ne sert de rien. Les mots que je vous ai dits
sont esprit et vie » (6, 63). Le manque de I'esprit ne se comble qu'en
passant de l'esprit 2 'Esprit et la question devient celle de la décision,
car «il est certains d’entre [n]ous qui ne croyons pas» (6, 64), de la
méme maniére que « beaucoup des disciples se retirérent en arriére et
ne marchérent plus avec lui» (6, 66). Pour cette raison et par
contraste, Jean place ici la confession de Pierre qui, lui, répondit:
« Seigneur, 4 qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle.
Nous croyons, nous, que tu es le Saint de Dieu » (6, 68-69). Cette
distance, comment la franchir? Comment recevoir I'Esprit quand
manque notre esprit de chair qui ne sert de rien?

III. L'anamorphose

Avant d'avancer dans la lecture de Jean, revenons 2 la situation de
départ. Nous avons constaté que nous ne pouvons pas, de nous-
mémes et dans notre état, rendre notre esprit prompt et allant
(prothomos), mais que nous devons constater la faiblesse de notre
volonté, méme éclairée. La philosophie a interprété cette contradic-
tion comme une figure du mal radical (Kant), et une tendance de la
théologie I'a analysée sans pouvoir vraiment la surmonter. Ou plus
exactement elle 'a formalisée dans l'opposition insoluble du libre-
arbitre et de la grice (suffisante, efficace, etc.), sans que la querelle de
auxiliis ne trouve, aprés des siécles de disputes, de sanction finale par
le magistére. Faut-il s'en tenir 1 ? Quand une question théologique ne
trouve pas de réponse, il convient de se demander si les termes dans
lesquels elle se pose I'exposent correctement ou, dés le départ, la
rendent insoluble. Dans le cas de la faiblesse de la volonté on peut le
soupgonner 3 un indice trés clair : supposons que de faible ma volonté

017



18

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

devienne forte et qu'elle me permette ainsi de faire le bien que je vois
et approuve, que sen suivrait-il 7 Ou bien cette volonté aurait en
fait disparu, intégralement soumise 4 la grice qui la corrigerait en ne
lui laissant aucun choix — mais alors on devrait en venir a la pré-
destination la plus stricte (calviniste) o1, bien que justifié extrin-
séquement, je reste intrinséquement toujours doté d'une volonté
pécheresse. Ou bien elle aurait trouvé en elle-méme, par ascése,
exercice et pratique des vertus, la ressource pour, de faible, se
rendre forte, sur le modele de Pélage, évacuant en fait la grice du
Christ, désormais réduit au rdle d'un exemple mais non plus d'un
rédempteur (Kant et les théologiens protestants libéraux aboutirent
de fait A cette conclusion). Ces deux reponses ala questlon, aussi
opposées soient-elles, gardent un présupposé commun : si ma volonté
peut sannuler ou s'affirmer, c'est parce qu'elle reste elle-méme ou
plutdt dans son site propre, prenant, a partir de lui, I'une ou l'autre
décision. Elle choisit son orientation entre la chair et l'esprit en
habitant chez elle, en se décidant entre deux orientations, mais en
demeurant fixée dans son site, identique A soi. En un mot, dans sa
décision pour (ou contre) la volonté du Pére — qu'elle se laisse
submerger par la grice ou qu'elle acquiére la puissance de s'en
dispenser — elle occupe toujours le centre du jeu et tient la place;
elle oriente le jeu, mais en gardant toujours son lieu. Son point de vue
reste maitre et, comme le dit le langage courant, je fais mon choix, j'ai
ou je n’ai pas la foi. Dans les deux cas, on admet que c'est 3 moi d'en
décider, de mon point de vue. Les athées « humanistes » et bien-
veillants abusent de cette attitude, sans soupgonner son incohérence.

Or ce mode de décision entre deux orientations vues d'un seul point
de vue stable vaut — du moins peut-étre — dans le monde des objets et
de leur gestion économique, 13 ol la compréhension supposée
adéquate que nous en avons permet de les comparer, apprécier et
choisir A partir justement de notre unique et stable point de vue. Mais
il devient caduc dés que nous avons affaire aux choses et 4 autrui
(qui partagent la méme caractéristique, a savoir que personne ne peut
jamais les connaitre ni méme les voir adéquatement®) : ici, pour voir
une chose et a fortiori en décider, il faut se déplacer, s'en approcher, en
faire si possible le tour, la voir arriver et disparaitre, attendre son
retour et le guetter: il faut l'apprendre, l'apprivoiser et s’y faire.
Pour mieux le concevoir, on peut recourir ici 3 un dispositif
d'abord identifié en histoire de la peinture, 'anamorphose. Certains
tableaux ne font plus voir — au premier regard, au regard habituel du
5 HUSSERL « La LhOSe est roprement pf(VIVI(S et (/1 pl’)f?’lom(ﬂo Oglt transcen-

elle-méme ce que personne na jamais vu dantale, §47, Hua. VI, 167, tr. fr.
effectivement » (La crise des sciences euro-  G. Granel, Paris, Galhmarcfl‘)76 p. 167).



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit.. »

spectateur et qui fut celui du peintre, le regard central, de face et
maitre pour ainsi dire de I'espace visuel (par exemple en exercant la
mise en perspective) — un spectacle organisé en formes identifiables,
couleurs délimitées et arguments reconnaissables. Tel est le cas bien
sir dans l'abstraction, lyrique ou non, mais ce fut aussi lintention
déclarée de certaines toiles baroques : de face, du point de vue unique
d'un regard maitre, n'y apparait qu'une rhapsodie confuse, absurde
méme, insignifiante en tous cas. Mais l'intention du peintre se décéle
et se révéle si, acceptant de se déplacer, le spectateur, longeant la toile,
quitte son point de vue initial supposé unique, pour atteindre a titons
celui qu'a pris réellement le peintre. Alors, a partir de cet autre point de
vue, d'un coup, tout le visible se réorganise, reprend forme et devient
signifiant, révélant l'autre point de vue®. Cette apparition retardée
n'advient que si le spectateur, en I'occurrence spectateur ambulant et
dégagé de son point de vue initial, a su se déplacer jusqu'a un autre
point de vue extérieur 4 lui et pourtant le lieu intime du tableau. Cette
remontée (ana-) d'un point de vue 3 un autre permet seule de faire
remonter la forme (-morphosis) A la visibilité, Une telle démarche,
rapportée de l'expérience esthétique 4 la question de la grice et du
libre-arbitre ou, plus correctement, 4 celle d'une volonté voulant la
volonté du Pére selon 'Esprit, conduit 4 une problématique toute
différente. Il ne s'agit plus de réduire & néant la volonté et 'esprit de
I'homme, ni de les hypertrophier, mais de faire passer mon unique
volonté d'un lieu A un autre, de mon esprit 2 I'Esprit, qui fait que le
Fils veut, en lui, la volonté du Peére. Il s'agit que ma volonté parcoure,
comme un regard se déplace suivant une anamorphose, 'écart entre
son point de vue, son esprit, et le point de vue de I'Esprit. Il sagit de
vouloir selon I'Esprit, selon un Esprit qui me vient d'ailleurs, qui m'y
conduit et qui me sort du mien. Je garde mon unique volonté, mais je
la fais (ou la laisse) vouloir selon une autre logique, selon un autre
souffle, qui ne veut pas ce que et oll je veux, mais me fait vouloir ol et
comme il souffle — I'Esprit.

IV. L'écart et le site

Cet écart entre l'esprit et 'Esprit qui dailleurs (depuis lailleurs)
souffle sur la volonté se marque au moment précis ot Pierre, le
premier, confesse Jésus comme «le Christ, le Fils du Dieu vivant ».

6 On songe évidemment 3 HOLBEIN LE  d’une phénoménologie de la donation,
JEUNE, «Les deux ambassadeurs» et §13, Paris, PUF, [1997, p. 169 sq.],
surtout au Pére E. MAIGNAN et 4 son  “Quadrige”, 20134, p. 197sq. et aussi
anamorphose de La vie de saint Francois ~ Sur la théologie blanche de Descartes.
de Pauﬁ, sur le mur du couvent des  Analogie, création des vérités éternelles et
Minimes de la Trinité des Monts, fondement, §12, Paris, PUF, [19811],
Rome (1642). Voir Etant donné. Essai Quadrige”, 19912, p. 263.

¢ 19



20 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Car Jésus lui explique aussitdt non pas ce qu'il a dit (il a dit vrai et il
n'y a rien A ajouter), mais ce qu'il a fait (ou laissé se faire en lui) pour
parvenir a cette confession : « Heureux es-tu Simon Bar Jonas, car ce
n'est ni la chair, ni le sang qui t'ont révélé, mais mon Pére qui est aux
cieux » (Matthieu 16, 175q.) ; notons que le verbe (apekalupsen, «a
révélé ») n'a ici pas de complément direct; il peut donc se rapporter a
la confession de Jésus comme le Fils, mais aussi, indissolublement, a 1a
révélation de Pierre 4 lui-méme, désormais « pierre » pour y édifier
I'Eglise (16, 18). En effet la confession n'intervient qu'au terme et au
prix d'une anamorphose, par quoi Pierre change de point de vue,
outrepassant celui ol Jésus ne serait que le Baptiste, Elie, Jérémie ou
«l'un des prophétes » (16, 14, voir Marc 8, 28 et Luc 9, 18-21). Etla
méme confession de Pierre, quand elle intervient au terme du
discours du pain de vie, soppose au déni de ceux qui trouvent
celui-ci « dur [...] A entendre » et qui «s'en vont» (Jean 6, 60, 66);
I'écart entre lui et eux tient donc a I'Esprit: « Clest l'esprit qui fait
vivre, et la chair n'y sert de rien» (6, 63)7. Il s'agit de se déplacer,
d’accomplir une anamorphose, de changer de point de vue — de passer
d'un esprit 4 un autre, a I'Esprit:

Car cest 2 nous que Dieu l'a révélée [sc. la sagesse de Dieu] par
IEsprit. Car I'Esprit scrute tout, méme les profondeurs de Dieu.
Qui dentre les hommes connait les choses des hommes, sinon
l'esprit de 'homme en lui? De méme aussi nul ne connait les
choses de Dieu sinon 'Esprit de Dieu. Et nous, nous navons pas
regu l'esprit du monde, mais 'Esprit venu de Dieu (ek tou theou),
pour que nous connaissions ce dont Dieu nous a fait la grice

(1 Corinthiens 2, 10-12).

Ce transfert d'un esprit 4 l'autre, ou plutdt cet exode de notre esprit
hors de son lieu vers I'Esprit, aucun homme ne peut l'accomplir (en
prétendant renforcer sa volonté et mobiliser tout son courage, son
sang et sa chair), parce qu'il s'agit d'une toute autre chose : de venir
non plus de soi (méme augmenté), mais d'advenir « d’'en-haut
(andthen) » ; il s'agit de recevoir un « esprit nouveau », de remplacer
un « cceur de pierre » par un « cceur de chair » (Ezechiel 11, 19); et
cela, nul autre ne peut nous le rendre accessible que celui qui, en

7 Voir: « Nous ne pouvons hériter du
Royaume de Dieu par la chair et le
sang» (1 Corinthiens 15, 50); «...celui
qui daigna révéler en moi son Fils [...]
sans consulter la chair et le sang...»
(Galates 1, 16); et ceci dautant plus
que «...ce n'est pas contre la chair et le
sang que nous combattons, mais contre

les principautés, les puissances (ezousiai),
les régisseurs de ce monde de ténébres, les
esprits du mal (pneumatika tés ponérias)
haiitants dans IZZS cieux» (Ephésiens 6,
12): chair et sang, se trouvant hors—jeu
quand il s'agit de confesser le Christ par
anamorphose, l'adversaire reléve lui aussi
de l'esprit, mais de l'esprit du mal.



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit.. »

vérité, « descend du ciel, le Fils de 'homme » (Jean 3, 13). Or parce
qu'il le fut et I'est encore, cest le Christ, celui « que ni les sangs, ni la
volonté de la chair, ni la volonté de 'homme, mais Dieu a engendré »,
qui seul «a donné la puissance de devenir fils de Dieu, a ceux qui
croient en son nom » (Jean 1, 13, 12).

Paradoxalement et en fait logiquement, i la fin, ce n'est plus nous
qui parcourons 'anamorphose (nous ne venons pas du ciel), mais
'Esprit lui-méme qui l'accomplit, en venant « du ciel » sur nous. De
fait, depuis Moise et les prophétes, Esprit « descend » sur les
hommes; et lors de son baptéme par Jean, quand il endossait en
sa personne tout le « reste d'Israél», le Christ «vit les cieux étant
fracturés et 'Esprit descendre comme une colombe et demeurer sur
lui» (Marc 1, 10). Certes « Esprit de vérité [...] provient du Pére »
(Jean15, 26) mais, comme nul ne peut voir le Pére sinon en voyant le
Fils (Jean 14, 9), et comme le Fils ne peut se confesser que dans
I'Esprit, c'est par le Fils vu dans 'Esprit que nous accédons, dans le
méme Esprit, au Pére %, L'Esprit nous met dans le site unique et précis
ou seulement nous pouvons voir Jésus comme le Fils, donc comme
Fils du Pére, donc comme «l'icone du Dieu invisible » (Colossiens 1,
15)°. Il revient donc au Christ, 3 mesure ot il « va au Pére » de mettre
en ceuvre pour nous aussi, bref de faire descendre aussi sur nous
I'Esprit qui nous fera voir le Pére: « Et je prierai le Pére, et il vous
enverra un autre Paraclet, pour étre avec vous 2 jamais, 'Esprit de
vérité, que le monde ne peut recevoir, parce qu'il ne le voit, ni ne le
connait» (Jean 14, 16-17). Le Christ nous fait recevoir I'Esprit
comme le Pére l'a envoyé: « Il leur dit donc encore une fois: “La
paix avec vous. Comme le Pére m’a envoyé, moi aussi je vous envoie”.
Disant cela, il souffla sur eux et leur dit: “Recevez I'Esprit saint” »
(Jean 20, 21-22). Désormais, non seulement nous parvenons 2 voir
Jésus comme le Fils, donc comme l'icdne du Pére, mais — ainsi comme
intronisés de plein droit dans la vie de ' Esprit— notre propre esprit se
trouve intégré a la vie trinitaire et nous y vivons, respirons et demeu-
rons pour ainsi dire de I'intérieur. Cette invraisemblable conclusion,
presque délirante, s'impose pourtant dés lors que nous admettons

8 Jean 14, 28 : «Je m'en vais et [re] vien-
drai vers vous, upagd kai erkhomai pros
humas », pourvu que%'on corrige la tr:ufuc—
tion habituelle (par exemple la Bible de
Jérusalem) suivant Jean 16, 6-7: «il vaut
mieux que je parte; car si je ne pars pas, le
Paraclet ne viendra pas 4 vous; mais si je
pars, je vous l'enverrai» (voir erkhomai en
Jean 14, 28; 17, 11; 17, 13; et upago en
Jean 14,28 16, 5;16, 17. Cette correction

aun sens théologique fondamental comme
I'a montré Garrigues (« L'inachévement du
salut, composante essentielle du temps de
I'Eglise », Nova et Vetera, 1996/2, repris
dans Le peuple de la premicre alliance, c. V,
Paris, Editions du Cerf, 2011). Les consé-
quences sur la dispute du filioque, peut-étre
sans véritable objet, sont d'importance.

9 Sur ce point, voir D’ailleurs la Révéla-
tion, §17, I1J>:1ris, Grasset, 2020, p. 467 sq.

021



22 ¢

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

la promesse du Christ: « Le Paraclet, I'Esprit saint que le Peére
enverra en mon nom, vous enseignera tout» (14, 26); ou bien:
« Quand il viendra, lui, 'Esprit de vérité, il vous conduira vers la
vérité toute entiére » (16, 13sq.).

Or ce qui fut promis — «Jean, lui, a baptisé dans l'eau, mais vous,
c'est dans |'Esprit saint que vous serez baptisés sous peu de jours », ou
encore: « Vous allez recevoir une force, celle de I'Esprit saint qui
descendra sur vous » —, cela fut donné:

s virent apparaitre (6phthésan) des langues comme de feu ; elles se
11 t t hth des langu de f 11
ivisaient et il s'en posa une sur chacun d’eux ; et tous furent remplis
d tetilsenp P
e I'Esprit saint et commenceérent i parler en d'autres langues selon
deIEsp p gu
que l'esprit leur donnait de s'exprimer (Actes 1, 5. 8 et 2, 3-4).

Désormais, « 'amour (agapé) de Dieu a été répandu dans nos cceurs
par 'Esprit saint qui nous a été donné (dothentos) » (Romains 5, 5).
Donné, I'Esprit nous donne de voir le Pére dans le Fils. Et ceci dés
maintenant, car « nous-mémes [méme nous] possédons les prémices
(aparkhén) de 'Esprit » (Romains 8, 23). Des prémices et des arrhes
en effet, car le don de I'Esprit saccomplit dés cette vie mortelle
encore, mais éternelle déja. De I'Esprit, nous faisons dés maintenant
I'expérience, puisque nous en avons des «acomptes [..] dans nos
cceurs (arrabona)» (2 Corinthiens 1, 22, voir Ephésiens 1, 13).
Acomptes en effet, parce que la récolte a déja commencé, parce
que I'héritage commence a étre réalisé (comme on réalise un capital,
en le dépensant). La reprise de mon esprit par Esprit ne supprime
pas I'un par l'autre, dans quelque monophysisme de 'humanité ; mais
elle déplace mon esprit pour le replacer dans son lieu véritable — celui
d'un fils du Pére dans le Fils. En retournant vers le Pére, je me trouve
moi-méme enfin dans la demeure filiale. Celui dont l'esprit a fait (ou a
recu de faire) 'anamorphose se retrouve donc lui-méme en son
premier moi. « Ce n'est plus moi qui vis, mais le Christ en moi»
(Galates 2, 20): si le Christ vit en moi, moi je vis donc aussi, et
d’autant plus que je vis en, par et comme lui, «car pour moi vivre
(c'est le] Christ» (Philippiens 1, 21)'°, Si « votre vie est désormais
cachée avec le Christ en Dieu», elle n'a pas disparu, pas plus que
vous ; I'une et l'autre « apparaitront en gloire » (Colossiens 3, 3), quand
le Christ apparaitra en gloire. Car méme si le monde ne nous connait
pas plus qu'il ne reconnait le Christ, « nous voyons quel grand amour
nous a donné le Pére, en sorte de nous nommer fils de Dieu — et nous
10 Notons qu'ici la copule est manque; il
fqut comprendre que Christ équivaut 2
vivre.



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit

le sommes » (1 Jean 3, 1). L'anamorphose qui nous éléve nous reléve
de la condition d'esclave et serviteur, a celle de fils, de je libre d'une
liberté longtemps (et encore maintenant) inconcevable.

V. La preuve et I'épreuve

I faut pourtant que le lecteur honnéte considére au moins cet
inconcevable, ne serait-ce que parce que des témoins ont recu et
que des croyants ont assumé « 'amour [venu] de I'Esprit (agapé tou
pneumatos) » (Romains 15, 30). De fait, inconcevable offre deux
voies d'accés. Il ne s'agit pas tant de preuves qui le rendraient
soudainement concevable (et dailleurs a partir de quels principes
pourrait-on ici construire une preuve ?) que d'épreuves attestant que
I'Esprit « ceuvre » comme « mon Pére toujours ceuvre (ergazetai) et
moi aussi» (Jean 5, 17).

L'Esprit ceuvre a 'évidence lorsqu'il permet 4 un esprit dhomme de
confesser Jésus comme le Christ, autrement dit de le voir comme Fils
du Pére qui se montre en lui, pourvu que ce confesseur laisse tres
exactement guider la visée de son regard. Personne ne peut expliquer,
encore moins prévoir, pourquoi ['un parvient a cette confession,
tandis que l'autre n'y parvient pas, pourquoi l'un voit avec évidence
et 'autre ne voit rien ou dénie ce qu'il entrevoit. Cette décision ne
dépend pas d’'arguments, ni de motifs taillés 4 vue d’homme. Nous
pouvons simplement constater que |'écart se trouve ou non franchi par
anamorphose. Il faut donc, que I'anamorphose se soit accomplie ou
non, qu'un esprit se soit trouvé repris et replacé par I’Esprit. Et l'on
doit admettre que: « Nul ne peut dire “Seigneur Jésus”, sinon dans
I'Esprit saint » (1 Corinthiens 12, 3). A chaque fois que cet événement
a eu lieu, I'Esprit prouve qu'il a ceuvré:

Car vous n'avez pas recu un esprit d'esclave pour revenir  la crainte,
mais vous avez recu un Esprit de filiation, dans lequel nous crions
“abba, Pére!” L'Esprit lui-méme témoigne avec le nétre que nous
sommes bien fils de Dieu (Romains 8, 15).

On ne saurait dire plus clairement d’abord que mon esprit ne
disparait pas dans 'Esprit, mais que ce dernier vient redoubler le
mien pour témoigner avec lui de sa filiation et lui permettre de la
performer ; ensuite que le simple fait que mon esprit parvienne 2
invoquer le Pére prouve l'effective action de I'Esprit, sans lequel ce cri
elit été soit ridicule, soit impensable. Autrement dit: « Comme vous
étes des fils, Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans tous vos ceeurs,

° 23



24 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

criant “abba, Pére!”, en sorte que tu ne sois plus esclave, mais fils,
ayant part  'héritage de par Dieu (dia theou) » (Galates 4, 6-7)11.
Toute confession de foi atteste de fait I'ceuvre de I'Esprit, comme le
reconnait Jésus lors de la confession de Pierre (Matthieu 16, 17sq.),
ou bien au retour de mission des disciples, quand «il jubila sous
l'action de I'Esprit saint et dit: “Je te rends grice (exomologoumai)
Pére, seigneur du ciel et de la terre, d'avoir caché cela aux sages et aux
habiles et de I'avoir dévoilé (apekalupsas) aux tout petits. Oui, Pére
car tel fut ton bon plaisit”» (Luc 10, 21): car la joie submerge
le Christ lui-méme A constater ainsi, que des hommes, sous l'action
de I'Esprit, deviennent par anamorphose de nouveaux fils et, par
adoption, des fréres.

Cette preuve de I'Esprit par les effets de son ceuvre pourrait pour-
tant rester ambigué : elle risque de virer A une exaltation incontrdlée
et 4 une conviction trop subjective pour étre honnéte; car qui ne
risque pas de se duper soi-méme en imaginant dire comme il faut le
dire “Notre Pére” et se prétendre ainsi habité par I'Esprit ? Ici inter-
vient ce que l'on pourrait considérer comme une expérience cruciale
de l'action de I'Esprit dans notre esprit, comme une vérification
expérimentale que nous sommes vraiment les fils de Dieu: nous
savons que nous confessons le Pére en reconnaissant Jésus comme
son Fils, donc que I'Esprit nous inspire un amour de Dieu si, et
seulement si, nous nous aimons les uns les autres: « Tel est mon
commandement, que vous vous aimiez (agapaté) les uns les autres
comme je vous ai aimés (égapésa) ». D'olt une premiére expérimenta-
tion: en aimant mon prochain, je reproduis en quelque mesure, ce
que le Christ a d'abord fait envers chacun de nous : donner sa vie pour
son ami, car « nul n'a de plus grand amour (meizon agapapén) que de
donner sa vie (son dme, psuché) pour ceux qu'il aime (tén philon) »
(Jean 15, 12-13). Mais de cette premiére imitatio Christi (faire envers
mon prochain ce que le Christ a fait envers moi), il s'ensuit une
deuxiéme et plus radicale expérience ; car ce que le Christ a fait envers
nous reproduit exactement ce qu'il fait envers le Pére et que le Pére
fait envers lui: « Je ne te demande pas seulement pour eux, mais pour
ceux qui, grice a leur parole, croiront en moi, quils soient tous un
(panes hen ésin), comme toi, Pére, tu es en moi et moi en toi, afin
qu'ils soient en nous et que le monde croie que tu m'as envoyé » (17,
21 -23). Intervient ici une deuxiéme imitatio Christi, en fait une
11 La Bible de Jérusalem surtraduit sans  suivie par la King James (because) et de
doute un texte dont la construction reste  Lemaitre de Sacy (parce que). Mais l'anté-
en effet ambigué : elle rend ici oti dé este  position de oti, entendue comme « le fait

uioi par la preuve que vous étes des fils, alors  est que », pourrait cependant conduire &
que la Vulgate s'en tient 3 quoniam, ce sens.



« Sl se trouve quelque communion de 1'Esprit

authentique et incroyable imitatio Trinitatis : 'amour du Christ pour
nous, qui se vérifie dans notre amour inchoatif les uns pour les autres,
répete I'amour du Fils pour le Pére et du Pére pour le Fils; il en
devient méme l'attestation éclatante aux yeux du monde — « Je leur ai
fait connaitre ton nom, et je le leur ferai connaitre, pour que I'amour
(agapé) dont tu m’as aimé soit en eux et donc moi en eux » (Jean 26).
Ainsi pour autant que nous sommes dans cet amour du Pére avec le
Fils, nous avons la preuve que nous sommes dans I'Esprit.

S'accomplit alors une maniére de déplacement horizontal de I'ana-
morphose verticale, une sorte d'anamorphose horizontale, dans
l'intersubjectivité humaine. L'enseignement de Jean la développe
explicitement. Si «tel est son commandement: que nous croyions
(pisteusdémen) au nom de son Fils Jésus le Christ [anamorphose
verticale]et que nous nous aimions (agapomen) les uns les autres
[anamorphose horlzontale] [..] & ceci nous savons qu'il demeure
en nous: A partir (ek) de I'Esprit qu'il nous a donné » (1 Jean 3, 23-
24), donc, inversement, ne pas aimer son frére équivaut A ne pas aimer
Dieu tel qu’il révele son amour trinitaire, 3 mentir et se mentir :

Quant 4 nous, nous aimons, parce qu'il nous a aimés le premier. Si
quelqu'un dit aimer Dieu et qu'il hait son frére, c'est un menteur.
Car celui qui n'aime pas son frére qu'il voit, ne peut aimer non plus
Dieu qu'il ne voit pas (1 Jean 4, 19-20).

Le contraire de 'amour de Dieu s'expérimente dans le mensonge du
non-amour d'autrui, 'amour pour Dieu s'expérimente dans la vérité
de 'amour pour autrui. Ce principe de discernement se borne a
déployer la duelle unicité du « premier de tous les commandements »
que Jésus dédouble et redouble en un seul: «Jésus répondit: “Le
premier c'est ‘Ecoute, Israél, le Seigneur notre Dieu est I'unique
Seigneur et tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de
toute ton dme’ (Deutéronome, 6, 4-5) et de toute ta pensée [dianoia,
ajoute Jésus]. Et le second: Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme (Lévitique 19, 18). De plus grand commandement, il n'y en a
pas d'autre”. Et le scribe lui dit : “Fort bien, maitre ; c'est en vérité que
tu as dit ‘Il est unique et il n'y en a pas d'autre que lui’ (Deutéronome 4,
35) » (Marc 12, 28-32). L'étonnant ici tient au fait que I'unicité des
deux commandements se trouve approuvée par le scribe en référence
a ce qui, dans le Deutéronome (4, 35), concerne l'unicité du Dieu
unique, inscrivant déji et inconsciemment le double et unique
commandement dans la communion trinitaire. Ce qui explique
peut-étre l'approbation finale de Jésus : « Tu n'es pas loin du royaume

de Dieu» (Marc 12, 34).

o 25



26 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Reste la question de savoir qui est mon prochain? Comme la
parabole de Luc (10, 29-37) le démontre, le prochain ne coincide
pas avec les miens ni avec mes proches, mais il advient en tout autrui,
méme dans un Samaritain pour moi, oy moi pour lui. Ce que révéle
I'amour de celui qui nous a aimés « le premier » (1 Jean 4, 19, et 4, 10
Vulgate), qui nous a aimés « quand nous étions encore pécheurs »
(Romains 5, 8), cest-a-dire littéralement ses « ennemis, ekhtroi»
(Romains 5, 10). Nous avons été aimés et adoptés dans le Fils,
lors méme que nous étions des ennemis de Dieu et que nous le
restons encore au moins partiellement‘ Aimer son prochain, pour
nous, semble impossible. Mais pour Dieu rien n'est impossible, parce
que méme les pécheurs lui restent des prochains — « Cet homme,
disaient-ils, fait bon accueil aux pécheurs et mange avec eux!»
(Luc 15, 2). Et donc il peut nous enjoindre ce qu'en réalité lui seul
peut faire::

Mais je vous le dis A vous qui m’écoutez: “Aimez (agapaté)
vos ennemis, faites du bien A ceux qui vous haissent, bénissez
ceux qui vous maudissent, priez pour ceux qui vous maltraitent.
[...] Votre récompense alors sera grande, et vous serez les fils du
Trés-Haut, car il fait du bien (kbrestos), Lui, aux ingrats et aux
méchants (Luc 6, 27-28, 35).

La récompense consiste exactement 3 devenir des fils du Pere:
« Mais moi je vous dis: aimez vos ennemis et priez pour ceux qui
vous persécutent, en sorte que vous deveniez les fils de votre Pére qui
est dans les cieux » (Matthieu 5, 44). En derniére instance, les deux
anamorphoses n'en font qu'une, puisque la montée du Fils vers le
Pére dans I'Esprit étend la filiation A tous ceux qui s'unissent dans le
méme Esprit.

VI. Etat de grace

La fonction de 'Esprit consiste donc A nous mettre en situation de
filiation en confessant le Christ comme Fils, et en reconnaissant qu'il
ne fait qu'un avec le Pére, en sorte d’entrer nous aussi dans la
communion trinitaire, par adoption dans le Fils unique. La divinité
de I'Esprit, qui fut si lente 4 simposer 4 la théologie ancienne, ne
s'atteste, comme l'ont entre autres établie Athanase, Basile et
Grégoire de Nazianze, que par sa puissance de nous diviniser :

Si quelqu'un a mis son espérance dans un homme privé d'esprit
(anoun) [ainsi les apollinaristes], il a vraiment perdu l'esprit



« Sl se trouve quelque communion de 'Esprit.. »

(anoétos) et n'est pas digne d’étre sauvé entiérement, car ce qui n'a
pas été assumé n'a pas été guéri, mais Cest ce qui a été uni a Dieu,
Cest cela qui est sauvé (oh de énétai to theo, touto kai sézetaie)'?.

Or le pourrait-il s'il n'était pas Dieu lui-méme ? Mais s'il divinise
vraiment, pourquoi restons-nous si lents 4 devenir des fils du Trés-
Haut ? Notre tristesse — de ne pas devenir saints — constitue la seule
objection réelle 4 notre confiance en Dieu : on ne peut guére, raison-
nablement, douter de Dieu (et si 'on y tient de son “existence”), mais
nous ne pouvons pas raisonnablement ne pas douter de notre sainteté
(et si l'on veut, de notre existence méme). La grice ne vaut qu'avec le
don de la persévérance, mais nous expérimentons, chaque jour avec
une écceurante régularité, notre obstination 3 manquer de grace.

Et pourtant, elle nous frole sans cesse, nous entoure et nous attend,
chaque fois que nous aimons ceux qui nous aiment et méme ceux qui
ne nous aiment pas. Peu d’entre nous, peut-étre méme aucun, ne peut
dire qu’il na jamais expérimenté ne serait-ce que des moments de
grice, out 'Esprit a assez envahi et renforcé le nétre, pour nous faire
aimer un autrui ou nous trouver aimé par lui, un instant peut-étre,
mais certainement, indiscutablement. Chaque atome de communion
que nous avons expérimentée, depuis que la grice de la naissance
nous fut accordée, vient de I'Esprit et l'atteste en nous. A jamais.
Quiconque a pratiqué un sport le sait: la peine endurée sans joie
— lors d'interminables entrainements qui n'apportent que trés peu de
progrés malgré beaucoup de fatigue — peut, apreés les mois d’hiver 2
courir dans les sous-bois, au crépuscule et sous la pluie, certains
printemps, sur une piste enfin accueillante et ouverte, nous
donner, au-deld de la souffrance et méme du plaisir désormais
indistingués, de sortir de nos possibles, d'allonger la foulée et, sans
le comprendre ni méme avoir 2 le vouloir, battre notre record
personnel et d'un coup devenir plus que nous n’étions. Ces moments,
nous les appelons des révélations et des états de grice. Et nous avons
raison de les nommer ainsi, car ce sont bien des analogies, ténues,
modestes mais réelles, de ce que I'Esprit fait avec nous, quand nous
touchons 4 une communion, qu'elle soit érotique, familiale, sociale,
esthétique ou méme (on peut réver) morale, comme on voudra
I'entendre. L'Esprit de communion souffle 13 ou il veut — méme
sur nous, méme sans que nous le sachions vraiment. Et il se donne
sans mesure, mille pour un. L'Esprit nous envahit et nous éléve sans
que nous ne le voyions jamais, dans un anonymat essentiel qui le

12 GREGOIRE DE NAZIANZE, Lettre 101,  « Sources chrétiennes », ed. P. Gallay,
32, PG 37 184a et Lettres tbéologiqucs, Paris, Cerf, 1974, p. 50.

° 27



Théme

28 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

définit au service du Pére dans le Fils. Cet anonymat'® s'éprouve
justement quand nous ne pouvons plus, dans la performance
d'amour, distinguer entre notre esprit et 'Esprit. Nous respirons
alors en lui, nous y vivons et y recevons notre seul étre véritable,
ce quil nous donne.

Jean-Luc Marion, de I"’Académie francaise, né en 1946, marié, deux
enfants, quatre petits-enfants, co-fondateur de la revue catholique inter-
nationale Communio, est professeur émérite de I'Université Paris-
Sorbonne et de I'Université de Chicago. Parmi ses derniéres parutions :
La rigueur des choses, entretiens avec Dan Arbib, Flammarion, 2012 ;
Bréve apologie pour un moment catholique, Grasset, 2017;

D'ailleurs, la Révélation, Grasset, 2020.

13 Sur cet anonymat essentiel, voir H.U. Verlag, 1967, p. 103)‘ Pour ce qui
von BALTHASAR : « L'Esprit reste le Dieu rovient de Basile de Césarée, voir D’ail-
inconnu, qui nous rend Dieu connu» fews la Révélation, op. cit.,, §17, en parti-
(« Das unbekannte Jenseits des Wortes »,  culier p. 490.

Spiritus Creator, Einsiedeln, Johannes



« Qui es-tu? » @ Hanna-
|

Hymne au Saint-Esprit d’Edith Stein (1937) —
Une réponse ontologique et littéraire

Le Saint-Esprit, ontologiquement

Clest dans les années 1936-1937 au Carmel de Cologne que se situe
la rédaction du chef-d’ceuvre d'Edith Stein L’Etre fini et I'Etre éternel.
Clest le fruit mar de sa formation phénoménologique, appliquée — et
bien au-deld de Husserl et Scheler — 4 I'ontologie classique™.

Dans cette ceuvre, I'Esprit joue un rdle de tout premier plan en tant
que créateur. Edith Stein travaille ici principalement avec I'analogie
en partie augustinienne et en partie thomasienne entre le créé et le
Créateur trinitaire, en partant du rapport philosophique, présent en
tout ce qui existe, entre a) la forme substantielle, b) le sens et ¢) la
force ou le pouvoir de création. Transcendant ces principes ternaires
de création, le Pére se manifeste comme indépendant dans I'étre/
ousia, le Fils comme sens/logos et le Saint-Esprit en tant que puis-
sance/effet. La force agissante détermine I'Esprit comme une pléni-
tude saturée de sens, plus précisément comme une plénitude de vie.
Car I'Esprit est vie et fait vivre, il est en fin de compte «vie en
personne ». Dans le va-et-vient incessant des personnes divines, le
Saint-Esprit est « spiré » comme amour entre le Pére qui engendre et
le Fils qui est engendré; il est I'unité du Pére et du Fils dans le
«nous ». Selon saint Augustin, puisque Dieu s'aime lui-méme,
I'amant, l'aimé et la dynamique de 'amour ne font quun en lui.
Dans le méme entrelacement intérieur, la dynamique divine passe
dans la création. « Lorsque le Pére et le Fils s'aiment, leur don
réciproque est en méme temps un acte libre de la personne comme
amour. Or 'amour est la vie dans sa plus haute perfection : étre qui se
donne éternellement sans connaitre de diminution, fécondité infinie.
L’Esprit saint est donc “le don” : non seulement le don des personnes
divines les unes aux autres, mais le don de soi de la divinité “vers
1 E. STEIN, Endliches und ewiges Sein. atteinte du sens de I'étre, Nauwelaerts,
Versuch eines Aufstiegs zum §mn des  1972. Voir H.-B. GERL-FALKOVITZ,
Seins, Fre1burg 2006, ESGA 11/12. Les  Unerbittliches Licht. Versuche zur Philoso-

citations sulvantes ibid. 352-357; tr. fr.  phie und Mystik Edith Stein, Dresde 2015.
L’Etre fini et I'Etre éternel, essai d'une

Barbara

lkovztz

° 29



30

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

l'extérieur”; il comprend en lui tous les dons de Dieu aux créatures »
(p. 355). Clest ainsi qu'il conduit également les créatures 2 la sainteté :
celle-ci signifie justement I'amour pour Dieu.

Les créatures inférieures correspondent 2 leur modeéle créateur avant
tout par leur forme substantielle, le fait qu'elles reposent en elle-
méme, mais une participation triplement différenciée apparait aussi
chez elles en filigrane: I'ensemble que constituent la forme et la
matiére est autonome et rempli de sens et de force agissante. Car
la forme substantielle est déja don de sens et accomplissement de
I'étre, méme pour les corps inanimés. « Leur puissance d'étre est ici
force de donner forme a I'espace en le remplissant, et d’agir en lui»
(p. 356). Ainsi le Saint-Esprit est méme l'archétype de « ce rayonne-
ment spirituel de l'essence propre, qui est également propre aux
formations matérielles » (p. 355).

D’un point de vue épistémologique, on peut également faire I'expé-
rience de I'Esprit dans les structures sensorielles physiques et imper-
sonnelles, pour autant qu'elles sont compréhensibles et ont une
signification pour celui qui les reconnait. Des définitions de sens
similaires, mais élargies, sappliquent aux plantes et aux animaux.

Mais la triple destination de I'étre humain va plus loin : I'dme est un
étre indépendant, un sens et une force, dans l'action incomparable-
ment accrue de I'Esprit saint. L'Esprit va jusqu'a la connaissance de
soi et 'amour de soi, ce qui est 2 la fois un don et une tiche, accomplis
en toute liberté et accompagnés de la joie de I'appropriation (p. 364).

Selon Augustin d'autres déterminations trinitaires de 'homme s’y
trouvent fondées.

La particularité de I'interprétation d'Edith Stein réside dans I'action
globale de I'Esprit saint jusqu’au niveau de I'inanimé, qui est pourtant
sans aucun doute saturé de sens que 'homme peut reconnaitre et qu'il
peut intégrer dans sa vie. Edith Stein s'oppose ainsi clairement a la
facon dont Heidegger comprend I'étre comme transi de néant.
L'apport de force provenant des mondes de l'au-deld du moi, y
compris avec l'aide de la mémoire (p. 368), conduit toujours,
au-deld du sens, A une action, c'est-a-dire a l'afflux de la grice de
I'Esprit au plus profond de 'dme (p. 375), sa mesure finie étant élargie
au-dela de toute limite (p.389).



«Qul es-tu?»

L'Esprit de Pentecéte, littéraire

On trouve des images beaucoup plus fortes du Saint-Esprit dans les
prieres d'Edith Stein, surtout dans une neuvaine de Pentecdte du
16 mai 1937 : cet hymne se distingue de maniére unique des autres
poémes?. Sur le plan formel, il s'agit d'un poéme de sept strophes aux
rythmes libres, sans rimes, avec des strophes de 8 4 12 lignes de
longueur différente. Avec de légéres variantes, elles commencent par
la question récurrente “Qui es-tu?” / “Es-tu... ?” Les réponses sont
tirées des Psaumes, des Livres de sagesse, des prophétes, de ' Apoca-
lypse, mais ne sont pas simplement citées, elles prennent une tournure
personnelle et sont reliées entre elles de maniére nouvelle. A la fin,
elles débouchent sur de bréves invocations.

Cette forme trés libre surprend. En tant qu'étudiante en germanis-
tique, Edith Stein avait étudié la poésie du vieux haut-allemand
jusquau haut-allemand moderne; elle aimait et connaissait ses
formes littéraires. Le fait qu'elle écrive ici elle-méme « sans forme »
renvoie a un vécu profond ou pour anticiper, a une écriture exta-
tique. Dans I'exubérance des visions qui se succédent et s'imposent,
lumiéres et fleuves s'entremélent, puis le feu de I'Esprit dans Ihistoire,
dans la construction de 'Eglise, dans la Vierge, 4 la fin dans « tous les
étres ».

Image aprés image, la « douce lumiére» de la premiére strophe
conduit 4 «la main d'une meére », elle devient «l'espace qui entoure
mon étre » contre le néant, le grand mot de saint Augustin vient a
l'esprit: interior intimo meo, et pourtant Il [I'Esprit]reste «insaisis-
sable et inconcevable », « au-deld de tout nom» — culminant dans
« 'amour éternel ».

Strophe 2. La « douce manne » peut « déborder », «inonder » «2a
partir du coeur du Fils » son propre coeur ; une telle nourriture éveille
«de jour en jour» de la mort a la « plénitude », dans la «vie éter-
nelle ».

Strophe 3. Ensuite, le rayon de feu qui « descend et fait irruption »
et qui, dans un magnifique oxymore, « pénétre miséricordieusement

2 E. STEIN, Geistliche Texte II, Fribourg Pﬁngstnovene” (7 rayons d’'une neuvaine
2007, ESGA 20, 39-42: 16. Pfingst- de la Pentecote]. Les éditions Ad Solem,

Novene, 1937. La version originale
contient de petits dessins marginaux.
Voir ibid. 39, note 119: dautres copies
avec des dessins ont été données, égale-
ment sous le titre “7 Strahlen aus einer

que nous remercions ici, ont publié ces
poemes sous le titre Malgré la nuit, avec
une traduction et présentation de Cécile
Rastoin, édition }fvilingue, Ad Solem,
2002, p. 121 et suivantes.

e 31



32 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

et impitoyablement » dans ce qui est caché; qui tout a la fois saisit
d'effroi et de crainte, et qui ancre et recrée — omnia simul : « lumiére
pénétrant tout ».

Strophe 4. Apocalyptique (1937!), I'Esprit devient plénitude et
puissance lorsqu'il libére les sceaux de I’Agneau, dans la séparation
de la lumiére et de la nuit; il prépare eschatologiquement les
nouveaux cieux et la nouvelle terre: « Et tout retrouvera alors sa
juste place/ par ton souffle » — « puissance victorieuse ».

Strophe 5. Puis apparait une cathédrale i colonnes, tendue vers la
lumiére, immuable, couronnée d'une coupole — « Ton ceuvre qui
embrasse le monde ». L’ Eghse a I'image de la basilique Saint-Pierre ?
La « main créatrice de Dieu» y est visible.

Strophe 6. Suit alors une image enchanteresse de la tradition: un
« miroir clair», une «mer de cristal dans laquelle la divinité se
contemple en un échange d'amour »; I'« ceuvre la plus belle » dans
laquelle brille « ta propre splendeur »: la vierge-épouse. En elle,
Iimmaculée, tout ce qui est vient i la rencontre de son Esprit-
Créateur.

Strophe 7. Enfin résonnent ensemble et le son et le sens et I'unité, et
se répand '« exultation éternelle ». En général, Edith Stein ne fait
guere d'allusions a sa vie intérieure dans ses écrits, au mieux dans ses
lettres. Méme ses derniers travaux sur Denys I'Aréopagite (1941)
sur Jean de la Croix (1942)“ ne révélent pas de possibles expériences
personnelles. Ainsi osons la thése suivante : la neuvaine de la Pente-
cote révele une irruption de I'Esprit saint profondément vécue.
Rattrapée par la « force vive » théorisée auparavant, Edith Stein, la
timide, patle ouvertement d’elle-méme : de « mon cceur », de « mon
étre »/ « Et un jour, sa plénitude m'inondera ». Ensuite viennent des
«nous »: dans [histoire commune, IEghse, lepouse création, les
noces jubilatoires. Mais ce n'est qu'a partir de l'ébranlement
personnel des deux premiéres strophes que le chant s'élance dans
le grand Tout. Jusqu'a présent comptait seulement le Secretum meum
mihi®5— mais ici, pour une fois, le cceur d'Edith Stein s'ouvre entie-
rement.

3 Wege der Gotteserkenntnis, 1941, (tr.fr., 4 Kreuzeswissenscﬁg/[f 1942, (tr. fr.,
arie),

Philibert Secretan), Voies de la connais- Etienne de Sainte La Science de

sance de Dieu. La théologie symbolique de
Denys I'Aréo agite, prefue de Frangois-
Marie Lcthjﬂ et postface de Ysabel de
Andia, Ad Solem, 2003, (NDE).

la Croix, Passion d’amour de saint Jean de la
Croix, Nauwelaerts, 1957, (NDE).

5 Telle est la réponse d’Edith Stein en
1921 a une question de Hedw1g
Conrad-Martius.



«Qul es-tu?»

Pfingst-Novene 1937

L

Wer bist du, siifSes Licht,
das mich erfillt

und meines Herzens Dunkelbeit
erleuchtet ?

Du leitest mich gleich
einer Mutter Hand,

und liefSest mich los,

so wiifSte keinen Schritt
ich mebr zu gehen.

Du bist der Raum, der rund mein Sein
umschliefSt und in sich birgt.

Aus dir entlassen sink’ es in
den Abgrund

des Nichts, aus dem du es zum
Licht erhobst.

Du, niber mir als ich mir selbst

und innerlicher als mein Innerstes
und doch ungreifbar und unfafSbar

und jeden Namen sprengend :
Heiliger Geist — ewige Liebe !

II.
Bist du das siifSe Manna nicht,

das aus des Sobhnes Herzen
in mein Herz iiberstromt,

der Engel und der Sel'gen Speise ?

Er, der vom Tod zu neuem
Leben sich erhob,

er hat auch mich zu neuem
Leben auferweckt

vom Schlaf des Todes.

Und neues Leben gibt er mir von
Tag zu Tag,

und einst soll seine Fiille mich
durchfluten,

Leben von deinem Leben — ja du selbst :

Heiliger Geist — ewiges Leben.

Neuvaine de Pentecote 1937
I.

Qui es-tu, douce lumiére
qui me combles

et illumines la ténébre de mon
ceeur ?

comme la main d'une meére,
tu me conduis

et, si tu me lachais,

je ne saurais faire
un pas de plus.

Tu es I'espace environnant mon étre
et I'abritant en toi.

Le rejetterais-tu, Il coulerait A pic
dans l'abime du néant

d'oti tu le tiras pour l'élever vers la
lumiére.

Toi, qui m'es plus proche que je ne
le suis moi-méme,

qui m'es plus intérieur que mon
propre cceur,

et pourtant insaisissable,
inconcevable,

Au-dela de tout nom,
Saint-Esprit, éternel Amour !

II.

N'es-tu pas la manne si douce &
mon palais,

qui du cceur du Fils déborde dans le
mien,

nourriture des anges et des bien-
heureux ?

Lui qui s'est levé de la mort vers la
vie,

il a su m'éveiller du sommeil de la
mort

A une vie nouvelle.

Vie nouvelle qu'il me donne chaque
jour

et dont la plénitude doit un jour
m’inonder,

Vie de ta propre vie, Cest toi en vérité,

Saint-Esprit, vie éternelle !

e 33



34

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

II1.
Bist du der Strabl,

der von des ew’gen Richters Thron
herniederzuckt
und einbricht in die Nacht der Seele,

die nie sich selbst erkannt ?
Barmberzig-unerbittlich
dringt er in verborg'ne Falten.

Erschreckt vom Anblick ihrer selbst,
gewdhrt sie Raum beiliger Furcht,
dem Anfang jener Weisheit,

die aus der Hobhe kommt
und in der Hobe uns fest verankert,
deinem Wirken,
das neu uns schafft :
Heiliger Geist — alldurchdringender
Strahl!

IV.

Bist du des Geistes Fiille und der
Kraft,

womit das Lamm die Siegel lost

von Gottes ew’gem Ratschlufs?
Von dir getrieben

reiten des Gerichtes Boten durch
die Welt

und scheiden mit scharfem Schwert
das Reich des Lichtes

von dem Reich der Nacht.

Dann wird der Himmel neu und
neu die Erde,

und alles kommt an seinen
rechten Ort

durch deinen Hauch :

Heiliger Geist — siegende Kraft!

III.

Es-tu le rayon jaillissant comme
I'éclair

depuis le trone élevé du Juge éternel,

pénétrant comme un voleur dans la
nuit de I'dme

qui s'ignorait elle-méme ?

Miséricordieux, impitoyable aussi,

tu pénétres jusqu'en ses profon-
deurs cachées.

L'4me est effrayée de ce qu'elle voit
d’elle-méme

et se garde ainsi dans une crainte
sacrée

devant le commencement de toute
sagesse

qui vient d’en-haut

et nous y ancre d'un ancrage solide,

devant ton action qui nous crée
i nouveau,

Saint-Esprit, rayon que rien
n'arréte !

V.

Es-tu la plénitude d’Esprit et de
puissance

qui permet 4 '’Agneau de rompre les
scellés

du décret éternel de la divinité ?

Sur ton ordre les messagers du
jugement

chevauchent de par le monde entier
et séparent,

du tranchant de I'épée, le Royaume
de lumieére

de celui de la nuit.

Les cieux seront nouveaux et la terre
nouvelle,

et tout retrouvera alors sa juste
place

par ton souffle léger :

Saint-Esprit, puissance victorieuse !



«Qul es-tu?»

V.

Bist du der Meister, der den ew’gen
Dom erbaut,

der von der Erde durch den Himmel
ragt ?

Von dir belebt erheben sich die
Sdulen hoch empor

und stehen unverriickbar fest.

Bezeichnet mit dem ew’gen
Namen Gottes

recken sie sich hinauf ins Licht,
die Kuppel tragend,

die den heiligen Dom bekrénend
abschliefst,

dein weltumfassendes Werk :

Heiliger Geist — Gottes bildende
Hand!

VL

Bist du es, der den klaren Spiegel schuf,

zundchst des Allerhochsten Thron,

gleich einem Meer von Kristall,

darin die Gottheit liebend sich
beschaut ?

Du neigst dich diber deiner Schopfung
schonstes Werk,

und strablend leuchtet dir
dein eig'ner Glanz entgegen.

Und aller Wesen reine Schonheit

vereinigt in der lieblichen Gestalt

der Jungfrau, deiner makellosen Braut :

Heiliger Geist — Schopfer des All!

V.

Es-tu le Maitre d'ceuvre, le batisseur
de la cathédrale éternelle

qui depuis la terre s'éléve jusqu'au
Ciel ?

Tu donnes vie a ses colonnes, qui se
dressent,

hautes et droites, solides et
immuables.

Marquées du signe du Nom divin
et éternel,

elles s'élancent vers la lumiére
et portent le dome

qui achéve et couronne la sainte
cathédrale,

ton ceuvre qui embrasse 'univers
entier :

Saint-Esprit, Main de Dieu créa-
trice !

VL

Es-tu Celui qui créa le miroir
limpide

tout proche du tréne du Seigneur, le
Tres-Haut,

semblable 3 une mer de cristal ol1 se
contemple

la divinité en un échange
d’amour ?

Tu te penches sur l'ceuvre la plus
belle de toute ta création

et ta propre splendeur éblouissante
de lumiére te renvoie son reflet,

unissant la pure beauté de tous les
étres

en la figure pleine de grice de la
Vierge,

Ton Epouse immaculée :

Saint-Esprit, Créateur de tout ce
qui est !

¢35



Théme

36 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

VII.
Bist du das siifSe Lied der Liebe
und der heil’gen Scheu,

das ewig tont um des Dreifaltigen
Thron

das aller Wesen reinen Klang in sich
vermdbhlt ?

Der Einklang,

der zum Haupt die Glieder fiigt,

darin ein jeder

seines Seins gebeimnisvollen Sinn
beseligt findet

und jubelnd ausstromt,

frei gelost in deinem Stromen :

Heiliger Geist — ewiger Jubel !

VIL

Es-tu le doux cantique de I'amour

et du respect sacré qui retentit sans
fin

autour du trone de la Trinité sainte,
symphonie ot résonne

la note pure donnée par chaque
créature ?

Le son harmonieux,

l'accord unanime des membres et de
la Téte,

dans lequel chacun au comble de la
joie

découvre le sens mystérieux de son
étre

et le laisse jaillir en cri de jubilation,
rendu libre

en participant a ton propre
jaillissement :

Saint-Esprit, jubilation éternelle !

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, née en 1945, doctorat en philosophie
(Munich, 1971), babilitation (Munich, 1979), professeure de philosophie
de la religion & Dresde (1993-2011), co-éditrice des CEuvres completes
d’Edith Stein et de Romano Guardini. Membre de la rédaction de
I'édition allemande de Communio. Parmi ses nombreuses publications,
Frau — Minnin — Menschin. Zwischen Feminismus und Gender,
2009, 2016 ; Spielriume. Zwischen Natur, Kultur und Religion :
der Mensch, Dresden 2020. https://www .hochschule-heiligenkreuz.at/lehrende/
univ-prof-em-dr-hanna-barbara-gerl-falkovitz/ @



« Viens, 6 viens, Esprit de vie »
La pneumatologie de Karl Barth

Dz

1. Théologie pneumatique de la révélation

Otto Dillschneider reprochait en 1961 4 la théologie protestante
contemporaine d'étre « oublieuse de l'esprit’ ». Depuis la situation a
heureusement évolué, puisque quelques ébauches remarquables de
pneumatologie furent publiées au cours des derniéres décennies, notam-
ment celles de Jiirgen Moltmann? et Michael Welker*, ou encore celle
du théologien luthérien finlandais Veli-Matti Kirkkiinen*, originaire
du christianisme pentecdtiste et se décrivant lui-méme comme un
« chrétien hybride » ou un théologien « luthercostal® ». Au début des
années 1990, Heinz Zahrnt parlait du « retour du Saint-Esprit®© »,
faisant référence non seulement au christianisme charismatique
ou pentecdtiste en pleine expansion dans le monde, mais aussi au
nouvel intérét pour le Saint-Esprit dans la théologie universitaire”.

On ne peut pas non plus parler d'oubli de I'Esprit chez Karl Barth,
celui qu'on peut, 2 juste titre, quahﬁer de Pére de I'Eglise protestante
du xX° siécle. Dans sa pensée théologique, la pneumatologie, qui
pendant longtemps n'a pas été suffisamment prise en compte, joue
d’emblée un role prépondérant, comme I'a démontré Gabriele Obst®.

1 Voir Otto DILSCHNEIDER, « Die com/ct/2019/february-web-only/veli-

Geistvergessenheit der Theologie », in:

ThLZ 86 (1961) 255-266.

2 Jiirgen MOLTMANN, Der Geist des

Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie,

Munich 1991, édition spéciale non modi-

fiée Giitersloh 2016.

3 Michael WELKER, Gottes Geist. Theo-
ie des Heiligen Geistes, Neukirchen-
uyn 1992, ottmgen7 2022.

4 Veh Matti KARKKAINEN, Pneumato-

logie. The Holy Spirit in Ecumenical, Inter-

nattonal and Contextual Pufspcctwe,

Grand Rapids, MI? 2018.

5 Dans un entretien avec Victor

J. TOTH : https://www christianitytoday

matti-krkkinen-interview-theology-of-
everything htmi@®, 6.2.2019 (letzter
Zugriff: 21.10.2022).

6 Voir Hein ZAHRNT, Geistes Gegen-
wart. Die Wiederkehr des Heiligen Geristes,
Munich 1991.

7 Voir également Ulrich H.J. KORTNER,
Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur
Lebre vom Heiligen Geist und der Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1999.

8 Voir Gabriele OBST, Veni Creator
Spiritus | Die Bitte um den Heiligen Geist
J/b Einfithrung in die Theologie Karl Barths,
Giitersloh 1998.

Ulrich H].

ortner

37



38 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Dans sa conférence d’'adieu de 1962, Barth explique que toute
« théologie, méme protestante, en tant que science modeste, libre,
critique, joyeuse du Dieu de I'Evangile, ne peut devenir possible et
réelle que dans la sphére de puissance de 'Esprit, que comme théo-
logie pneumatique, uniquement dans le courage confiant que I'Esprit
est la vérité, qu'il souléve la question de la vérité en méme temps qu'il
y répond® ». Le contraire serait une « théologie non spirituelle© »,
que seul I Esprit Saint lui-méme pourrait en fin de compte aider, « en
la rendant toujours plus consciente de la misére de son présupposé
d'indépendance, pour redevenir — 14 et seulement l4 ot on soupire,
crie, prie aprés Lui: Veni creator spiritus! Viens, 6 viens, Esprit de
vie! — A nouveau présente et efficace. Méme la meilleure des théo-
logies ne peut pas faire plus et mieux que de Le demander sous forme
d'un travail ardent'! ». Cest par ces mots que se referme le cercle que
Barth avait ouvert en 1922 avec une conférence sur la « détresse et la
promesse de la prédication chrétienne ». Il voulait que toute sa
théologie de I'époque — que I'on qualifia bient6t de théologie dialec-
tique et dont l'interprétation de I'Epitre aux Romains par Barth fut le
phare (1¢¢ édition 1919, 2¢ édition 1922)—, se comprenne comme
une théologie d'un tel soupir: « Soupirer: Veni creator spiritus! est
désormais, selon Romains 8, plus prometteur que de triompher,
comme si on L'avait déja. Ils sont initiés 3 “ma théologie” s'ils ont
entendu ce soupir ' ».

Toute théologie ne peut étre une théologie pneumatique, deman-
dant et soupirant apres 'Esprit Saint, que parce que ses propositions
sont sans présupposés, sans garantie d'un point d'ancrage anthropo-
logique ou épistémologique. La théologie de la Parole de Dieu selon
Barth, étant fondée sur 'auto-révélation de Dieu, se fixe en un « lieu
vu de 'extérieur qui se trouve pour ainsi dire 4 l'air libre® », Ce n'est
que lorsque la puissance de I'Esprit divin se cache dans les phrases qui
témoignent de la parole de Dieu que la théologie « réalise son concept
de logique humaine du logos divin'* ». Dans sa conférence d'adieu,
Barth désigne cette Parole de Dieu comme « I'histoire de 'Emmanuel

9 Karl BARTH, Einft’ikmng in die evangeli—
sche Theologie, [Introduction A la théo-
Iogie protestzmte] Giitersloh? 1980, 48.
10 Ibid.

11 Ibid. (voir note 9), 50. « Viens, 8 viens,
esprit de vie» est le verset d'ouverture
d'un chant de Pentecote de Heinrich
Held (1620-1659), 1658, attribué a
l'école de poésie silésienne (in : Evangeli-
sches Gesangbuch Nr. 134).

12 Karl BARTH, « Not und Verheiffung
der christlichen Verkﬂndigung », In:

ders, Das Wort Gottes und die Tbeologie.
Gesammelte Vortrige, Miinchen 1924,
99-124, ici 123 (réimprimé dans: ders.,
Vortrige und kleinere Arbeiten 1922-1925,
hg. v. Iglolger FINZE-MICHAELSEN [Karl
Barth Gesamtausgabe, Bd. 19/Abe. III],
Ziirich 1990, 65-97).

13 BARTH, Einfiihrung in die evangelische
Tbeologie, op. cit. (voir note 9), 43,

14 BARTH, ibid., 44



«Viens, © viens, Esprit de vie »

qui arrive 3 son terme dans l'histoire de Jésus-Christ'® », La Parole de
Dieu est prononcée dans son ceuvre, elle est « histoire du salut et de la
révélation 6 », la définition de la révélation comme histoire ne
pouvant étre transformée par la théologie de l'histoire en une
simple « histoire comme révélation ». Chez Barth, l'histoire est un
prédicat de la révélation, et non pas la révélation un prédicat de
I'histoire universelle”.

Dans sa Dogmatique ecclésiastique, (désormais Dogmatique) Barth
développe sa théologie de la révélation i partir de son fondement
(§ 8) comme théologie de la Trinité (§§ 9-12), de l'incarnation
(§§ 13-15) et pneumatologie (§§ 16-18). Cette derniére se développe
longuement selon des voies tout  fait traditionnelles '®, Sous le titre
« L'effusion du Saint-Esprit », Barth interpréte le Saint-Esprit au
§ 16 d'abord comme la «réalité subjective de la révélation’ », et
ensuite comme la « possibilité subjective de la révélation?® ». Dans sa
question de départ, Barth demande comment il est possible, dans le
cadre de la liberté humaine, que la révélation de Dieu puisse atteindre
I'homme?", Cela est possible parce que, dans sa Révélation, « c'est sa
Parole que Dieu lui fait entendre®® ». Il est en fait essentiel pour
Barth de distinguer la réalité subjective et la possibilité de la révéla-
tion du subjectivisme moderne et des théories néo-protestantes de la
subjectivité et de la religion. Cela se fait d'une part parce que Barth
interprete la révélation de Dieu (au § 17, trés discuté et controversé
sur la religion) comme une suppression de la religion. D'autre part,
parce que Barth argumente que la réalité et la possibilité subjectives
de la révélation sont fondées sur sa réalité objective. La réalité
subjective de la révélation ne peut pas devenir en tant que telle un
theme chrétien. Elle est incluse dans sa réalité objective. Or cette
réalité est celle de lEghse‘ L'ecclésiologie fait donc partie intégrante
de la pneumatologie *°.

15 BARTH, ibid., 43.

16 BARTH, ibid., 45.

17 Voir Karl BARTH, Kirchliche
Dogmatik, désormais KD 1/2, Zollikon-
Ziirich* 1948, 64. Tr.fr., Dogmatique,
Premier volume, tome deuxiéme ¥,
Geneve, Labor et FIdCS, 1954,

18 Voir Martin HAILER, « Offenba-
rung », in: Michael BEINTKER (Hg.)
Barﬁ) Handbuch, Tibingen 2016, 295-
301, ici 299.

19 BARTH, KD 1/2, 222-264. Tr.fr.,
Dogmatique, Premier volume, Tome
deuxieme, ** =1, 2, §16, pp.1-37.

20 BARTH, KD /2 (voir note 17), 264-
304. Tr.fr., Dogmatique, op.cit., §16, 1, 2,
pp- 37-70.

21 BARTH, Ibid., 265. Tr.fr., Ibid., 1, 2,
p- 38.

22 BARTH, Ibid., 269, Tr.fr., Ibid, 1, 2,
p. 40.

23 Voir Hans-Peter GROBHANS,
«Kirche », dans: BEINTKER (éd.), Barth
Handsbuch (voir note 18), 367-373, ici
p371.

* 39



40

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Comme si cela ne suffisait pas, I'éthique que Barth intégre dans sa
Dogmatique et qu'il développe de maniére trinitaire n'est pas seule-
ment fondée sur la christologie, mais aussi sur la pneumatologie,
comme Barth I exphque deJa au § 18 qui traite de la vie des enfants de
Dieu. homme qui regoit la révélation — cest-a-dire qui croit et qui
la reconnait — n'est pas seulement auditeur, mais aussi auteur de la
Parole (voir Jacques 1, 22) 2% La Dogmatique — en reconnaissant et en
traitant déja le « probléme de 'homme chrétien dans ses définitions
fondamentales et comme un probléme qui lui est propre —intégre
I'éthique dans son enseignement et rend ainsi superflue une théologie
particuliére de I'éthique. On voit alors que, sans cesser d'accomplir sa
tiche spécifique qui consiste 4 rendre compte de la Parole de Dieu, la
dogmatique est aussi éthique®® ». L'intégration de I'éthique dans la
dogmatique (l'une des particularités de la théologie de Barth) a donc
son lieu et son fondement dans la pneumatologie.

2. La pneumatologie dans le cadre de la doctrine
de la Trinité

Cette reformulation de la doctrine de la Trinité dans le domaine de
la théologie de la révélation est extrémement efficace. On peut
également dire que Barth a développé la doctrine de la Trinité
comme une doctrine de la révélation, plus précisément une doctrine
de l'auto-révélation de Dieu comme unique fondement de la connais-
sance de toute théologie. Dans le cadre de sa doctrine de la Trinité,
Barth accorde une attention particuliére A la relation entre la pneu-
matologie et la christologie, le Saint-Esprit étant « 'Esprit de Dieu
parce qu'il est 'Esprit de sa Parole?® ».

Un aspect important et en méme temps un point de discorde
oecumemque entre la tradition occidentale et celle de I Eghse orientale
reste le filioque que Barth défend expressément. Son motif décisif a ce
propos est la régle fondamentale qui détermine toute sa doctrine de la
Trinité,  savoir « que les propositions sur les maniéres d’étre divines,
telles qu'elles sont d'abord en elles-mémes, ne sauraient avoir un autre
contenu que celles sur les maniéres d’étre divines attestées dans la
révélation®” ». Barth considére donc toutes les propositions sur la
Trinité dite immanente « comme des confirmations et des renforce-

24 Voir BARTH,KD1/2 (voirnote 17),397-  suivants sont tirés de: KORTNER,
408. Tr.fr., Dogmattqm, Premier volume, ~ Gemeinschaft (voir note 7), 52-54.

Tome deuxieme, **=1, 2, pp. 147-157. 27 BarTH, KD 1/1, Zurich® 1975, 503
25 BARTH, Ibid., 408. TP fr., Ibid., I, 2, Tr. fr., Premier volume, tome premler
pp. 156-157. p- 169.

26 BARTH, KD 1/2 (voir note 19), 271.
Tr.fr., Ibid., I, 2, p. 42. Les passages



«Viens, © viens, Esprit de vie »

ments, mieux : comme les inévitables prémisses logiques de la Trinité
dite économique?® ». Barth fait alors valoir la pertinence du filioque
du point de vue de 'ensemble de la Bible et que, s'il n'est certes pas
formulé explicitement dans le Symbole de Nicée-Constantinople, il
n'en est pas non plus expressément exclu. Il faut considérer le filioque
comme une mterpretatlon bibliquement appropriée de la confession
de foi de lEghse primitive, et il faut admettre que sa contestation
exphc1te par lEghse d'Orient constitue un éloignement problema‘
tique du témoignage biblique : loin de mettre en valeur le témoignage
de la Révélation sans le dénaturer, le rejet orthodoxe du filioque « se
risque hors de la Révélation?° ».

Selon Barth, le filioque est « 'expression de la communion du Pére et
du Fils : IEsprit Saint est I'essence méme de la relation entre ces deux
maniéres d'étre de Dieu. Reconnaitre cette communion et cette
relation signifie que I'on reconnait aussi que la base et la garantie
de la communion entre Dieu et 'homme dépendent de la vérité divine
et éternelle, autrement dit que cette communion est I'ceuvre de
I'Esprit Saint dans la révélation *° ». Barth tient tout particuliérement
a ce que la doctrine économique de la Trinité se fonde dans sa
doctrine immanente, pourvu que celle-ci soit comprise comme la
doctrine de l'auto-révélation de Dieu: « Cest dans la communion
intra-divine et réciproque de 'Esprit qui procede du Pére et du Fils
qu il y a, dans la révélation, une communion de Dieu et de lhomme,
ou Dieu n'est pas seulement i pour 'homme mais — et cest 1a le
donum Spiritus sancti — ol 'homme est aussi vraiment 13 pour
Dieu®.. » Or on perd cette connaissance si 'on nie le filioque. Elle
n'est pas non plus pleinement préservée par linterprétation ortho-
doxe du ex rov mazpoc par un dia tov viov; car méme cet ajout
interprétatif ne conduit pas A ce dont Barth est convaincu que tout
dépend : « 2 'idée de la communion totale et consubstantielle entre le
Pére et le Fils comme l'essence de I'Esprit, correspondant originelle-
ment 3 la communion entre Dieu en tant que Pére et 'homme devenu
son enfant. Or cest précisément cette communion qui est I'ceuvre du
Saint-Esprit dans la révélation® ». Mais puisque le Pére n'est Pére
quen vue du Fils, et que le Fils, inversement, n'est Fils du Pére qu'en
tant que Fils, 'amour, troisiéme maniére d'étre de la Trinité, doit étre
aussi essentiel au Fils qu'au Pére. « Comment Dieu serait-il moins
28 Ibid. dans le contexte de ses réflexions sur le
29 BARTH, Ibid., Tr.fr., Ibid, p.170. Saint-Esprit comme possibilité subjective
30 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr., Ibid., p. 170. de la révélation. Premier volume, **,
31 BARTH, KD 1/1 (voir note 27), 504. p. 170.

Voir aussi les explications de Barth surle 32 BARTH, KD 1/1, 505. Tr.fr., ibid.,
filioque dans K[g 1/2 (voir note 17), 273 p. 172.

.41



42 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

l'origine de I'amour en ce qu'il est Fils qu'en ce qu'il est Pére*?»
Méme si ce n'est qu'en tant que Fils du Pére, le Fils doit donc aussi
étre pensé comme spirator Spiritus. « Dans ce sens, per Filium est
valable mais cette expression ne saurait signifier per causam instru-
mentalem>*, » Et Barth précise que l'ex Patre filioque ne désigne pas
une double origine de 'Esprit, 4 partir du Pére et a partir du Fils, mais
une origine commune>°, Cette origine commune de I'Esprit est
interprétée comme « relation active de I'amour, de la communion *° ».

Barth attire 'attention sur le fait que la maniére de parler de la sortie
du Saint-Esprit correspond au «genitum non factum » du deuxiéme
article du Symbole de Nicée-Constantinople. Le fait que I'on parle de
ekmopevotg ou de processio en ce qui concerne |'Esprit ne constitue pas un
argument contre le filioque car, théoriquement, la sortie du Fils du Pére
pourrait également étre désignée par les mémes termes. Le choix des
mots signifie « en fait et A strictement patler » simplement que, « 4 c6té
de I'engendrement du Fils ou de 'annonce de la Parole, I'Esprit Saint
posséde sa maniére particuliére, différente, de procéder de Dieu®’ ».
Toute tentative de précision terminologique tombe cependant néces-
sairement dans une aporie, parce que 'homme ne peut pas définir Dieu
lui-méme et ne peut donc que constater le fait — c'est-a-dire les trois
modes d'étre distingués en Dieu lui-méme—, mais pas établir le
comment de leur distinction. A cet égard, Barth rejoint le nescio ou
ignoramus d’Augustin, car il nous est interdit de penser au-dela de la
révélation 8, Il est donc inapproprié de vouloir opposer des passages
bibliques comme Jean 15, 26 au filioque, alors qu'il existe de nombreux
autres passages qui désignent clairement I'Esprit comme I'Esprit du
Fils. Selon Barth, au lieu de considérer isolément certains passages
bibliques, il est beaucoup plus approprié de comprendre que des
passages apparemment opposés « se complétent les uns les autres ».

Il convient cependant de mentionner que dans la théologie protes-
tante récente, y compris dans la théologie réformée, la discussion sur
le filioque a évolué. Alors que Barth adopte une position critique a
I'égard de la pneumatologie de lEghse orientale, _]urgen Moltmann,
par exemple, emprunte de nouvelles voies en s'ouvrant aux pré-
occupations de l'orthodoxie. Comme lui, Barth tient compte, bien
stir, du fait que le filiogue occidental tout comme le ex povov Tov Tatpog
orthodoxe sont des interprétations secondaires du texte commun de
Nicée-Constantinople. A mon avis, on peut montrer que le filioque
33 BARTH, Ibid., 506. Tr.fr,, Ibid., p. 174. 37 BARTH, Ibid., 498. Tr.fr.,, Ibid., p. 165.
34 BARTH, Ibid., 508. Tr.fr., Ibid., p. 174. 38 BARTH, Ibid., 499. Tr.fr., Ibid., p. 167
35 BARTH, KD I/1 (voir note 27), 510. et sv.

Tr.fr., Ibid., p. 176. 39 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr,, Ibid., p. 170.
36 BARTH, Ibid., 511. Tr.fr., Ibid., p. 176.



«Viens, © viens, Esprit de vie »

occidental demeure sans doute une interprétation légitime et méme
nécessaire A certains égards — méme s'il reste, en tant que tel, mal
compris et en tout cas nullement suffisant — de la pneumarologie du
credo de Nicée- Constantmople40 Inversement, la contestation par
I'Eglise orientale d'un filioque mal compris ne conduit pas moins 2 des
réductions du contenu doctrinal de la confession de foi de lEghse
primitive. En termes positifs, les points de vue oriental et occidental
peuvent étre considérés comme des interprétations complémentaires
dont la complémentarité exprime précisément que, d'une part, seul le
Pére est la premiére origine de 'Esprit, mais que, d'autre part, il se
trouve entre le Pére et le Fils une communion d’essence identique,
unique raison de la communion possible entre Dieu et 'homme, telle
quelle se réalise dans la foi inspirée par I'Esprit. Dans toutes les
tentatives de médiation entre les traditions occidentale et orientale, il
faut certes veiller 4 préserver la réciprocité entre la doctrine trinitaire
immanente et la doctrine trinitaire économique, point sur lequel
insiste particulierement Karl Barth, mais aussi, 4 sa maniére, Molt-
mann. Avant toute spéculation théologique sur la Trinité, il faut donc
sinterroger autant sur le fondement biblique que sur le contenu
empirique du discours chrétien sur le Saint-Esprit.

3. L'Esprit et 'Eglise

La théologie pneumathue, ce que toute théologie se doit d'étre selon
Barth, a son lieu unique dans lEghse, tout comme la réalité et la
possibilité subjectives de la révélation. Clest précisément pour cette
raison que la théologie pneumatique équivaut A une théologie ecclé-
siastique, comme le souligne le titre programmatique de la Dogma-
tique. Méme si la foi est toujours une affaire subjective, le coté
subjectif de la réalité de la réconciliation doit aussi se comprendre
comme une action de Dieu. Pour Barth, il ne fait aucun doute « que
I Eghse est réellement, clairement et exclusivement le lieu ot Dieu fait
des hommes les destinataires dp sa révélation ! », et Barth trouve une
analogie entre I'unicité de I'Eglise et celle de l'incarnation“?. En
forcant le trait, il affirme que «face a Jésus- -Christ, il n'y a pas
d’'abord des croyants, puis, formée 2 partir d’eux, lEghse mais il y
ad’abord! Eghse, puis, par elle et en elle, les croyants* », Cette these
n'est en aucun cas une simple doctrine catholique romaine, mais « une
doctrine biblique qui est donc nécessairement un enseignement
40 Voir KORTNER, Gemeinschaft, op.cit. 42 BARTH, Ibid. 269. Tr. fr., Ibid., p.41.
(voir note 7), 47-62. 43 Ibid. Tr.fr., Ibid. p.8.

41 BARTH, KD 1/2 (voir note 17), 230.

Tr.fr., Dogmatzque Premier volume,
Tome deuxieme, **=1, 2, p. 8.

* 43



44 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

commun aux chrétiens** ». Barth n’hésite pas a affirmer qu'en tant
que cadre de la réalité subjective de la révélation, I Eghse est « le cadre
sacramentel > »— ce qui veut dire, et «trés sérieusement», un
« moyen de grice indispensable », — dans lequel «la théologie aussi
doit chercher son point de départ et son but*® ».

Ce n'est cependant pas I'Eglise qui agit sur les croyants, mais Jésus-
Christ qui agit sur I'Eglise en tant que communauté des croyants,
comme l'expriment les principes directeurs ecclésiologiques aux
§§ 62,67 et 72 : « L’Esprit Saint est la puissance d'éveil dans laquelle
Jésus-Christ a créé et continue de renouveler son corps, cest-a-dire sa
forme d'existence terrestre et historique, lEghse une, sainte, univer-
selle et apostolique*” » (§ 62). « L'Esprit Saint est la puissance
vivifiante » par laquelle Jésus-Christ « fait croitre, maintient et
ordonne [...] lEghse en tant que communion des saints et la rend
ainsi apte 4 la représentation provisoire [!] de la sanctification du
monde humain tout entier accomplie en lui“® » (§ 67). Enfin, 'Esprit
Saint est «la puissance éclairante du Seigneur vivant Jésus-Christ »
qui confie 2 son Eghse «le service de sa parole prophétique et ainsi la
représentation provisoire [!] de la vocation de tout le monde humain,
voire de toutes les créatures, qui s'est accomplie en Jui*®» (§ 72)
L'existence et la mission de lEghse sont déterminées de maniére
eschatologique, I'Eglise étant instituée pour témoigner i tous les
hommes et au monde que l'alliance « conclue en Christ entre Dieu
et 'homme est le sens premier et ultime de son histoire et que sa
révélation future est sa grande espérance, déja effective et vivante ici et
maintenant° » (§ 72). Ainsi, 'ecclésiologie de Barth souligne encore
une fois le noyau christologique de sa pneumatologie, 4 savoir que
IEsprit de Dieu est 'Esprit du Christ, ce qui est toutefois une
affirmation A développer de maniére trinitaire.

4. Théologie du troisieme article du symbole
de Nicée-Constantinople

Nous avons vu comment la théologie pneumatologique de Barth se
démarque du subjectivisme moderne d'inspiration néo-protestante.
La pneumatologie est également le champ ot Barth s'est confronté sa
vie durant 3 Friedrich Schleiermacher. Contrairement a3 Emil

44 BARTH, Ibid., 231. Tr. fr,, Ibid., p. 9. 48 BARTH, KD IV/2, Zollikon-Ziirich

45 BARTH, Ibid. 253. Tr.fr. , Ibid., p. 27 1955, 695. Tr.fr., Quatriéme volume, II,

46 BARTH, Ibid., Tr.fr., *op. L

47 BarRTH, KD IV/1, %olhkon—Zﬁrich 49 Karl BARTH, KD IV/3, 2e moitié,

1953, 718. Tr.fr., Quatriéme volume, I,  Zollikon-Zurich 1959, 780. Tr. fr.,

= p. L Quair[ii‘eme volume, IIT, ***, p. 1.
50 Ibid.



«Viens, © viens, Esprit de vie »

Brunner®’, I'un des principaux représentants de la théologie dialec-
tique aux cotés de Barth, ce dernier n'a pas congu sa théologie comme
une plate antithése de Schleiermacher, méme si, vers la fin de sa vie, il
constate encore une fois, rétrospectivement, quaprés son tournant
théologique, il ne pouvait plus revenir a Schleiermacher, malgré toute
I'estime qu'il lui portait sur le fond 52, Schleiermacher était et resta dés
lors le « vieil ami-ennemi» de Barth%.

Sans vouloir combler le fossé qui s'est creusé entre Schleiermacher
et lui, Barth s'est toutefois demandé, dans sa célebre postface a
I'édition Schleiermacher de Heinz Bolli en 1968, si I'on ne pouvait
pas éventuellement lire Schleiermacher autrement que comme le
fondateur de la théologie néo-protestante, qui réduisait toute théo-
logie  'anthropologie et ne ferait en réalité que de la philosophie sous
le nom de théologie. Afin de clarifier objectivement sa relation avec
Schleiermacher, Barth esquisse «la possibilité d'une théologie du
Troisiéme article de Nicée-Constantinople, qui serait d'une maniére
dominante et décisive, celle du Saint-Esprit>* ». I considére qu'il est
concevable « qu'une théologie du Saint-Esprit ait pu étre la préoccu-
pation légitime dont Schleiermacher était difficilement conscient,
mais qui le dominait de fait, déja dans son travail théologique. Et
pas seulement la sienne ! » Non seulement les piétistes, mais aussi les
rationalistes du XVIII® siécle, les spiritualistes et les mystiques du
Moyen Age, et méme la mariologie de I'Eglise catholique romaine
— inacceptable pour les protestants — pourraient étre appréciés a
partir de la préoccupation légitime d'une théologie du Saint-Esprit.

En ce qui concerne Schleiermacher, Barth se demande si I'esprit qui
anime I'homme, dont Schleiermacher parle théologiquement, est « un
esprit par excellence particulier, spécifique, se distinguant toujours de
tous les autres esprits, un esprit qu'il faut sérieusement appeler
“saint” », ou si, au contraire, il est « certes individuel, différencié,
mais agissant de maniére universelle, tout en étant dans le détail une
dynamique spirituelle diffuse 5> ». Méme si Barth souligne qu'il n'en a
pas encore fini avec Schleiermacher, il met en garde contre le malen-
tendu qui consisterait 4 penser qu’il fait un retour & Schleiermacher.
Méme si Barth a flirté plus tard avec le concept d'une « théanthropo-
51 Emil BRUNNER, Die Mystik und das  wdihlt von Heinz BOLLI, Miinchen/
Wort. Der Gegensatz zwisci:en moderner Hambur%1968, 290- 312, ici 296sq.

Religionsauffassung und christlichem 52 Voir BARTH, Postface (voir note 51),
Glauben dargestellt an der Theologie 298.

Schleiermachers, Tiibingen 1924, Et la
réponse critique de Karl BARTH, Nach-
wort, in: Schleiermacher-Auswahl. Mit
einem Nachwort von Karl Barth, ausge-

53 BARTH, Ibid., 300.
54 BARTH, Ibid., 311.
55 BARTH, Ibid., 309.

. 45



46 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

logie ¢ », il continue 2 rejeter la possibilité de dissoudre la théologie
dans I'anthropologie et daplanir la différence entre l'esprit humain et
I'Esprit divin. « Comme si la pneumatologie était de I'anthropologie !
Comme si, au lieu d'envisager la possibilité d'une meilleure compré-
hension des préoccupations de Schleiermacher, j'avais révé de maniére
tout 2 fait primitive d'une continuation de son propre chemin ! Je vous
mets en garde !” » L'approche pneumatologique de Barth est et reste
donc théocentrique et non anthropologique.

Comme nous l'avons vu, la pneumatologie joue un réle prépondérant
dans l'ensemble de la pensée théologique de Barth ainsi que dans la
conception de sa Dogmatique. Le jugement unilatéral selon lequel sa
théologie serait christocentrique ou méme christomoniste ne rend pas
justice 3 sa pensée®®, Ceux qui lui reprochent le positivisme de la
révélation n'ont pas entendu le soupir dont Barth parlait déja dans sa
conférence de 1922 citée au début de cet article : 2 la question de savoir
comment la révélation parvient précisément a'homme, il ne peut y avoir
« qu'une réponse avant-derniére et précisément pas une derniére ». S'il
est question de la révélation de Dieu 2 titre de témoignage, c'est qu'un
« saut » a eu lieu, que I'on a « déja franchi » au moment ot 'on en prend
conscience °°, « Ce qui se trouve entre les deux ne peut pas étre exprimé
etindiqué parce qu'il ne nous est pas révélé. Et cela ne nous est pas révélé
parce que cest la révélation elle-méme®°, » Mais le saut lui-méme, au
sens de Kierkegaard, ne peut se rendre compréhensible. Clest précisé-
ment pour cette raison que la théologie pneumatique de Barth se
déplace, malgré toutes les apparences d'un positivisme irréductible de
la révélation, comme un oiseau dans l'air libre, porté par le vent du
Saint-Esprit, mais sans crispations face au risque d'une chute inévitable.

(Traduit de Uallemand par Francoise Brague. Titre original : ,Komm, o komm, du
Geist des Lebens“~ Zur Pneumatologie Karl Barths§

Ulrich H.J. Kértner est Professeur a 'Institut de théologie systématique et de
science des religions, Faculté de théologie protestante, Université de
Vienne, SchenkenstrafSe 8-10, 1010 Vienne

Courrier électronique : ulrich.koertner@univie.ac.at

Homepage ! https://etfstunivie.ac at/ueber—uns/team/ulrich—koertner/@

56 Voir Magdalene M. FRETTLOH,
« Von weisheitlicher Theanthropologie
und vergniigten Theologlnnen — oder:
der Heﬁi e Geist als %anzlehrer », in
Michael I%EINTKER/GEORG PLASGER/
MICHAEL TrROWITZSCH (Hg.), Karl
Barth als Lebrer der Versshnung (1950-

1968). Vertiefung — Offnung — Hoffnung,
Zurich 2016, 417-448.

57 BARTH, Postface (voir note 51), 312.
58 Voir OBST, Veni (voir note 8), 13.
59 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 255.
Tr. fr., 1/2§16, p. 29-30

60 Ibid., Tr. fr., p. 29-30.



«Vous avez recu un esprit de fils » @ Ursula

Esprit saint et Tradition

Comment |'Esprit agit-il dans la Tradition de I'Eglise ? La réponse 4
cette question a toujours semblé relever de la connaissance dogma-
tique. En d'autres termes, I'action de I’Esprit s'est trouvée située dans
une réflexion ecdeswloglque ot il apparait comme le garant divin de
l'inerrance de lEghse méme au long des siécles, tout en mettant a
jour, en actualisant, en transmettant le noyau de la vérité révélée, elle
n'errera pas sur l'essentiel et le fondamental. Les débats théologiques
qui ont lieu dans ce cadre se sont concentrés sur la question de savoir
quel type de réalité est la Révélation de IEvanglle. Les débats sur
l'action de I'Esprit se sont centrés sur cette question : comment faut-il
concevoir l'action de I'Esprit, comment peut-elle étre mesurée et selon
quels critéres; comment faut-il évaluer certaines traditions ou
certains témoignages en termes de valeur épistémologique A partir
de la pneumatologie, ou encore comment la plénitude de I'Esprit se
manifeste-t-elle dans les déclarations du Magistére par rapport au
sensus fidei des croyants (c'est-a-dire cette forme d'intuition de la foi
qui a été validée par la pneumatologie développée apres le concile de
Trente).

Or cela ne revient pas a rejeter ces discussions et I'hypothése de base
sur laquelle elles reposent (2 savoir que I'action de 'Esprit Saint dans
la Tradition ecclésiale rend possible toute connaissance). Déja saint
Jean considére 'Esprit comme «l'autre intercesseur », le Paraclet,
prorms par Jésus et répandu apres la Pique, qu1 « conduira lEghse
a la vérité tout entiére » (Jean 16, 13). La question de savoir comment
IEsprit procéde pour cette direction, qui revient a approfondir la
connaissance de la Révélation, a donné lieu 4 d'intenses spéculations
théologiques, tout 4 fait remarquables et importantes. Cependant, 3y
bien regarder, n'y a-t-il pas I une certaine réduction de cette connais-
sance ?

Concrétement, ne faut-il pas voir dans le fait que I'action de I'Esprit
dans la Tradition soit traitée en termes de connaissance I'effet d'une
conception de la Révélation et de la Tradition qui repose elle-méme
sur la connaissance ?

Schumacher

o 47



48 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

On peut s'interroger 4 ce sujet en réfléchissant sur le role de I'Esprit
saint. Il ne fait aucun doute que, dans la conception chrétienne,
l'action de I'Esprit a une dimension de connaissance — mais il
serait tout de méme trés réducteur, d'un point de vue pneumatolo-
gique, de ramener le fruit de I'Esprit A cette seule connaissance. Au
contraire, cest dans les expériences de guérison, de consolation, de
renouvellement (Revival), de renforcement et surtout dans la réalité
de la grice — linhabitation chez le juste qui devient Temple de
I'Esprit et enfant de Dieu — que la tradition spirituelle voit 'action
de la troisiéme personne de la Trinité. Dans les plus récents travaux
sur la grice, cest A partir de ces modes d’action qu'on attribue de
facon spécifique a I'Esprit I'éveil de I'amour dans 'homme, fonda-
mentalement comme une relation 3 Dieu marquée par 'amour, qui se
concrétise dans des relations interpersonnelles.

Mais quelles conséquences peut-on tirer pour interpréter le role de
I'Esprit dans la Tradition, si au lieu de partir de la connaissance on
considérait I'action de I'Esprit comme fondant une relation — fonda-
mentale aussi bien pour la connaissance que pour 'insertion concrete
de la foi dans l'action de 'homme ? Les réflexions suivantes veulent, 2
partir de cette question, esquisser une perspective sur la plénitude de
I'Esprit dans la Tradition, qui compléte (sans la remplacer!)
'approche par la connaissance. Cette perspective n'est d'ailleurs pas
totalement absente de la réflexion catholique sur la Tradition, on la
retrouve réguliérement dans le débat théologique post-conciliaire,
mais on en trouve des traces bien avant dans la réflexion catholique
sur la Tradition, méme si cette présence reste insuffisante. C'est
pourquoi nous allons essayer de comprendre la Tradition A partir
d'un concept peu utilisé, en termes de théorie de la communication
dans une optique spécifiquement relationnelle (chapitre 1), avant de
nous interroger' sur l'action de I'Esprit dans la tradition selon une
interprétation A la fois personnelle et relationnelle (chapitre 2).

1 Voir par exemple Hermann g POTT- mais l'activité élémentaire par laquelle

MEYER, Die Suche nach der ver
Tradition und die Traditionalistische
Versuchung der Kirche, in: Dietrich
WIEDERKEHR (Hg.), Wie geschieht
Tradition > Uberlieferung im Lebensprozess
der Kirche (= QD 133), Fribourg/Br.-
Bile-Vienne 1991, p. 102. [A la théorie
critique de I'Ecole de Francfort, le philo-
sophe allemand Jiirgen Habermas &é en
1929) a substitué une théorie de I'«agir
communicationnel », oli la communica-
tion n'est pas un échange d'informations,

indlichen  deux ou plusieurs sujets sont capables

de se mettre spontanément d'accord sur
un projet d'action commune ou sur une
réalité partagée (Théorie de l'agir commu-
nicationnel, 1981, trad. fr. 1987, rééd.
Fayard, 2001 pour le t. I, Fayard, 1997
pour le t. II). On pourra lire le débat
organisé en 2004 par I'Académie catho-
lique de Baviére entre Jiirgen Habermas
et Joseph Ratzinger, Raison et religion. La
dialectique de la sécularisation, Paris,
Salvator, 2010 (NdT)].



«\Vous avez recu un esprit de fils »

1. Tradition et relation:
esquisse d'une compréhension de la Tradition
selon la théorie de la communication

La Tradition désigne, a partir du latin tradere, le fait de transmettre.
Mais qu'est-ce qui, concrétement, est transmis, remis, confié dans la
Tradition de I'Eglise catholique ? La réponse fondamentale réside

’ . .. B
sans doute en ce que l'objet de la Tradition est tout d'abord la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ?. Il est donc logique de
commencer par le point de référence de toute la théologie récente
de la Révélation: la constitution sur la Révélation du concile

Vatican II, Dei Verbum.

Sur la maniére dont Vatican II a interprété la Tradition, on a
souvent parlé d'un changement de paradigme : dans les textes conci-
liaires, une définition de la Révélation reposant sur la théorie de

p
I'instruction A savoir la communication de vérités propositionnelles est
prop
abandonnée au profit d'une interprétation de la Révélation A partir
d'une théorie de la communication, ot la Révélation est comprise
p

comme essentiellement la communication de Dieu lui-méme en Jésus
Christ — selon la formulation du Concile, la Révélation signifie donc
que «les hommes, par le Christ, le Verbe fait chair, accedent dans
I'Esprit Saint, auprés du Pére [..]. Par cette révélation, le Dieu
invisible s'adresse aux hommes en son surabondant amour comme
a des amis, il s'entretient avec eux pour les inviter et les admettre a
partager sa propre vie » (DV 2). De ce point de vue, «la réalité qui se
produit dans la Révélation chrétienne [..] n'est rien ni personne
d'autre que le Christ lui-méme?», et il est vrai que «lidée d'une

évélation qui ne procurerait pas en méme temps le salut serait une
Révélation q p tp temps le salut t
abstraction et n'aurait rien i voir avec la foi chrétienne? ». Ainsi le
Concile formule une définition relationnelle de la Révélation : selon Dei

erbum, la Révélation signifie que Dieu lui-méme se tourne vers
Verbum, la Révélat gnifie que Dieu 1 t

’homme et se communique, I'appelle dans une relation — comme
I que, l'app
enfant, comme ami, comme frére et sceur du Christ.

I n'est plus guére nécessaire de mentionner que, face 3 une telle
conception personnelle et relationnelle de la Révélation, « la réception
de phrases isolées est secondaire® » et qu'une limitation unilatérale a

2 Voir Communio 253, sept.-oct. 2017 : 4 Henri de LUBAC, La Révélation divine.
La tradition (NdT). Commentaire de la préface et du premier
3 Joseph RATZINGER, Ein Versuch zur  chapitre de la constitution dogmatique
Frage des Traditionsbegrlﬂk, in: Dei Verbum du Concile Vatican 11,
J. RATZINGER — Karl RAHNER, Offenba-  Paris, Cerf, [1968] 2006 (t 4 des
rung und chrlie{imng (= QD 25), CEuvres completes).
Fribourg/Br.-Bile-Vienne 1965, p. 39. 5 RATZINGER, Versuch, op.cit., p. 39.

* 49



50 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

des interprétations de la Révélation fondées sur la théorie de l'ins-
truction constituerait donc une réduction du point de vue de la
théologie de la Révélation ; il s'agit 14 d'une conviction fondamentale
de la théologie postconciliaire. Les conséquences de ce changement de
paradigme de la théologie de la Révélation pour la compréhension de
la Tradition semblent toutefois moins présentes dans le quotidien de
I'herméneutique catholique. Si les processus de la Tradition sont
fondamentalement orientés vers la transmission de la Révélation et si
la Révélation est comprise dans son essence comme personnelle et
relationnelle, alors la méme compréhension doit aussi s'appliquer a la
notion de Tradition — une perspective qui est aussi clairement
évoquée dans Dei Verbum.

La notion de « Tradition » semble pourtant, dans un premier temps,
plutdt fermée A un tel déplacement d'une théorie de l'instruction A une
théorie de la communication. De prime abord, la Tradition est en effet
clairement définie et souvent utilisée dans 'herméneutique théolo-
gique pour désigner lensemble des croyances et des témoignages de foi
élaborés au cours de Ibistoire de la théologie dans le contexte de leur
transmission diachronique. D'autre part, Walter Kasper se demande, 2
partir d'une étude approfondie des différentes esquisses de la notion
de Tradition, si celle-ci est vraiment aussi claire qu'elle le parait
souvent dans le maniement théologique; Kasper parle méme,
contre cette impression et sur l'arriere-plan des développements
conceptuels depuis le XIx°¢ si¢cle, dun « manque de clarté de la
notion de Tradition® ». Le concept de Tradition, 4 premiére vue si
clair, est donc qualifié comme un concept théologique qui a au plus
haut point besoin d’étre clarifié et qui continuera a I'étre. On peut en
effet se demander si la notion de Tradition n'est pas encore trop
souvent utilisée dans le discours théologique en la limitant 4 la
transmission de contenus propositionnels de la foi ou du moins
— avec une certaine tendance extrinséque — 2 la transmission de
données objectivables. Cest encore le cas lorsque l'on évite un rétré-
cissement conceptuel cognitif au sens strict du terme en considérant
comme tradendum, cest-a-dire comme objet de la Tradition ecclé-
siale, des coutumes, des pratiques ou des attitudes de foi — ou, plus
généralement, «un schéma culturel de symboles, d’enseignements,
d'histoires, de régles, de convictions, de visions, d'idéaux d'action, de
messages, de valeurs, de limites (en matiére d'identité, de vérité,
6 Walter KASPER, Schrift — Tradition —  le concept de Tradition reste étrangement
Vcrkﬁndigung, in Evangelium und Dogma.  vague et indéterminé », Walter KASPER,
Grundlegung der Dogmatik (= Gesammelte  Tradition als Erkenntnisprinzip. Systemati-

Schriften 7), Fribourg/Br.-Bile-Vienne  sche Uberlegungen zur theologischen Rele-
2015, p. 395; voir également: « Partout, vanz der Geschichte, in Ibid., p. 484.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

d’éthique, de compétence, de pouvoir, etc.)” ». Ici aussi, on est
toujours en présence d'une compréhension qui essaie dobjectiver
ce qui est transmis par I'Esprit a travers la Tradition de I'Eglise.
Certes, le processus de transmission peut parfois étre qualifié, en
référence 3 Vatican II, d'événement sacramentel®, transcendantal?,
communicatif'° ou méme (ce qui se rapproche le plus de ce dont nous
parlons) d’événement relationnel''. Dans 'ensemble, I'importance des
relations comme aspect central de la Tradition devrait étre soulignée
beaucoup plus que ce n'est le cas dans I'usage quotidien de la notion

de Tradition.

Et une telle interprétation de la « Tradition », congue de maniére
personnelle et relationnelle, est tout 4 fait dans la ligne de Dei Verbum
qui commence en citant saint Jean:

Nous vous annongons la vie éternelle qui était auprés du Pére et
qui nous est apparue: ce que nous avons vu et entendu, nous
vous I'annongons, afin que vous soyez en communion avec nous
et que notre communion soit avec le Pére et avec son Fils Jésus

Christ (DV 1 avec référence A 1 Jean 1, 2s.).

La proclamation est donc au service de l'ouverture d'une relation
avec Dieu et le Christ. C'est ce que confirme DV 6 en affirmant que
« par la Révélation divine, Dieu a voulu se manifester et se commu-
niquer lui-méme ainsi que manifester et communiquer les décrets
éternels de sa volonté concernant le salut des hommes, “4 savoir de

7 Bernhard FRESACHER, Geddichtnis im
Wandel. Zur Verarbeitung von Traditions-
briichen in der Kirche (= §alzburger theo-
logische Studien 2), Innsbruck-Vienne
1596, p. 330; voir aussi Dietrich
WIEDERKEHR, Das Prinzip Uberlieferung,
in: Walter KERN - Hermann ]. POTT-
MEYER - Max SECKLER (Hg.), Handbuch
der Fundamentaltheologie, Bd. 4: Traité
d’épistémologie théologique avec partie
finale. Réflexion sur la théologie fondamen-
tale, Tiibingen-Bile 22000, p. 71, ou le
tradendum est défini comme suit: «La
parole de la prédication et de la confession
de foi, I'instruction pratique et la pratique
de la foi du disciple et de la communauté
fraternelle, le langage de la priére et les
rites liturgiques d%, %a communauté ».

8 Voir par exemple Siegfried WIEDEN-
HOEER, Die Tradition in den Traditionen.
Kirchliche Glaubensiiberlieferung im Span-
nungsfeld kirchlicher Strukturen, in:
Dietrich WIEDERKEHR (Hg.), Wie

eschieht Tradition? Uberlieferung im
%ebensprozess der Kirche (= QD 133),
Fribourg/Br.-Bale-Vienne 1991, p. 146-
151.

9 Voir Peter HUNERMANN, Tradition —
Einspruch und Neugewinn. Versuch eines
Problemtlz_bffrisses, in: Dietrich WIEDER-
KEHR (Hg.), Wie geschieht Tradition?
Uberlieferung im Lebensprozess der Kirche
(= Ql 133%, 7

p. 45-68.

10 Voir a titre d'exemple FRESACHER,
Gediichtnis (voir n. 6), 298-302.

11 Voir Martin KIRSCHNER, Lebendige
Tradition im Ereignis des Geistes. [La
prétention & la validité de la foi dans la
réception du Concile Vatican II], dans:
Guido BAUSENHART - Margit ECKHOLT
- Linus HAUSER (éd.), Zu%tmft aus der
Geschichte Gottes. Theologie im Dienst an
einer Kirche fir morgen. FS Peter HUNER-
MANN, Fribourg/Br.-Bile-Vienne, 2014,
p. 300.

Fribourg/Br.-Bile-Vienne,

Ursula

Schumacher

e 51



52 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

leur donner part aux biens divins qui dépassent toute pénétration
humaine de l'esprit™” ».

A partir de Dei Verbum, la Tradition peut donc étre congue comme
« l'auto-transmission permanente de Dieu par Jésus-Christ dans
I'Esprit Saint pour notre salut'® » ou comme « 'ensemble du mystére
de la présence du Christ'*»; elle n'est donc, selon son contenu
essentiel, rien d'autre que I'événement continu de l'auto-communi-
cation de Dieu & 'homme, et doit pour cela étre interprétée de
maniére résolument christocentrique : Jésus-Christ lui-méme « est
la personne, l'acte et le contenu de la Tradition'®» — et elle a
ainsi, dans la mesure ol la présence de Jésus-Christ doit étre comprise
aprés Piques comme opérée par 'Esprit, également une dimension
pneumatique indéniable. « La Tradition est l'auto-transmission de
Jésus-Christ dans I'Esprit en vue d'une présence constante dans
I'Eglise® », comme l'a formulé Walter Kasper de fagon pertinente.

Une telle compréhension personnelle et relationnelle de la Tradi-
tion se refléte dans les théologies de la transmission, par exemple
lorsque I'on patle de « Tradition » au singulier'” et que l'on remet
ainsi en question une présentation fragmentée du tradendum dans des
croyances individuelles. Elle peut aussi se rattacher a la distinction
entre Tradition verbale et Tradition réelle, dans la mesure ou le
terme de Tradition réelle peut étre compris comme la « transmission
de la communion avec Dieu et entre les hommes '® » ou « le don de soi
du Christ dans 'homme en tant que demeure du Christ (par son
Esprit Saint et les deux dons de la grice) '° », tandis que la Tradition
verbale désigne l'ensemble des témoignages de foi explicites par
lesquels la Tradition réelle est transmise.

Une compréhension personnelle et relationnelle de la Tradition
peut également, A la suite d'un essai de Hans Urs von Balthasar,
se référer 2 la base latine du mot « Tradition » : pour Balthasar, le (se)

12 Conc. Vat. I, Const. dogm. De fide
cath., chap. 2, Sur la révélation: Denz.
1786 (3005).

13 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
14 RATZINGER, Versuch (voir n. 3), p. 45.
15 KASPER, Tradition (voir n. 6), 501;
voir Konrad HILPERT, « “Mit der Tradi-
tion im Einklang”. Uber Berechtigung
und Missverstindnisse einer theologi-
schen Denkform », in Miinchener tkeo%o‘
gische Zeitschrift 60 (2009) p. 272.

16 KASPER, Schrift — Tradition (voir n. 6),
501.

17 Voir par exemple KASPER, Schrift —
Tradition (voir n. 6), p. 396.
18 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
19 Peter LENGSFELD, Tradition. Tradition
und Schrift in der evangelischen und katholi-
schen Theologie der Gegenwart i: Konfes-
sionskundlicﬁe und kontroverst eologische
Studien 3), Paderborn 1960, p. 67; voir
aussi: [«Jésus sannonce lui-méme par la
parole des apOtres et transmet ainsi sa
rice et donc lui-méme aux chrétiens »],
ibid. p. 68 ; voir en outre KASPER, Schrift —
Tradition (voir n. 6), p. 501.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

tradere, (se) remettre se référe A la conception et A la mort comme les
deux actes-clés de la remise de soi pour un étre humain??; le
théologien suisse parvient ainsi 4 une interprétation théologique de
la Tradition qui comprend la kénose comme une dimension fonda-
mentale. « Dieu donne son Fils: dans le sein obscur, dangereux et
puissant du monde. C'est ici que se trouve le mot Tradition!. » Dieu
se livre 3 'homme, se remet & 'homme, veut étre accueilli et accepté
par 'homme. L'lncarnation, en tant que point de départ et fonde-
ment de 'auto-communication de Dieu dans sa Parole, apparait ainsi
comme une partie constituante de la Tradition. Rappelons ici que
Balthasar, en parlant d’inversion trinitaire, a attiré l'attention sur la
dimension pneumatologique fondamentale de 'Incarnation et de I'événe-
ment du Christ. Or cet événement, aussi fondé soit-il dans I'Incarna-
tion, ne peut pas étre congu historiquement de maniére ponctuelle,
mais est répandu sur I'ensemble de l'histoire de 'humanité :

Dans la théologie chrétienne, I'acte et 'objet de la Tradition coin-
cident dans leur derniére raison. Ce n'est pas un contenu quel-
conque — peut-étre tres vénérable — qui est transmis pour étre
conservé, mais la transmission elle-méme qui se transmet : Dieu est
lui-méme ce qui se donne??.

Une telle compréhension de la Tradition, congue sur le plan

personnel, sur le plan de la communication ou, plus précisément
encore, sur le plan de la théorie de la relation, ne comprendra donc
rien d'autre, en fin de compte et en profondeur, sous ce terme que la
transmission d'une relation avec Diey. L'objet et le but de la Tradition
sont finalement que l'appel de Dieu A la relation— qui s'adresse a
chaque étre humain dans l'histoire de 'humanité et que Dieu a rendu
manifeste dans I'événement du Christ avec une validité irréversible et
une ouverture profonde — atteigne les hommes A travers l'histoire
continue de telle sorte qu'ils puissent s'ouvrir 4 lui. C'est donc la mise
en valeur d'une offre relationnelle qui est transmise. Dans cette
optique, la Tradition peut étre définie comme la transmission —
rendue possible par des formes ecclésiales de relation, fagonnée par
des formes concreétes de langage et daction des réalisations ecclésiales
et opérée par le Saint-Esprit — de la possibilité pour les hommes d’entrer
en relation explicite avec le Dieu annoncé par Jésus-Christ.
20 Voir H. U. von BALTHASAR, Im 21 BALTHASAR, Strom (voir note 20),
Strom ﬂieﬂt die Quelle, dans: Leonhard p. 95; voir aussi le discours de Ratzinger
REINISCH (éd.), Vom Sinn der Tradition,  sur la kénose comme « “paradosis” origi-
Munich 1970, p. 89-105. (repris dans nelle », RATZINGER, Versuch (voir n. 3),
Homo creatus est [Skizzen zur Theologie  p. 45.

V], Einsiedeln, 1986, sous le titre Tradi- 22 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
tion, NdT) p. 105.

e 53



54

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Lorsque l'on parle de Tradition en théologie, cette dimension ne
doit pas étre négligée. Elle se situe en amont de tout ce qui est compris
par ailleurs sous le concept de Tradition, en le fondant, en le rendant
possible et en l'expliquant, elle peut donc étre qualifiée de raison
formelle de la Tradition et représente par conséquent aussi le critére a
l'aune duquel les processus de Tradition doivent étre mesurés. La
dimension de la vérité et de la parole, qui englobe sans aucun doute
les événements de la Révélation et de la Tradition, n'a pas non plus
été congue par le Concile comme une simple maniére de dire, mais de
maniére personnelle et christocentrique: Jésus-Christ, le Logos
incarné, est in persona la vérité éclatante de la Révélation elle-
méme (DV 2). Lorsque le Concile parle ensuite de «l'obéissance
de la foi » au Dieu qui se révele (DV 5), la dimension personnelle de
l'orientation vers le Christ, d'out découlent a leur tour les aspects
propositionnels de la foi, y est fondamentalement présente. Et méme
le role constitutif du magistére ecc1e51ast1que, qui selon DV 7 a été
institué « [afin que] lEvanglle soit conservé A jamais intact et vivant
dans lEghse », doit étre considéré A la lumiere de l'interprétation
relationnelle précédente de I'événement de la Tradition. Toute l'acti-
vité de lEghse et, de maniére spec1ﬁque, le service d’actualisation,
d'interprétation et d'orientation du magistére ecclésiastique visent a
conduire les hommes vers une relation avec le Dieu qui offre une
relation. La transmission des confessions de foi et la présentation
d'interprétations autorisées de la foi chrétienne sont au service de cet
objectif. Formulé encore une fois différemment:

La Tradition verbale exerce sa fonction de médiation lorsqu'elle
conduit a la Tradition réelle, a [...] 'entrée en communion avec
Dieu et entre nous?>,

Mais la Tradition verbale n'est pas seulement un instrument au
service de la Tradition réelle, la Tradition réelle est aussi, 4 'inverse,
une raison de vivre, un filigrane et une mesure de la Tradition verbale,
elle est donc une condition hermeneuthue de la connaissance de la
vérité par I'Eglise — et en méme temps une condition de possibilité
pour la dimension innovante des processus de la Tradition?*.

Ainsi la Tradition se présente A plusieurs égards comme un
processus marqué par une relationalité — A concevoir de maniére
pneumatologique. L'orientation de la Tradition vers la transmission

23 POTTMEYER, Versuche (voir note 1),  relecture de Maurice Blondel, Histoire et
p. 104. Dogme » Communio 253 sept.-oct. 2017,
24 Voir Peter HENRICI, « La Tradition —  p. 47-58.

De l'implicite vécu a I'explicite connu. Une



«\Vous avez recu un esprit de fils »

d’'une relation avec Dieu est centrale et fondamentale. Au-dela de cet
aspect fondamental, la Tradition peut étre considérée comme un
réseau complexe de relations qui se déroulent entre différents champs
de tension — les facettes individuelles et socio-ecclésiales de la Tradi-
tion, un niveau de relation horizontal et vertical ainsi que des aspects
constitutifs et consécutifs, c'est-a-dire des conditions et des effets des
processus de Tradition: la condition de base de tout processus de
Tradition est d'abord la relation personnelle & Dieu des individus
actifs dans la Tradition — une relation qui doit étre considérée a la
fois de maniére incontournable et essentielle comme une donnée
ecclésialement constituée, cest-a-dire intégrée dans un réseau de
relations ecclésiales et communautaires ; la relation a4 Dieu est néces-
sairement corrélée A l'intégration dans la communio sanctorum. Les
activités ecclésiales et, plus précisément, les rencontres interperson-
nelles dans I'Eglise font partie des processus de la Tradition dans la
mesure ol I'entrée dans une relation avec Dieu ne se fait pas par une
rencontre avec Dieu vide de monde et de communauté, mais est, en
régle générale, socialement médiatisée: la foi vient de I'écoute et
présuppose fondamentalement la relation avec dautres personnes
— une confiance interpersonnelle, une ouverture aux convictions
authentiques d'autrui jugées dignes de foi, des processus de témoi-
gnage et de transmission de la foi organisés par I Eghse. L'orientation
des processus de Tradition est également mal interprétée si elle se
limite 4 l'intériorité privée de la relation i Dieu constituée par
I'événement de la transmission. Ici aussi, il faut tenir compte de la
dimension ecclésiale et communautaire du réseau de relations, tant
horizontalement que verticalement : le processus de transmission d’une
relation a Dieu engendre d son tour des processus relationnels au sein de
IEglise, et il sensuit une édification de la communauté ecclésiale en tant
que communauté des personnes liées a Dieu.

2. Le Saint-Esprit dans la Tradition

Mettre I'accent sur la dimension relationnelle de la Tradition revient
a retrouver un postulat fondamental du christianisme déja formulé

par Walter Kasper :

Il sagit de rompre avec les formes de transmission actuelles, afin de
dire d'une maniére nouvelle ce qu'elles signifient. Une certaine
réduction des nombreuses Traditions 4 leur message central escha-
tologique semble inévitable 2>

25 KASPER, Schrift — Tradition (voir
n. 6), p. 405



56 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Or ce message eschatologique central est que, par la Tradition, les
hommes sont a chaque fois appelés A entrer dans une nouvelle relation
avec le Dieu qui se tourne vers eux dans 'amour. Comprendre la
Tradition de la sorte renvoie dans tous les cas 4 une pneumatologie
en ouvrant un accés spécifique a I'action de I'Esprit dans la Tradition,
sans nier pour autant sa dimension de connaissance, mais ne la placant
pas pour autant au centre, ne l'absolutisant pas, mais considérant les
relations engendrées par I'Esprit comme une condition constitutive et
transcendantale de la Tradition, la présence active de I'Esprit dans
I'histoire de 'humanité qui ouvre et approfondit les relations hori-
zontalement et verticalement.

Il s'agit 14 d'un aspect fondamental de ce qui a été, dans toute
I'histoire de la théologie, considéré comme une spécificité de I'action

de I'Esprit.

« Déja au niveau intra-trinitaire, l'Esprit est la communion du Pére et
du Fils. Puisque Dieu nous a ouvert sa vie, 'Esprit est, du point de vue
de I'économie du salut, le principe de la communion de I'Eglise?” »
et aussi le principe de l'inclusion de chacun dans sa relation avec le
Dieu trinitaire. D'un point de vue biblique déja, le Saint-Esprit peut
étre considéré comme la force qui permet aux hommes d'accepter
l'offre de relation divine irrévocablement promise en Christ.

Paul écrit 4 la communauté romaine :

« Vous avez recu I'Esprit d'adoption, par lequel nous crions : Abba,
Pére!» (Romains 8, 15).

Clest donc dans I'Esprit que 'homme devient enfant de Dieu;
I'Esprit est la force qui permet de répondre i l'attention de Dieu.
Malgré I'oubli de I'Esprit en Occident, on a toujours retrouvé cette
conception dans la théologie de la grice : 'Esprit saint, le lien d'amour
entre le Pére et le Fils, apparait comme la personne divine a laquelle,
dans I'économie du salut, on attribue (au moins par appropriation)
I'éveil de 'amour dans 'homme et 'inhabitation, qui introduit dans la
communion avec Dieu et nous rend enfants de Dieu.

La dimension pneumatologlque de la compréhension de la Tradition
comme nous l'avons esqulssee est donc évidente : dans la mesure ou
I'Esprit saint relie 'Thomme 3 Dieu, il doit étre considéré comme le
véritable porteur, le sujet essentiel du processus de Tradition. Si la

26 Voir A titre d'exemple DV 5.8 sv. 27 M. FIGURA, « L'action de I'Esprit dans
lEghse », Communio 1998, 1-2, p. 71-84.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que celle-ci est
transmise aprés Piques par I'Esprit, qui est le gage promis par Jésus-
Christ de sa permanence, alors la Tradition est un processus pneuma-
tologique. Et si les processus de la Tradition peuvent étre décrits
comme un réseau de relations horizontales et verticales, alors Esprit
agit dans cet entrelacement de relations qui constitue les processus de
Tradition: il ouvre les hommes 3 la relation 4 Dieu, il donne des
impulsions nécessaires pour prendre le chemin vers cette relation
(I'initium fidei de la théologie traditionnelle de la grice), il fait
connaitre la volonté de Dieu aux hommes, il fait naitre et croitre la
foi, 'espérance et 'amour chez les hommes qui s’y ouvrent, il
rassemble en communauté les hommes qui se laissent accueillir par
Dieu dans I'amour, il provoque l'unité de cette communauté, il
accompagne le chemin de foi dans la communion ecclésiale vers un
approfondissement toujours plus grand de la relation avec Dieu, une
compréhension toujours plus profonde de la volonté et du langage de
Dieu, il libére 'homme pour qu'il transmette I'amour recu dans le
contexte interpersonnel, et délie aussi la langue pour la confession de
foi et le témoignage, qui permet 4 son tour  la chaine de I'Esprit Saint
de continuer a se développer. Celui qui boit vraiment 2 la source, 'eau
devient en lui « une source qui jaillit dans la vie éternelle > », et « [que]
la Tradition active et passive, la boisson et les sources elles-mémes
puissent étre une seule chose, c'est [...] le mystére de Esprit Saint®® ».

Dans une perspective de théologie trinitaire, il convient de prendre
avec précaution ces explications « pneumatocentriques » : Laction de
U'Esprit dans la Tradition doit étre comprise théologiquement comme une
action en association avec le Pére et le Fils, et non comme une action isolée.
L’Esprit agit toujours en tant qu'Esprit du Pére et du Fils, ou — pour
le dire de fagon plus précise — il agit certes de maniére spécifique  la
Personne, mais ensemble avec le Pére et le Fils, A partir du potentiel
d’action de l'unique essence divine. Cette conviction théologique
coincide avec le témoignage biblique qui, non seulement pense
Jésus de Nazareth comme le porteur eschatologique de I'Esprit par
excellence, dans un état de plénitude profonde absolument fonda-
mental pour son action*°, mais qui comprend la présence permanente

28 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.

29 BALTHASAR, Ibid.

30 Voir Eve-Marie BECKER, « Jesus
Christus und der Geist Gottes. Neutes-
tamentliche Denkansitze zu einer chris-
tusbezogenen Pneumatologie », in:
B. Dahlke/C. Dockter/A. Langenfeld
(éd.), Christologie im Horizont pneumato-

logischer Neuaufbriiche. Bestandsauf-
nahmen und Perspektiven (QD 325;
Freiburg etc,, 2022), p. 95-118;; Heribert
MUHLEN, Das Cbristusereigmis als Tat des
Heiligen Geistes, in: Johannes FEINER -
Magnus LOHRER (Hg.), Mysterium
Salutis. Grundriss keii‘gesckicktlicker
Dogmatik, vol. 111/2 : Das Christusereignis,
Einsiedeln-Ziirich-Cologne, p. 513-545.

e 57



58 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

du Christ dans I'Eglise, au-deli de la mort, de la résurrection et de
l'ascension, comme une réalité engendrée par I'Esprit. Les paroles
johanniques du Paraclet (Jean 14, 17.26; 15, 26 sqq.; 16, 8-15)
expriment de maniére particuliére la confiance des premiers chrétiens
dans le fait que Jésus Christ continue 4 guider et a diriger, a fortifier et
a guérir, méme aprés la fin de sa vie terrestre, méme si c'est sous une
nouvelle forme — rendue présente par I'Esprit. Esprit qui I'a déja
rempli et poussé durant sa vie, qui est la force porteuse dans la
Résurrection en tant que dlspensateur de vie (voir Romains 8, 11)
et qul, aprés Piques, rend 4 nouveau présent dans I'Eglise celui qui a
été élevé sur la Croix. L'action de Jésus et I'action de I'Esprit ne
peuvent donc pas étre séparées I'une de l'autre, et encore moins
opposées — la présence de UEsprit n’implique justement pas U'absence,
mais bien plutdt la présence du Christ. Mais si la « Tradition » signifie la
permanence du Christ parmi les hommes et que la poursuite et
I'animation de l'événement du Christ A travers le temps sont une
réalité engendrée par I'Esprit, alors c'est bien parce que le Crucifié-
Ressuscité-Exalté envoie lui-méme I'Esprit en association avec le
Pére. Dans sa tentative de dégager la substance fondamentale de la
notion de Tradition, Balthasar fait référence 4 la mort de Jésus Christ
qui expire IEsprit (Jean 19, 30), « dans cet acte de remise de soi, dans
lequel il remet son propre Esprit, tradidit Spiritum>'» — une formu-
lation qui ne se référe pas seulement a la mort de Jésus, mais aussi a
I'ouverture d'un processus de transmission de I'Esprit saint. Clest
cette permanence relationnelle du Christ parmiles hommes, portée et

rendue possible par I'Esprit qu'on appelle : la Tradition.

(Traduit et adapté de Iallemand par Jean-Robert Armogathe. Titre original : “Thr habt
den Geist der Kindschaft empfangen ». Uberlegungen zur pneamatologischen
Dimension kirchlicher Traditionsprozesse).

Ursula Schumacher (née en 1979) est professeur de dogmattque a I'Uni-
versité de Lucerne depuis 2022, aprés avoir enseigné a la Pidagogische
Hochschule de Karlsrube.

31 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 104.



Homélie du dimanche 30 mai 1982 D Cardinal
a Notre-Dame de Paris Jean-Marie
A ~ us 1ger
Féte de la Pentecote
Actes 2, 1-11 /| Corinthiens 12, 3-13 /
Jean 20, 19-23

« Recevez |'Esprit Saint »

Combien souvent, fréres et sceurs, entendons-nous en nous-mémes
et autour de nous la question : « Mais ot donc est Dieu ? » Combien
de fois, dans le cours présent des choses, dans ce bouleversement
prodigieux de notre civilisation, parfois devant le fracas des guerres,
devant les déchirements du monde, devant le malheur et parfois la
haine qui, sans cesse, habite le cceur des hommes, devant ce qui
semble étre une impossibilité pour 'humanité d’acquérir un peu de
sagesse et de pouvoir vivre selon ce qui apparait comme le bien de tout
homme; combien de fois l'affirmation fondamentale de la toute-
puissance et de la présence de Dieu, comme de sa bonté, nous
apparait comme insoutenable ? Combien de fois avons-nous envie
de penser : « Non, l'idée que je me fais de Dieu est un réve », et celui
vers qui nous nous tournons, peut-étre n'est-il que le reflet du vide
du monde ? Combien de fois avons-nous été comme impuissants a
soutenir 'objection de ceux qui disent ne pas croire, ou qui affirment
ne pas pouvoir croire ?

Ne pensez pas que cette objection soit une objection moderne,
comme si, en d'autres temps, il efit été comme naturel et spontané
de croire en Dieu et en sa présence. Il n'est ni plus facile, ou plutét,
il est tout aussi difficile pour nous, aujourd’hui, de croire en cette
révélation que Dieu fait de son existence et de son amour, que celal'a
toujours été, et peut-étre que cela I'a été A cette génération décisive
qui, pour nous, marque le pivot de I'histoire du monde, la génération
des hommes et des femmes qui furent les témoins de la Passion de
Jésus de Nazareth. Car I'impossibilité de croire, I'absence de Dieu
n‘ont jamais été aussi tragiquement affirmées qu'en ce jour du
Vendredi saint ot Jésus est mort seul sur la croix. Le défi de la foi
n'a jamais été aussi grand que celui vécu par le Fils unique de Dieu

fait chair, en la solitude de sa Passion. Les bouleversements de e 59



60 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

notre monde, pesés au poids des épreuves spirituelles, ne sont rien
a coté de cet instant singulier, tel que seul Jésus de Nazareth peut
le vivre.

Nous ne faisons que vivre les insécurités auxquelles les hommes ont
toujours été soumis d’'une maniére ou d'une autre. Nous ne faisons
que vivre la condition mortelle des hommes qui voient se succéder,
telles les vagues de la mer, les civilisations, les cultures, les mentalités,
les tournures d'esprit et les langues. Parce que nous sommes des pays
riches, parce que nous sommes des civilisations anciennes, nous avons
perdu la mémoire des horreurs successives dans lesquelles 'humanité
a été plongée. Mais pensez A ce qu'ont pu vivre, encore récemment,
telle ou telle nation de I'Asie du Sud-Est. Et souvenez-vous qu'un tel
sort a été aussi le sort de nos contrées, de nos pays a d'autres époques
ou i dautres moments. Il n'y a 1a rien de trés original, sinon le
paradoxe scandaleux de la condition humaine. Mais la solitude
absolue du Christ face A son Pére, elle est unique, tout comme est
unique le don qui nous est fait de I'Esprit saint qui nous donne la
grice de croire.

La foi n’est pas un produit social. La foi n’est pas une production de
la culture. La foi est un don de I'Esprit qui envahit et saisit le cceur des
hommes. La foi n'est pas une conviction qui s'installerait dans la
stabilité des monuments, des rites et des coutumes. La foi est un
événement par lequel Dieu lui-méme, en donnant son Esprit, ouvre le
cceur dhommes et de femmes pour qu'a leur tour, ils vivent de la vie
des enfants de Dieu. La foi n'est pas quelque chose que I'on pourrait
comme recevoir et tenir ainsi qu'une propriété que l'on aurait A sa
main. La foi est d'abord un acte de Dieu qui nous saisit. Ce n’est pas
nous qui avons la foi : c'est Dieu qui nous prend. Ce n’est pas nous qui
perdons la foi: cest nous qui lichons Dieu.

Et dong, le premier don de la Pentecéte est que Jésus de Nazareth,
lui le Fils unique de Dieu fait chair, qui est allé A l'ultime point ot
I'homme est vaincu, loin de Dieu, en rupture compléte avec sa propre
existence, avec ses fréres, avec le monde, au point ott 'homme est
perdu corps et biens, au point ot il n'y a plus d'esprit, il n'y a plus de
souffle, ot il n'y a plus que la mort et I'ultime perte de toute espérance
et de toute ambition et de tout projet, le Christ, recevant du Pére
I'existence ressuscitée, désormais répand |'Esprit Saint, la vie divine
sur ses fréres et ses sceurs 2 qui il accorde la grice de la foi. Et ainsi,



Homeélie du dimanche 30 mat 1982 a Notre-Dame de Paris

aimés de Dieu, choisis par lui, rassemblés par lui, vous pouvez croire,
non pas en vous persuadant vous-mémes, mais en vous soumettant a

I'Esprit Saint.

Et croire, cela voudra dire étre capables de vivre la méme passion que
celle de Jésus, entrer dans le méme combat de la foi que celui de Jésus,
accepter le méme défi de la solitude dans le monde pour y étre le
témoin de la communion de I'amour et de la force de Dieu qui
ressuscite les morts. Loin de vous éloigner du combat, la grice de
la foi vous plonge dans le combat du Christ. Loin de vous épargner les
coups, la grice de Esprit vous donne la force de les recevoir. Loin de
vous dispenser de l'affrontement, le don de Dieu vous rend capables
de le vivre comme une délivrance et comme une naissance.

Par la foi, nos péchés sont pardonnés, cest-a-dire que nous vivons
réconciliés avec le Pére des cieux, que nous vivons désormais divine-
ment. Et désormais, I'existence nous apparait comme une merveille
de Dieu dont il nous appartient de porter le poids et la révélation.
Desormals, nous partageons la mission du Christ: « Comme le Pére
m'a envoyé, moi aussi je vous envoie », vous al—Je dit tout a I'heure de
la part du Christ. Et ayant ainsi patlé, il les inspira, il les remplit de
son Esprit: « Recevez Esprit Saint. Ceux 4 qui vous retiendrez les
péchés, ils seront retenus; ceux A qui vous les leur pardonnerez, ils
seront pardonnés » (Jean 20, 21-23).

Ainsi nous est donné, par le pardon des péchés, le partage de la
mission du Christ, la grice de la foi, la possibilité d'aimer. Et désor-
mais, I'Esprit Saint est 2 I'ceuvre dans ce monde, au travers de vos
existences, de nos existences. Vous n'avez pas a chercher les signes de
Dieu a l'extérieur de vous- mémes. Vous n'avez pas A chercher les
signes de Dieu dans les événements tels qu'ils se présentent aux yeux
du monde, car 13, vous ne les verrez pas. Vous ne verrez que
I'incohérence des desseins humains et les contradictions de I'histoire.
Un jour, vous direz: « Voild, telle chose est belle qui vient de se
produire; cest la main de Dieu ». Et le lendemain, ou au moment
méme, vous verrez l'autre face des choses, et peut-étre le scandale, le
trébuchement auquel vous succomberez parce que sous cette belle
chose, ou pour payer cette belle chose, vous aurez découvert ou la
souffrance, ou le mal, ou le mensonge, ou la détresse.

Qui peut, avec certitude, dire : « Le Christ est 13, le régne de Dieu est
la» 2 Qui peut appuyer sa foi sur des signes extérieurs qui seraient

e 61



62

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

comme une réalité que 'homme pourrait saisir et prendre ? Ceci, ce
sont les paiens qui le réclament, car les paiens placent leur dieu en ce
monde et font de leur dieu une réalité du monde. Notre Dieu est au
ciel. Il dépasse le monde de toutes parts puisqu'il le crée. Notre Dieu
est amour, et donc son amour est plus fort, plus souverain, plus
enveloppant que toutes les contradictions de nos amours.

Ou est-il, notre Dieu? Il est dans ce don de I'Esprit qui nous
transfigure. Nous voyons le Christ en lui devenant semblables. Le
signe de la présence du Christ, c'est que par le don de I'Esprit, nous
devenons capables de le suivre en sa Passion. Le signe de la présence
du Christ, cest que Dieu veut agir a travers ces fréres et ses sceurs,
connus ou inconnus, dont il fait les membres du corps du Christ. Le
Christ est présent et Dieu se manifeste 3 travers 'ceuvre qu'il
accomplit en cette part dhumanité qui est donnée au monde
comme instrument de 'amour et de la rédemption. Le Christ est
saisissable quand nous offrons nos libertés au Pére par la puissance de
I'Esprit, et qu'ainsi nous sommes conformés au Christ. Il n'y a pas
d'autre présence visible du Christ en ce monde que dans les sacre-
ments que le Christ a lui-méme donnés. Et alors, ceux et celles qui
partagent l'existence du Christ peuvent voir le monde comme Jésus le
voit du haut de sa croix et comme le Ressuscité contemple toutes
choses dans la gloire du Pére. Cela, nous ne le voyons encore que de
facon voilée et comme en espérance (1 Corinthiens 12, 12).

Vous voyez bien que Dieu est présent en ce monde, puisque I'Esprit
Saint vous est donné et qu'il fait de vous les membres du Christ. Et
vous voyez bien que le lieu o Dieu se manifeste en ce monde, c'est
I'Eglise, temple saint de 'Esprit Saint, ceuvre divine, et non pas 31mple
rassemblement humain qu'il serait au pouvoir des hommes de juger.
Bien siir, nous sommes pécheurs et hommes. Bien sir, il y a dans
I'Eglise tous les conditionnements et toutes les déterminations de
I'histoire et des sociétés. Bien siir, on peut nous regarder et nous voir
de la fagon dont les hommes se regardent les uns les autres. Mais ce
n'est pas I'Eglise telle que Dieu nous donne de la voir. Nous devons
voir I'Eglise avec les yeux mémes dont le Christ la contemple et la
regoit. Car nous ne pouvons voir 'Eglise telle qu'elle est que dans le
regard du Chrlst. Sinon, nous ne la voyons pas — pas du tout. Nous
ne voyons quune association de chrétiens. Nous ne voyons pas
I'Eglise que Dieu rassemble. Nous ne la saisissons pas dans le
dessein d'amour de Dieu. Et I'Esprit lui-méme qui nous donne



Homeélie du dimanche 30 mat 1982 a Notre-Dame de Paris

cette puissance de regard est invisible, sauf quand il se rend percep-
tible dans la sainteté qu'il nous donne, dans le pardon qu'il nous
donne, dans la vie qu'il nous donne, dans la force qu'il nous donne.

Ainsi fréres, il nous faut entrer dans l'action de Dieu pour que Dieu
se manifeste A nous et soit manifesté au monde. Et cela, Dieu le fait.
De cela, Dieu seul est le juge et 'auteur. Il est donc absurde de penser
que les choses vont bien ou vont mal pour IEghse. Cela n'a aucun
sens. Il est absurde de juger qu'elle est en récession ou en progression.
Ces mots-1a n'ont aucune signification. Il ny a, en dehors des sacre-
ments, aucun critére qui permette d'établir que 'Esprit Saint est
présent et agit, car Dieu seul le sait. Et la seule mesure pour nous,
cest de répondre 4 Dieu dans la foi et la fidélité, pour porter du fruit.

Alors, fréres, entrez dans la joie de Dieu, accueillez I Esprit qui nous
est donné. Entrons dans cette ceuvre de salut dont nous sommes
nous-mémes 2 la fois les instruments et les bénéficiaires. Temps de
Pentecote, temps de 1'Eglise, notre temps. Temps béni du salut du
monde. Temps de la grice et du pardon. Temps de I'espérance que
nous devons porter envers et contre tout. Espérant contre toute
espérance, désormais habités par I'Esprit, nous devenons les témoins

de lEvangﬂe du Christ.

Que le Seigneur vous comble de ses biens.

Jean-Marie Lustiger (1926-2007), prétre en 1954, archevéque de Paris
(1981-2005), cardinal en 1983.

¢ 63



La Revue est maintenant distribuée régulierement
et gratuitement sous forme numérique
a 151 missionnaires et centres de formation
a travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie
(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)

et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don a l'Association Communio
(qui donne lieu a un recu fiscal).




Homélie du dimanche 23 mai 1999 @ Cardzztzf
%ant;gerame

a Notre-Dame de Paris

Féte de la Pentecote

Actes 2, 1-11 / Psaume 103 /

[ Corinthiens 12, 3b-7, 12-13 / Jean 20, 19-23

La présence permanente de I'Esprit

Freéres et sceurs, ce don de I'Esprit, dont aujourd’hui nous faisons
mémoire, nous a été donné A nous, disciples de Jésus, baptisés dans sa
mort, ressuscités de sa résurrection.

Ce don de I'Esprit est quelque chose qui peut nous sembler sans
grande consistance, parce que nous ne voyons pas bien ce que cela
peut représenter. Le récit de la Pentecdte dans les Actes des apétres (2,
1—11) accentue encore ce sentiment d’étrangeté, quand nous voyons
brusquement les disciples, saisis par la puissance prophétique de
I'Esprit, annoncer les merveilles de Dieu et les juifs venant de tous
les pays du monde alors connu, qui ne parlent pas forcément l'ara-
méen ni I'hébreu, comprendre ce qu'ils disent.

Clest 13 une sorte d'événement extraordinaire au point que, quand
saint Pierre prend la parole, il dit aux gens stupéfaits : « Non, non, ces
gens ne sont pas fous, ils ne sont pas ivres». Ils annoncent les
merveilles de Dieu parce qu'ils commencent 3 annoncer le Christ
Messie mort et ressuscité, lui par qui les dons de Dieu sont
enfin accordés aux hommes. Voici que la prophétie du prophéte
Joél (2, 28) est accomplie: « Vos fils et vos filles prophétiseront ».

Ce récit de la Pentecdte nous donne une image d'un phénoméne
extraordinaire et je serais prét A parier qu'il n'y en a pas beaucoup parmi
nous qui se soient un jour sentis poussés par 'Esprit de cette facon,
poussés A parler de la sorte et étre compris dans différentes langues.

Par conséquent, cest tellement lointain, tellement merveilleux,
tellement extraordinaire qu'on écoute cela avec beaucoup de respect
le jour de la Pentecote et que, dés le lendemain, on I'oublie. Un livre

. 71N VAR . . b . .
qui fut célebre dans des temps déja anciens parlait de I'Esprit Saint,
« ce grand méconnu ».

e 65



66

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Clest oublier quelque chose. Nous avons entendu dans I'Evangile
(Jean 20, 19-23) comment Jésus donne 'Esprit & ses Apotres le
premier jour de la semaine qui suit la résurrection, donc huit jours
aprés. Lors de cette premiére rencontre de Jésus avec les siens toutes
portes closes, il leur dit: « La paix soit avec vous », et il les envoie en
mission : « Comme le Pére m’a envoyé, moi aussi je vous envoie », ce
qui signifie qu'il leur ordonne de faire ce qu'il a fait, ce qu'il fait.

Les disciples ne sont pas les successeurs de Jésus, mais ceux par qui
Jésus va continuer d’agir, ceux par qui Jésus va étre présent partout olt
ils iront, ceux qui devront accomplir la volonté du Pere que Jésus a
accomplie. Autrement dit, faire ce que Jésus fait, dire ce que Jésus dit,
donner ce que Jésus donne.

Mission impossible, direz-vous. C'est pourquoi le texte de 'Evangile
dit littéralement : « Il les inspira », car cest le méme mot que ce que
nous entendons: « Il répandit sur eux son souffle ». Clest le méme
verbe : « inspirer », Il les inspira, il mit en eux son Esprit: « Recevez
I'Esprit Saint ».

Il ajoute des paroles de miséricorde. Ils sont chargés de la réconci-
liation, du pardon, de la rédemption. Il ne s'agit donc plus cette fois-ci
d'un phénomene extraordinaire. C'est une présence permanente de
I'Esprit, qui va les amener A une mission permanente.

Cest pourquoi le meilleur modéle, la meilleure image, le meilleur
événement pour que nous comprenions ce qu'est ce don de 1’Esprit
qui est fait aux disciples et qui nous est fait a tous, c'est de bien nous
rappeler que c'est ce don que Jésus ressuscité fait A ses apdtres quand
il se manifeste au jour de la Pentecdte, don qu'il répand sur 'ensemble
de ses disciples sous forme extraordinaire.

Ce n'est plus seulement cet Esprit qui saisit certains tout au long de
I'histoire de la Bible, ot nous voyons des prophétes étre brusquement
transportés par la puissance de I'Esprit, annoncer les merveilles de
Dieu, avoir la force de rendre témoignage avec courage, audace,
rigueur, fidélité A la Parole de Dieu.

Ce n'est pas seulement cela, mais c'est une présence constante et
permanente et le don de I'Esprit aux disciples. Le don de I'Esprit aux
chrétiens est ce qua été la venue de I'Esprit sur Jésus baptisé au
commencement de sa vie publique (Matthieu 3, 16-17).



Homeélie du dimanche 23 mai 1999 a Notre-Dame de Paris

Notre baptéme, le baptéme des disciples, est une part prise a la mort
de Jésus, puisque nous mourons en lui A notre existence de pécheurs
et que déja nous avons part i sa vie de ressuscité. Nous sommes les
membres de son corps, lui et nous ne faisons qu'un, puisque chacun
de nous, comme saint Paul le dira (1 Corinthiens 12, 27), est comme
un membre d'un corps, une partie vive d'un méme étre. Jésus et nous,
nous sommes comme le corps et lui la téte. Bien plus, il est la totalité,
nous sommes lui et lui est nous, car il veut que sa vie soit la nétre.

Clest le sens de 'Eucharistie que nous célébrons, ot sa chair devient
notre chair, ol son sang devient notre sang, non pas seulement d'une
maniére matérielle, mais plus profondément: nous partageons son
existence, car notre vie ce n'est pas seulement notre tube digestif, c'est
notre liberté, c'est notre intelligence, c'est ce qui fait que nous sommes
des étres humains 4 I'image et 4 la ressemblance de Dieu, cest ce qui
fait que nous sommes des enfants de Dieu et que nous sommes
appelés A vivre comme lui, de lui, avec lui, en lui.

De méme, que nous ayons part a sa mort et a sa résurrection, Jésus
nomme cela un baptéme. Notre baptéme est déja annoncé, prophé-
tisé, réalisé dans le baptéme de Jésus au bord du Jourdain. Dés que
Jésus surgit de I'eau, lui qui a pris alors la place des pécheurs, lui qui
nous porte parce qu'il porte le péché du monde, IEsprit de Dieu
descend sur lui et cette voix se fait entendre dont Jean-Baptiste, les
apotres, Jésus lui-méme attestent qu'elle prononce ces paroles de
I'Ecriture : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, écoutez-le, en lui jai
mis tout mon amout ».

Cet Esprit qui repose alors sur Jésus manifeste la présence dans le
Christ, dans son humanité, de cette puissance de Dieu lui-méme qui
rend cette humanité de Jésus, lui le Verbe de Dieu fait chair, capable
d’accomplir pleinement non seulement la sainteté de notre condition
humaine, mais encore d'accomplir 'ceuvre de la délivrance des
hommes.

Clest lui qui brise le cercle infernal de la haine. Cest lui qui fait
sauter les verrous de notre prison et nous donne la vie. Cest lui qui
nous rend notre dignité d'enfants de Dieu. C'est en lui que nous
comprenons enfin ce que veut dire aimer, puisque I'amour vient de
Dieu et que Dieu est amour et qu'il nous donne ainsi le pouvoir de
nous aimer les uns les autres comme il nous aime, la grice de

° 67



68 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

demander son pardon et méme de pardonner comme nous sommes
pardonnés, de vivre en enfants de Dieu.

La présence de I'Esprit Saint n'est donc pas un événement qui surgit
soudainement seulement un jour, puis s'en va. Elle est la force intime,
cachée, permanente qui peu A peu transfigure notre existence et qui
nous permet d'affronter toutes les contradictions, la force qui nous
permet de vouloir ce que nous ne voulons pas.

Il y a parmi nous un groupe de jeunes qui vient d’Alsace en
pelerinage a Paris. Je leur ai demandé tout 4 'heure s'ils connaissaient
un chant populaire alsacien sur un certain Hans — le Hans du
Schnokeloch. Ce chant décrit 'hésitation du personnage: «Ce
quil a, il n'en veut pas. Ce qu'il veut, il ne l'a pas. Ce qulil fait, il
ne le peut pas. Ce qu'il peut, il ne le fait pas ». Nous pouvons nous
reconnaitre dans les traits de ce caractére hésitant et contradictoire.

L'Esprit Saint est celui qui nous permet de sortir de cette contra-
diction permanente dans laquelle nous sommes. Nous avons entendu
tout 4 l'heure les enfants entonner ce chant a 'Esprit Saint que I'on
chante le jour de la Pentecote. Il était en latin'. Mais je vous redis
quelques-unes de ces phrases que vous devez avoir lues pendant qu'ils
chantaient.

On demande 4 I'Esprit de laver ce qui est souillé, de baigner ce qui
est aride, de guérir ce qui est blessé, d'assouplir ce qui est raide en
nous, de réchauffer ce qui est froid, de rendre droit ce qui est faussé.
Voila nos contradictions. Saint Paul répétera : « Je ne fais pas le bien
que je veux et je fais le mal que je hais» (Romains 7, 15). Il se met
presque 2 pleurer sur lui-méme de sa contradiction.

La force de Esprit vient au secours de notre faiblesse (Romains 8, 26)
et nous permet de nous affranchir de cette impuissance, car ce qui nous
est demandé, cest de vivre divinement puisque nous sommes désor-
mais enfants de Dieu et que la présence de Dieu en nous est une
présence permanente.

I fait de nous sa demeure, nous sommes le temple de Dieu. Chacun
de nous a, dans l'intime sanctuaire de sa conscience, la grice d'étre
111 s’agit du Veni Sancte Spiritus, cote et attribuée 2 Etienne Langton,

« séquence » chantée avant la proclama-  archevéque de Cantorbéry au début du
tion de I'Evangile 4 la messe de la Pente-  x111° siécle (Note d'édition).



Homeélie du dimanche 23 mai 1999 a Notre-Dame de Paris

habité par la présence de Dieu. La présence de Dieu se joint 4 notre
esprit comme la force divine méme qui transfigure peu i peu notre
humanité pour la rendre semblable a celle de Jésus.

Chacun de nous est original, singulier, unique, comme la diversité
des langues au jour de la Pentecdte. Cette parole dite par les ap6tres
qui parlent la langue de Dieu est comprise par chacun quelle que soit
sa langue maternelle, car elle touche de la méme fagon au plus intime
de la conscience, de la liberté et du secret de tout étre.

L’Esprit de Dieu en nous, qui touche au plus intime de notre
conscience, respecte ce que nous sommes. Non seulement le respecte,
mais le fait briller, le fait resplendir, le fait scintiller comme un
diamant en nous rendant semblables i son fils.

Jésus nous donne la grice de penser que la parole que le Pére lui a
dite, il nous la dit 4 chacun de nous aussi : « Voici mon fils bien-aimé,
voici ma fille bien-aimée en qui jai mis tout mon amour ».

Chacun de nous ici a le droit de se dire cela. Méme si cette phrase
que l'on ose A peine prononcer suscite en nous |'étonnement, peut-
étre la douleur de mener une vie si loin de Dieu et siloin de I’ Evanglle.
Pourtant, cet amour précisément, méme s'il nous parait nous juger,
n'est pas la pour nous condamner mais pour nous changer, car il est
plus fort que tout, plus fort méme que la mort.

Voila, fréres, la grande joie qui nous est aujourd’hui annoncée, la joie
de la condition divine des disciples de Jésus en qui le Christ lui-méme
trouve des fréres et sceurs, membres de son corps, pour qu'ainsi tous
les hommes connaissent cette joie de la vie humaine digne de 'Thomme
créé a limage et 2 la ressemblance de Dieu, pour que la faiblesse
humaine soit portée par la force divine afin que 'homme puisse
rendre grice pour la vie qui lui est donnée et faire de sa vie une
offrande et une action de grice.

Jean-Marie Lustiger (1926-2007), prétre en 1954, archevéque de Paris
(1981-2005), cardinal en 1983.

* 69



Le cardinal Joseph Ratzinger en 1988



“Dosstier

Joseph Ratzinger — Benoit XVI et Communio



Prochain numeéro
mars-avril 2023

La mémoire



Joseph Ratzinger fut I'un des co-fon-
dateurs de la revue dont les premiers
numéros parurent en Italie et en Alle-
magne au début de I'année 1972. Dés
1969, il partageait avec Hans Urs von
Balthasar une méme préoccupation:
promouvoir I'enseignement du concile
Vatican II tout en déjouant les piéges
tendus par ceux qui profitaient de
l'aprés-concile pour confondre renova-
tio théologique et désir de se faire valoir.
Fondée en 1975, I'édition francophone
de la revue traduisit presque systéma-

tiquement ses contributions ’.

En d'autres lieux, le souvenir sera gardé
du professeur de théologie, de I'arche-
véque de Munich-Freising, du préfet de
la Congrégation pour la doctrine de la foi,
du Souverain pontife. L'ambition du pré-
sent dossier est plus modeste : nous avons
voulu évoquer le théologien, le maitre,
l'ami, tel que 'ont connu les six auteurs.
Enrendant hommage 4 sa délicatesse et 2
son sens des relations humaines, ces
témoignages décrivent aussi la réalité de
cette communio sans laquelle nulle intel-
ligence de la foi ne serait possible.

Jean-Robert Armogathe, aux origines
de I'édition francophone, fut un des
premiers traducteurs et éditeurs de
Joseph Ratzinger en France — et
assure depuis 2014 la coordination
internationale de la revue.

Un hommage ﬁ)

Olegario Gonzalez de Cardedal, un
des fondateurs de l'édition espagnole,
a connu pendant dix ans Joseph Ratzin-
ger 4 la Commission théologique inter-
nationale et lui est resté trés lié.

Elio Guerriero, qui fut longtemps
rédacteur en chef de I'édition italienne,
a été I'éditeur italien de Joseph Ratzin-
ger, Hans Urs von Balthasar et Henri

de Lubac.

Peter Henrici, longtemps doyen de la
Faculté de philosophie de I'Université
grégorienne de Rome, puis évéque auxi-
liaire de Coire, est membre de la rédac-
tion germanophone et succéda i son
cousin Hans Urs von Balthasar
comme coordinateur des rédactions.

Le témoignage du cardinal Angelo
Scola, qui fut un des fondateurs de la
revue italienne, est i la fois celui d'un
grand universitaire, ancien président de
I'Université du Latran, et du patriarche
de Venise devenu archevéque de Milan.

Enfin, Anton Strukelj, qui dirige I'édi-
tion slovéne de la revue (et qui est
l'auteur de plusieurs importantes
études sur la pensée de Joseph Ratzin-
ger) propose une réflexion neuve sur le
rapport entre beauté et sainteté, ainsi
qu'un panorama de la diffusion en Slo-
vénie des écrits du pape émérite.

1 Les trente articles ont été publiés dans la collection Communio, en deux volumes: La
communion defoi 1: Croire et célébrer et 2 : Discerner et agir, Parole et Silence, 2008 et 2009.



La revue Communio, c'est aussi:

- un site web communio.fr, pour commander un
numero ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numeros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numeéros de 1975 a 2019 sont télechargeables
gratuitement.

- une Lettre d'information bimensuelle gratuite:
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d'accueil dans la rubrique « Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr




Professeur d'université, expert au
Concile, archevéque de Munich et
Freising, préfet pour la Doctrine de la
foi pendant 23 ans, pape et pape émé-
rite: comment parler et que peut-on
dire ? Je me limiterai aux rapports per-
sonnels entretenus pendant quarante
ans avec Joseph Ratzinger.

Jeune rédacteur de Communio,
ordonné prétre un an plus tdt, jai été
surpris et honoré d’étre invité 2
Munich, le 28 mai 1977, pour son
ordination épiscopale. Aprés la cérémo-
nie — et la procession d’action de grice &
la Mariensiule —, j'étais un peu perdu
dans la foule des invités. Le nouvel
archevéque m'a apercu et je me suis
retrouvé A sa table familiale. Pour La
France catholique, je traduisis 3 Noél
1979 un de ses sermons, sur l'dne et
le beeuf de la créche. Les réunions inter-
nationales de la revue Communio
étaient alors dominées par Hans Urs
von Balthasar qui écoutait en silence,
avant de proposer une theése éblouis-
sante sur le théme en discussion;
mais il prenait souvent l'avis de son
jeune confrére dont les interventions
étaient A la fois précises, claires et tou-
jours conciliantes. A la Foire du Livre
de Francfort, en 1978, Robert Tous-
saint, éditeur chez Fayard (et un des
fondateurs de Communio), repéra le
volume sur la mort et l'au-deld, paru
l'année précédente A partir de confé-
rences prononcées i Ratisbonne. Il

Armogathe

Un maitre et un ami m Jean-Robert

m'appartint d’écrire un avant-propos a
la traduction due 4 Henri Rochais — et
de mettre le livre A jour pour sa
deuxi¢me édition en 1994.

En 1981, le pape Jean-Paul IT lui confia
plusieurs lourdes fonctions : la Congré-
gation pour la doctrine de la foi, la Com-
mission biblique pontificale et la
Commission théologique internationale.
On sait qu'il avait demandé, avant d'ac-
ceptet, de pouvoir poursuivre sa recher-
che théologique. En janvier 1983, sa
visite en France fut l'occasion d'une
mémorable conférence sur la catéchése
des enfants, prononcée d'abord 4 Lyon,
puis A Paris (f'ai été appelé A atténuer,
dans la traduction, les parties les plus
tranchantes du propos, en les faisant
passer dans les notes...).

L'année 1985, pour le quatre-
vingtiéme anniversaire d’'Hans Urs
von Balthasar, il organisa pour quel-
ques amis une inoubliable réception
au dernier étage du Chiteau Saint-
Ange (qui appartenait encore alors &
la Congrégation) : une partie 3 quatre
mains des deux théologiens sur un
piano (comment était-il arrivé 13 ?) ter-
mina la soirée festive !

Nos contacts s'étaient raréfiés lors-
qu’il pensa 2 moi lors de I'ouverture
des Archives du Saint-Office, en
1998. J'y ai beaucoup travaillé, et il
était souvent curieux de savoir quelles

75



communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

trouvailles javais faites. Par ailleurs, il
accueillait volontiers, comme son pré-
décesseur, les groupes d'étudiants que
je conduisais I'été 4 Castel Gandolfo.

Notre derniére rencontre remonte au
6 octobre 2014, au Monastére Mater
Ecclesiae : je lui ai remis les deux volu-

P. Jean-RobertArmogathe
Président de Communio-F

mes de ses articles publiés dans Com-
munio, il s'est enquis de la reléve des
rédacteurs. Il a surtout insisté: il faut
revenir aux fondamentaux, surtout a la
rédemption et A la justification. Il a
conclu notre entretien, au bout d’'une
demi-heure en me disant: « Travaillez,
travaillez, moi je prie pour vous !»

Coordinateur de Communio internationalis



_Le chemin d'une amitié -
Souvenir, témoignage et gratitude

Nous sommes 2 la fois ce que nous
sommes devenus nous-mémes et ce
que les autres nous ont fait devenir.
En regardant notre passé, nous voyons
linfluence des gens et l'affluence des
idées qui ont coulé dans la mer de
notre existence. Nous ne pouvons
pas revoir notre vie comme elle a été
vécue sans prononcer des noms et
retrouver des lieux au plus profond

Je compte parmi les dons regus de
Dieu I'amitié d'un jeune théologien alle-
mand formé 2 Munich et retiré
aujourd’hui apres avoir été le successeur
des apotres dans la chaire de Pierre. Ce
n'est pas 'amitié de deux compagnons
égaux par l'dge, la génération ou une
simple coincidence de temps ou de
lieu. Joseph Ratzinger me précéde par
I'age (il est né en 1927, et moi en 1934).
Origine, contexte culturel et national,
formation : rien n’est comparable entre
nous. Qu'y a-t-il de commun entre un
enfant né dans un village de la Sierra de
Gredos, dans le massif montagneux qui
sépare la pauvre Espagne du Nord de
IEspagne du Sud et le jeune bavarois,
héritier de la riche culture spirituelle,
philosophique, théologique, littéraire et
musicale accumulée dans son pays
depuis le XVI® siécle, ot les noms
de Kant, Hegel, Heidegger et tant

d’autres ont configuré les paroles et la

de nous-mémes, sans jamais avoir
conscience de cette altérité qui nous
constitue et qui a fagonné nos attitudes
et nos comportements. Influences qui
nous ont engendrés pour la responsa-
bilité et la liberté. Personnes qui nous
rappellent un héritage de dettes, en
nous ayant ouvert un sillon qu'il
nous faut suivre en semant, en croyant,
en agissant.

conscience de chaque génération? Le
point de départ et la racine de notre
durable amitié vient du fait d'avoir vécu
ensemble un moment critique pour
I'Eglise, la théologie et le christianisme
lui-méme dans la décennie qui a suivi
le Concile.

Situation d'une Eglise perplexe devant
la difficulté d’unir le neuf i l'ancien, la
foi de toujours aux nouvelles théses de
la théologie, tant protestante que catho-
lique, surtout en Allemagne. Nous
avons partagé le méme diagnostic de
la situation, nous avons regu une
solide formation biblique, patristique
et dogmatique qui nous a ancrés dans
les réalités essentielles du christianisme,
tout en nous laissant libres d'accepter
ou de refuser les propositions alter-
natives qui se présentaient. La foi et le
courage: nos deux ancres jusqu'a
aujourd’hui. Clest ce contexte ecclésial

Olegario
Gonzdlez

de Cardedal

77



78 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

et théologique partagé, dans la joie et la
peine, qui explique la persistance de
cette amitié pendant un demi-siécle.
Pendant ces décennies, nous avons
essayé de vivre cette intelligence du
christianisme qui a recu de Vatican II
son expression normative, sans retour-

Nous avons été formés I'un et 'autre 2
I'Université de Munich, lui aprés ses
premiéres années d’études i Freising,
et moi aprés un séminaire espagnol de
la province d'Avila. La Faculté de théo-
logie de Munich, comme toutes les
autres Facultés allemandes, tant protes-
tantes que catholiques, appartient a
I'Université d’Etat. Pendant nos
années de formation, elle jouissait
d'un immense prestige, et occupait le
premier rang des Facultés par les per-
sonnalités humaines et scientifiques
qu'elle avait formées. Dans la décennie
de l'aprés-guerre, Munich a accueilli de
nombreux professeurs, venant des Uni-
versités qui étaient passées en territoire
polonais, surtout de Breslau. Beaucoup
sont arrivés 3 Munich, universitaires de
grande classe en théologie dogmatique,
en exégese, en droit canon, en liturgie et
en pastorale.

Ratzinger et moi n'avons pas été
contemporains dans nos études: je
commencai mon doctorat lorsqu'il
avait déja passé et publié son habilita-
tion. Nous travaillions tous les deux sur
Bonaventure, mais nous n'avons pas fait
connaissance, et nous n'avions pas de
relation, méme si dans ma these je cri-
tiquais certains aspects de la sienne.

ner artificiellement au concile de
Trente, ni anticiper un hypothétique
Vatican III. Clest pour cela que je
consacre plus bas quelques pages 2
Tiibingen en tant que symbole de
cette explosion du passé et du mirage
de toute nouveauté tenue pour possible.

Jignorais méme 3 ce moment-1a les
tensions surgies lorsque le professeur
Schmaus rejeta une premiére rédaction
de la thése de Ratzinger que dirigeait le
professeur Séhngen. Aprés un vif
conflit entre les professeurs, ils convin-
rent d'une solution digne de Salomon :
laisser de c6té la premiére partie consa-
crée A la compréhension de la Révéla-
tion et accepter la seconde, centrée sur
la théologie de T'histoire. Ce furent des
moments dramatiques, fort douloureux
pour Ratzinger qui s'orientait vers I'en-
seignement universitaire, dont il aurait
été exclu si son travail d’habilitation
avait été rejeté. Les pages qu'il dédie 2
cet épisode dans sa petite autobiogra-
phie font bien sentir aujourd’hui encore
I'angoisse qui fut la sienne sur son
destin personnel et celui de sa famille
si la thése n'avait pas été acceptée .

Aprés 'Université, chacun de nous a
suivi son chemin: je suis retourné en
Espagne pour enseigner d'abord au
Séminaire d’Avila, puis & I'Université
pontificale de Salamanque. Ratzinger
entama pour sa part un vaste périple
qui lui fit parcourir une bonne partie
des Universités allemandes: Bonn,
Miinster, Tiibingen, Ratisbonne. Clest
4 Rome que nous fimes connaissance, en

1 Ma vie. Souvenirs 1927-1977, Paris, Fayard, 1998 (2¢ éd. 1995).



Le chemin d'une amitié — Souvenir, temoignage et gratitude

1969, pendant la premiére session de la
Commission théologique internationale
instituée par Paul VI en mai de cette
méme année?. Y figuraient les person-
nalités majeures qui avaient été les arti-
sans du Concile: Lubac, Congar,
Bouyer et le belge Philips pour les fran-
cophones, Balthasar, Rahner, Schnac-
kenburg, Schiirmann pour les
germanophones. J'étais le benjamin de
la Commission, seul espagnol avec 'Ar-
gentin Lucio Gera. Ratzinger et moi
fimes renommés pour le quinquennat
suivant. Nous nous réunissions une

Une particularité de la théologie du
XX¢ siécle est que les grands théologiens
furent aussi de grands écrivains, en qua-
lité comme en quantité : Ratzinger en a
fait la théorie :

La théologie doit baliser la vie quoti-
dienne et trouver des passerelles vers la
réflexion et la prédication : la pensée fait
ses preuves quand elle peut étre dite>.

Ratzinger a publié en 1968 un livre
tenu aujourd’hui encore pour son meil-
leur ouvrage: Foi chrétienne, hier et
aujourd’bui, traduit dés 1969 en espa-
gnol et publié & Salamanque par la
maison Sigueme (jai écrit une intro-
duction)®. Alors que nous ne nous
connaissions pas personnellement,
javais marqué dans mon introduction
ma joie et ma parfaite harmonie avec

semaine par an. Ces dix années de ren-
contres, d'exposés, de dialogues, de pro-
positions furent pour moi une sorte
d’initiation sacramentelle au mystére
chrétien que la pensée et la vie de ces
théologiens représentaient. Des péres et
des maitres que jécoutais avec la méme
passion qu'un enfant accroché au sein
de sa mére. Cest dans ce contexte de
pensée théologique, d'insertion ecclé-
siale et d’exemplarité sacerdotale
qu'ont pris consistance les convictions
profondes et le cours de ma vie et de ma
théologie jusqu'a aujourd’hui.

l'auteur, un théologien qui pensait 4
voix haute le christianisme avec tant
de clarté et de sincérité, Et cela en
gardant présent A l'esprit non seule-
ment ses auditeurs dans les Facultés
allemandes, mais d'autres, plus éloi-
gnés, ces pouvoirs spirituels et sociaux
qui sont I'Ame de chaque génération, la
Zeitgeist de Hegel: les Lumiéres avec
leur rationalité, I'exégese historico-cri-
tique, les mouvements progressistes
dans I'Eglise. Ratzinger a eu le courage
de s'adresser & chacune de ces positions,
en affirmant l'intelligence du christia-
nisme: une intelligence rationnelle
l'intérieur d’'une rationalité dogmatique
et biblique étendue 2 toute la parole de
Dieu et a la lumiére de l'expérience
célébrée par l'Eglise au long des siécles.
Et aussi devant les catholiques engagés
dans le dialogue cecuménique qui, en

2 Emanuele AVALLONE, La Commissione Teologica Internazionale : storia e prospettive,

Venise, 2016.

3 Dogma und Verkimdigung, Munich, 1973, rééd. Donauwdérch 2005 (plusieurs cha-
pitres traduits dans Credo pour aujourd hui, Presses du Chatelet, 2008) NdT.

4 Einfiihrung in das Christentum (le texte allemand a connu 24 rééditions jusqu'en 2000,
la traduction francaise, actuellement au Cetf, a connu 5 éditions) NdT.

79



80 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

limant les bords d'éléments spécifique-
ment catholiques, pensaient résoudre
les problémes de I'union des Eglises.

Ratzinger a écrit ce livre 4 Tiibingen,
en 1967-1968: en ce lieu et en ces
années, tout était remis en question.
Le probléme n’était pas tant les petites
réformes ecclésiastiques ou les aména-
gements dans la formulation de la foi: il
s'agissait d'une réforme profonde de ses
racines et des principes confessés. LE
probléme n'était ni 'Eglise de Rome ni
méme la figure historique de Jésus, mais
le christianisme en tant que religion
historique, dogmatique, ecclésiale,
eschatologique. En un mot: ce qui
était en question, cétait le Credo des
apotres et la validité de chacun de ses
articles. D’ol1 la réponse de Ratzinger :
pour savoir ce qu'est le christianisme, ce
quil peut faire et ce qui lui est étranger,
il faut assumer le Credo et montrer sa
validité devant la pensée critique, en
démasquant les présupposés anthropo-
logiques d'une culture qui se ferme 2 la
transcendance, qui réduit au monde
I'horizon de la raison (et son activité
technico-scientifique) en s'en servant
comme du seul critére pour exercer
tout autre rationalité, pour rendre
impensable une révélation de Dieu
dans T'histoire.

Tiibingen était alors un des lieux intel-
lectuels les plus représentatifs de la ren-
contre, du choc, entre les différentes
visions du monde qui proposaient une
mutation ou une reconstruction du
christianisme. La premiére venait de la

philosophie et de la politique. Le
marxisme avait construit une version
du projet de Marx qui se présentait
comme compatible avec la culture de
I'Occident chrétien, affirmant étre un
projet de société acceptable par I'Eglise.
Au printemps 1965 s'était tenu 4 Salz-
bourg une rencontre entre intellectuels
catholiques et marxistes des principales
Universités européennes. J'ai pris part 4
cette semaine et je ne I'oublierai jamais.
En ce temps-13, 'immense majorité des
intellectuels européens, des Universités,
des institutions, Eglise incluse sans le
reconnaitre ouvertement, étaient
convaincus que le socialisme était la
solution du futur et qu'il s'agissait de
préparer le terrain pour faire coexister

marxistes et chrétiens >,

L'Ostpolitik du Saint-Siege (le cardi-
nal Agostino Casaroli) allait dans le
méme sens. Et certains se demandaient
pourquoi dans les textes de Vatican II
ne figurait pas le mot communisme
comme pouvoir hégémonique de la
Russie et  partir d’elle dans le monde
entier. Le philosophe Ernst Bloch se
trouvait alors a Tiibingen®. 1 faisait
une relecture du christianisme a la
lumiére des mouvements utopiques et
révolutionnaires réprimés par I'Eglise
au cours de son histoire, et qui auraient
constitué un authentique ferment révo-
lutionnaire de I'Evangile. Il proposait
une théorie de l'espérance active, qui
ouvrait 4 la transcendance, sans qu'il y
ait pour autant aucune transcendance.
Jiirgen Moltmann tentait une théologie
centrée non pas tant sur la foi que sur

5 E. Kélner, éd., Christentum und Marxismus heute, Vienne-Francfort 1965, avec la
liste des vingt-cinq universitaires participants. Parmi les Frangais, on reléve Dominique

Dubatle, Jean-Yves Calvez, Roger Garaudy, Gilbert Mury
6 Il avait quicté la RDA en 1961 (NdT).

NdT).



Le chemin d'une amitié — Souvenir, temoignage et gratitude

I'espérance, qui aurait été la grande
oubliée (ou écartée) dans l'histoire du
christianisme ”. Distincte, mais dans la
méme bulle, avec des accents différents,
allait dans le méme sens la théologie
politique de J. B. Metz 8, récemment
disparu.

Il y avait & Tibingen des courants
théologiques puissants qui menagaient
la racine méme du christianisme en tant
que religion historique dotée d'une
volonté eschatologique, c'est-i-dire
avec l'affirmation qu'avec elle, 'Absolu,
en sincarnant, sétait inséré dans notre
monde. D'un cdté, on trouvait la théo-
logie libérale (le néoprotestantisme)
dont les figures majeures étaient
E. Troelsch et A. Harnack. Troelsch
avait établi trois principes ou criteéres,
pour accepter un christianisme
moderne: la raison critique, comme
elle se pense elle-méme depuis Kant;
I'analogie, ou affirmation qu'il ne peut y
avoir rien de nouveau qui ne soit corrélé
ou semblable & quelque chose d'anté-
rieur ; la personnalité ou suprématie de
la subjectivité individuelle sur toute
autre autorité extérieure au sujet.
Cette position revenait i exclure l'iden-
tité universelle et absolue du christia-
nisme, Ces trois critéres authentifiaient
la validité du christianisme 4 s'intégrer
en toute rigueur intellectuelle A la
culture moderne. Cette position affec-
tait particuliérement le protestantisme,
dans la mesure ot il revendique une
permanence et une continuité avec les

principes dogmatiques de la Réforme.
Pour elle, Luther n'était pas 4 l'origine
de la modernité, mais un tenant
du Moyen Age, c'est-a-dire de la
pensée pré-critique. L'expérience de la
Premiére Guerre mondiale et la théo-
logie dialectique de Karl Barth en pre-
mier lieu ont ruiné ces espérances
libérales, produits d'une bourgeoisie
allemande bien pensante, s'autoréféren-
ciant comme le centre et le comble de
la culture.

Ces critéres permirent A la nouvelle
exégese de relire les textes du Nouveau
Testament 4 la lumiére de la philo-
sophie contemporaine déterminée par
Heidegger, avec son impact sur la théo-
logie relayé par Bultmann qui avait été
son collégue & Marbourg, Ce qui met-
tait en crise les données fondamentales
du Nouveau Testament. En premier
lieu, la rupture entre la parole de
Jésus dont on affirmait qu'il nétait
pas chrétien mais juif (Wellhausen )
et la prédication de I’Eglise qui l'a
reconnu dés ses origines comme le
Christ, Seigneur, Fils de Dieu. Des
mots comme le salut, la justification,
la croix, la résurrection étaient réinter-
prétés selon les catégories existentielles
et compris comme l'authenticité de
I'existence, comme Gelassenheit et dis-
ponibilité ouverte sur l'avenir. Bult-
mann proposait une théorie de la
démythologisation du Nouveau Testa-
ment : on ne savait plus trés bien com-
ment situer le récit symbolique, les faits

7 J. MOLTMANN, Théologie de lespérance. Etudes sur les fondements et les conséquences
d’une eschatologie chrétienne, tr. fr. Paris, Cerf-Mame, 1970 (I'ouvrage a connu entre
1964 et 1969 huit éditions en allemand) — NdT.

8 J. B. METZ, Pour une théologie du monde, tr. fr. Paris, Cerf, 1971 (NdT).
9 Julius WELLHAUSEN (1844-1918) est un exégéte protestant, fondateur de la critique

textuelle de I'Ancien Testament (NdT

e 81



82 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

historiques et le message de salut. Il
s'agissait surtout de déterminer I'exis-
tence au travers de I'annonce et de la
prédication, car c'était dans cet évé-
nement que se situait la résurrection
du Christ. Dans ce contexte, la position
radicale fut celle assumée par H. Braun,
qui revenait A affirmer que l'essence et
la substance du christianisme consis-
taient dans le bindme Dy darfs — Dy
sollts (« tu peux — tu dois »), cest-a-dire
la corrélation entre la possibilité offerte
par Dieu et l'obligation acceptée par
I'homme. Etait-ce autre chose que de
l'existentialisme plaqué de christia-
nisme pour étre accepté par le peuple ?
A Tibingen enseignait 3 I'époque
E. Kisemann, disciple radicalisé (mais
critique) de Bultmann.

Un autre professeur célébre de
Tiibingen était Hans Kiing, venu de
Suisse et précédé de 'écho de sa thése
sur Barth. Les nouvelles positions de
I'Eglise catholique et l'effervescence
suscitée par Vatican II 'ont amené 3
réfléchir sur des éléments essentiels du
christianisme dans sa version catho-
lique en convergence ou divergence
avec trois grandes réalités nouvelles:
I'cecuménisme, I'exégese historico-cri-
tique, la conscience moderne fagonnée
par un nouvel humanisme et par les
mouvements de libération.

Clest ici que se situent ses livres fon-
damentaux, destinés 3 permettre une
vision du catholicisme compatible
avec la raison moderne, 'exégése cri-
tique et le dialogue cecuménique. Le
premier fut L’Eglise (1967). Selon son
propre témoignage, Kiing commenga a
le rédiger dans les années 1964-1965 :
le Concile tirait a sa fin et devait pren-

dre des décisions fondamentales en
adoptant les trois grandes Constitu-
tions, et en particulier Lumen gentium.
Kiing multiplia les contacts romains
pendant les sessions conciliaires afin
de faire passer ses idées dans les
textes adoptés. Ayant vu qu'il n'y par-
venait pas, il retourna 3 sa chaire de
Tiibingen pour proposer une ecclésio-
logie alternative 4 celle du Concile (ce
sont ses propres paroles). La seconde
grande question qu'il aborda les années
suivantes fut celle de l'autorité dans
I'Eglise et du pouvoir du Pape, 2
savoir l'infaillibilité. Tous ses efforts
tendront A affirmer l'indéfectibillité de
I'Eglise comme une communauté
ouverte dans l'histoire de tous les
croyants, face a linfaillibilité du Pape
comme sujet individuel, légitimant la
décision finale, irrévocable et imposée
4 tous. II pensait que cette formulation
rendait possible un rapprochement
avec la position protestante.

Le troisiéme point central, en réalité le
premier et le plus important, porte sur
l'acceptation de l'identité du Christ
comme Fils de Dieu au sens des conci-
les cecuméniques des trois premiers
siecles, d'ot1 découle le salut universel
comme le révélateur supréme et le don
définitif de Dieu pour tous. Il traita
cette question dans son nouveau livre
Etre chrétien. A coté de chapitres rigou-
reux, d'une belle écriture, se trouve
affirmé que le Christ est le représen-
tant, le «lieutenant» de Dieu, son
témoin supréme devant les hommes.
Nous retrouvons l'éternelle question
de qui est le Christ? Il n'y a que deux
réponses possibles: une qui le com-
prend depuis sa condition juive, dans
son action prophétique jusqu'au bout,



Le chemin d'une amitié — Souvenir, temoignage et gratitude

dans la mort et sa répercussion chez les
disciples jusqu’a aujourd’hui. L'incarna-
tion de Dieu en Jésus est 'affirmation
spécifique du christianisme. Elle est
inséparable de 'homme Jésus accepté
dans son humanité concréte, c'est-
3-dire dans sa condition de juif en un
temps et un lieu uniques. Dans le chris-
tianisme, histoire et transcendance sont
inséparables.

L'autre réponse voit le Christ du point
de vue de Dieu, du mystére trinitaire,
comme son insertion incarnée dans
I'histoire des hommes, dans son union
avec chaque homme parce qu'il s'est
livré et est mort pour chacun. De la
réponse que nous donnons au pro-
bléme du Christ dépend notre maniére
de comprendre la Trinité. Car la Tri-
nité et la christologie sont demeurées
inséparables depuis que les conciles de
Nicée, Ephése et Chalcédoine ont
répondu explicitement 4 la question.
Les textes de Kiing sont nuancés,
mais il n'est pas clair de savoir s'il
accepte la maniére dont 'Eglise a com-
pris la réponse jusqu'a nos jours.

Aprés de longs et épuisants débats a
I'Université, dans la presse et dans la vie
intellectuelle allemande, la Conférence
épiscopale allemande a renvoyé le
procés & Rome 0. Au terme des expli-

cations précises et minutieuses tant de
Kﬁng que des organismes romains, la
décision fut prise de lui retirer la per-
mission d’enseigner la théologie aux
séminaristes (la venia docendi), et
donc la chaire de théologie dogmatique
4 Tiibingen. Une solution honorable a
été cherchée et la possibilité de conti-
nuer 2 faire de la théologie lui a été
offerte par sa nomination, par I'Etat
allemand, comme directeur de I'Institut
cecuménique de I'Université de Tiibin-
gen. Ses partisans enthousiastes et lui-
méme ont accusé Jean-Paul II de nier
son identité comme théologien. La der-
niére phrase de la décision romaine:
« Hans Kiing ne peut pas étre considéré
comme un théologien catholique » a
servi 4 Karl Rahner dans les vastes
débats qui ont surgi autour de la ques-
tion de l'infaillibilité,

Clest cet ensemble de facteurs qui a
conduit Ratzinger A quitter Tiibingen.
L'Université était devenue une instance
politique A visée révolutionnaire. Il
n'était plus possible, dans ce contexte,
de faire de la théologie. Sans la liberté et
sous une contrainte idéologique, il n'est
pas possible de penser. Ratzinger est
parti & Ratisbonne. C'était une nouvelle

Université 1!

et on le pria d'accepter de
la rejoindre pour y prendre un poste de

responsabilité,

10 Le Dossier Kiing, Faits et Documents. Documentation sur les efforts faits par la
Congrégation de la foi et la Conférence Zniscopale allemande lgow parvenir & un éclaircisse-

ment o jectifdes opinions controversées du professew Kilng,

Fayard, 1980.

aris, collection Communio,

11 Fondée en 1962, 'Université de Ratisbonne a commencé ses enseignements en 1967

(NdT).



84 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Le cas Kiing n'était pas seulement une
question de personne: ce qui était en
jeu, c'était la facon de comprendre le
christianisme et I'Eglise. L'Université
était devenue un forum avec des mani-
festations permanentes sur tout et son
contraire... Tout y était sujet de discus-
sion: la Bible et son interprétation,
I'Evangile et son pouvoir de transfor-
mer le monde. Comme professeur et
comme doyen de la Faculté de théolo-
gie, Ratzinger se trouvait au cceur de la
tempéte. Les professeurs furent appelés
a se prononcer sur le maintien de Kiing
dans la Faculté : la réponse fut négative.
Il ne le pardonnera jamais. Les deux
noms qu’il rendit responsables de
cette réponse négative furent Ratzinger
et Kasper'?. Non seulement pour ce
quils étaient alors & Tiibingen, mais
aussi pour les charges romaines qui
furent les leurs dans les années sui-
vantes, quand Kiing espéra la levée de
l'interdiction qui n'eut jamais lieu.

Ajoutons que la Frankfurter Allge-
meine Zeitung, un des plus grands quo-
tidiens allemands, publia le 5 février
1980 un article de sept professeurs de
Tiibingen®®: ils déclaraient qu'avec
Kiing la foi de I'Eglise était en jeu,
mais aussi la liberté universitaire et la
légitimité de la théologie catholique

dans une Université d'Etat. Les profes-
seurs sont proposés par la hiérarchie
(les évéques) avec l'autorisation de
Rome. Dans une Eglise dépourvue de
cette autorité pour la théologie, celle-ci
serait réduite A une question de liberté
individuelle du professeur. Ce qui signi-
fierait la fin de la théologie catholique
aussi bien que protestante, puisque la
présence de la théologie dans les Uni-
versités d'Etat est le résultat d'un
accord juridique entre les Eglises et
I'Etat allemand. Il ne s'agit pas d'un
dialogue de I'Etat avec des individus
nommeés ou révoqués, mais avec leurs
Eglises respectives. Ce manifeste des
sept professeurs montre bien qu'au-
dela du cas particulier de Kiing, il s'agis-
sait de l'existence méme des Facultés de
théologie : la question n'était pas seule-
ment un probléme doctrinal intra-
ecclésial, mais un probléme juridique
et politique avec I'Etat allemand.

Cette expérience de Ratzinger quit-
tant Tibingen fut décisive pour son
avenir. Ce qui était alors en jeu, ce
n’était pas des questions de détails
mais des problémes de fond: le chris-
tianisme est-il un projet révolution-
naire, un programme moral, une
idéologie, un systéme thérapeutique
ou bien le résultat de la révélation et

12 ].-R. Armogathe, éd., Comment étre chrétien > La réponse de Hans Kiing, DDB, Paris,
1979 (avec des contributions de D. SCHULTENHOVER, J. RATZINGER, W. KASPER,
K. RAHNER, A. GRILLMEIER, traduction partielle de Diskussion iiber Hans Kiing,
E Cé)giis)tsein », Mayence, 1976). Kiing qualifia d'« infime » la contribution de Ratzinger
NdT).

13 Alfons AUER, Walter KASPER, Gerhard LOHFINCK, Ludger OEING-HAHNHOFF,
Rudolf REINHARD, Max SECKLER, Herrmann Joseph VOGT (Kirchenkampf mit Hilfe
der Theologie ? Sieben Professoren der katholischen Theologie in Tibingen nehmen Stellung
im Fall Kiing). Le texte est reproduit dans Der Fall Kiing, Eine Doiumentation, Piper,
Munich-Zurich, 1980 (Norbert Greinacher, Herbert Haag, éd.), pp. 235-244

(réponse au vol. publié par la Conférence épiscopale allemande cité n. 12) NdT.



Le chemin d'une amitié — Souvenir, temoignage et gratitude

de l'incarnation de Dieu dans le
monde ? En un mot: la foi est-elle pos-
sible, quelle est sa nature, et qu'ap-
porte-t-elle 3 'homme ? Avons-nous
besoin du salut, et quel est son
contenu ? L'Eglise est-elle une société
issue d'une décision de nous associer
pour certaines fins que nous nous
sommes proposées, ou bien est-elle
une création de Dieu, une institution
3 laquelle nous sommes invités 4 adhé-
rer en accueillant 'Evangile qu'elle doit
proclamer et les sacrements recus du
Christ, qu'elle doit dispenser ?

Pendant toutes ces années, et prati-
quement jusqu'a aujourd’hui, Hans
Kiing a tenu Ratzinger pour son anta-
goniste, favorisé et élevé dans I'Eglise
tandis qu'il était rejeté. Ratzinger a
gardé son attitude critique, non sans
magnanimité, en linvitant, lorsqu’il
devint pape, 2 une rencontre 3 Castel
Gandolfo. Mais en précisant qu’il ne
s'agissait pas d'un colloque amical
entre deux collégues universitaires,
mais de la rencontre de deux amis
dans des situations différentes et exer-
cant des responsabilités différentes.
Ratzinger fit I'éloge de ses efforts et
de ses projets pour une éthique plané-

Au cours des années suivantes, notre
amitié s'est maintenue et approfondie.
Ses livres furent successivement tra-
duits en espagnol, pour la plupart aux
Editions Sigueme, 4 Salamanque, qui
avaient publié en 1968 Foi chrétienne,
hier et aujourd’hui. Ce n'était pas d'ail-
leurs la premiére traduction de Ratzin-

taire (Weltethos) et pour la responsabi-
lité de la religion, mais il n'a rien dit de
sa pensée doctrinale ni de sa position

dans I'Eglise.

Kiing pour sa part a apprécié le geste
de quelqu'un qui n’était plus un profes-
seur d'Université comme lui, mais la
plus haute autorité de I'Eglise catho-
lique. Apres ce long parcours commun,
ce n'est pas sans une profonde tristesse
quon lit dans ses Mémoires 1 la maniére
dont il parle de Ratzinger. Et il traite
avec le méme mépris furieux des
hommes comme de Lubac et Balthasar.
La trajectoire de Ratzinger a été vécue et
accompagnée par beaucoup d'entre nous
comme décisive pour nos vies, pour
I'Eglise et pour la société. Nous nous
sommes tournés vers lui comme vers
un guide au moment de prendre des
décisions sérieuses, d’'exercer une res-
ponsabilité, de montrer le fond de
nous-mémes. C'est dans ce contexte
d'histoire de la théologie et de I'Eglise
que jai publiquement maintenu mon
soutien et ma reconnaissance a Ratzin-
ger, alors que de puissants groupes enne-
mis s'opposaient i sa pensée comme
théologien et i ses orientations comme

pape.

ger en espagnol : dés 1962 était paru A
Madrid La fraternité chrétienne, traduite
par le P. Jesus Aguirre qui avait étudié &
Munich et qui, chez 'éditeur Taurus,
poussait 2 la traduction dauteurs alle-
mands et francais en théologie, philo-
sophie et spiritualité (cet éditeur fut le

14 Hans KUNG, Mémoires : Mon combat pour la liberté, tr. fr., Cerf, 2006 ; Mémoires 11 :
Une vérité contestée (1968-1980), tr. fr., Cerf, 2010.



86 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

premier A traduire sept volumes des
Ecrits théologiques de Karl Rahner).

Le 28 aofit 1999, en la féte de saint
Augustin, Ratzinger signait I'introduc-
tion de son livre L'esprit de la liturgie, qui
fut traduit en 2001 par I'Editorial Cris-
tiandad, un éditeur qui sur quelques
décennies a traduit le meilleur de I'exé-
gése allemande et anglaise. J'en ai rédigé
une ample introduction. Il me semblait
en effet que le lecteur espagnol avait
besoin de pages introductives pour
situer dans le contexte théologique et
ecclésial allemand cet ouvrage dont le
titre évoquait, pour tout lecteur
informé, le livre publié par Romano
Guardini en 1918%°, La liturgie était
devenue un cheval de bataille dans
l'aprés-Concile, autour de la réforme
et de ses applications concrétes, depuis
ceux qui voulaient maintenir tout ce que
fut, pendant cinq siécles, le Missel de s.
Pie V jusqu'a ceux qui proposaient d’éli-
miner presque toutes les additions 4 la
forme apostolique sobre et limpide de la
célébration eucharistique. On assistait
en méme temps A une véritable croisade
iconoclaste pour dépouiller les autels et
les statues, les chaires et les barriéres qui
empéchaient de discerner le centre de
cet espace de célébration: était-ce
l'autel, le siége, 'ambon, les fonts bap-
tismaux, le retable, 'évangéliaire ouvert
et exposé 16?2

Une autre occasion qui augmenta
notre amitié furent ses voyages en
Espagne. Pendant plusieurs années,

jai dirigé un cours de théologie, orga-
nisé pendant I'été par 1'Université
Complutense de Madrid et qui se
tenait 3 I'Escorial, auquel assistaient
toutes sortes de participants. C'est en
1989, et Ratzinger, A cette date, n'était
jamais venu en Espagne. Il était cepen-
dant bien familier avec notre histoire,
notre culture et les ceuvres des grands
saints, Thérése d’Avila, Ignace de
Loyola ou Jean de la Croix. Je ne
pense pas quil ait lu don Quichotte.
Dans tous ses écrits, je n'ai pas trouvé
de citation d'auteur espagnol, sauf une
de don Quichotte, et de seconde main...
Clest probablement le désir de connaitre
un monde ecclésial et culturel nouveau
qui le porta & accepter mon invitation,
avec la curiosité de visiter le monastére,
un des chefs d’'ceuvre architecturaux de
I'humanité, connu en Allemagne par
Philippe II et son influence sur 'histoire
de I'Allemagne et de la Réforme. Sans
Charles Quint I'Europe serait au-
jourd’hui musulmane et, sans Philippe
II, elle serait tout entiére protestante.
Le théme du cours était Jésus Christ et
sa conférence s'intitulait : « Jésus Christ
aujourd’hui ». Elle a été publiée dans le
volume collectif du cours de 1989. Dans
ce méme cadre universitaire, au méme
endroit, il est revenu pour intervenir
dans le cours d'été sur le Catéchisme
de Téglise catholique.

Au cours d'un de ses voyages, nous
avons visité Salamanque. Avant le
départ, il me demanda quel était le
programme de la journée. Je lui répon-

15 R. GUARDINY, L'esprit de la liturgie, tr. fr., Parole et Silence, 2007 (1% éd. de la tr. fr.
en 1929). Une tr. fr. des deux volumes a été publiée, Artége, 2019 (NdT).

16 Ce ne fut I[j)as dailleurs la seule introduction que j'ai d& écrire : la derniére fut pour la

traduction ¢

inoise de I'Introduction au christianisme, faite alors que Ratzinger était

pape, par un chinois qui érudiait A Salamzmque.



Le chemin d'une amitié — Souvenir, temoignage et gratitude

dis que nous allions visiter les deux
cathédrales et les deux Universités.
« Non », me dit-il, «on ira d’abord
voir ta mére et prendre un café avec
elle ». Et je pourrais citer d'autres exem-
ples de sa simplicité et de sa gentillesse.
Sur le chemin du retour, nous avons

Durant toutes ces années, notre
amitié est demeurée entiére, celle de
deux professeurs de théologie, remplis-
sant avec joie une mission que nous
considérions comme essentielle pour
I'Eglise, parce que 13 ol il n'y a pas de
théologie, la foi ne peut pas naitre ni
grandir. Sans elle, I'Eglise finit par suc-
comber 4 ]a magie ou 4 la politique. Elle
faillit, dans les deux cas, i son identité
comme religion du Logos, cest-a-dire
de la Parole, de la Raison, de I'Intelli-
gence. Notre amitié était renforcée par
mes visites quand je me rendais 3
Rome: on se retrouvait parfois chez
lui, ou on allait déjeuner dans un res-
taurant. Lors d'un de ces voyages eut
lieu la présentation, au Collége espa-
gnol, de mon livre La gloire de
Ihomme (1986). Il fut un des présenta-
teurs, avec Pierre Eyt, 'ancien recteur
de I'Institut catholique de Paris, qui
venait d’étre promu archevéque de Bor-
deaux (et qui était un bon connaisseur
de la culture espagnole). Il y avait un
troisiéme intervenant, appelé & assurer
des grandes responsabilités dans
I'Eglise, alors professeur a I'Université
grégorienne et aujourd’hui préfet de la
Congrégation pour la doctrine de la foi,
le P. Luis Ladaria, sj.

passé la nuit 4 Avila. Nous avons visité
le monastére Saint-Joseph, la premiére
fondation de sainte Thérése (je fus
ordonné prétre dans cette église).
Nous sommes entrés dans la cloture
et nous avons longuement parlé avec
les Sceurs dans la salle capitulaire.

II me reste A rapporter un fait nouveau
et surprenant, qui fut pour moi un
grand sujet de joie, d’action de grice
envers Dieu et de reconnaissance
envers les hommes: l'attribution du
premier Prix Ratzinger (2011). Ce
prix est décerné par la Fondation
Ratzinger qui gére les droits d'auteur
de ses livres. Il est destiné 4 des gens
qui ont consacré leur vie A la théologie,
et aussi A des jeunes qui commencent le
chemin, Le choix du lauréat est décidé
par un conseil scientifique. La remise du
Prix, par Joseph Ratzinger lui-méme,
eut lieu le 3 juin 2011, dans la Salle
Clémentine au Vatican, en présence
de nombreux professeurs, d’autres
amis et dautorités religieuses. En quel-
ques mots, Benoit XVI a résumé les
caractéristiques de ma théologie, en
soulignant mon dévouement et sans
cacher les efforts déployés, ni les difhi-
cultés rencontrées. Les éloges étaient
évidemment excessifs et démontraient
surtout les paroles d'un ami. Il était
extraordinaire et assez rare qu'un pape
fasse de maniére publique et solennelle
I'éloge d'un théologien vivant. Le cadeau
personnel de Benoit XVI consista en
une bréve lectio intitulée Qu’est-ce que
la théologie >/

17 Texte frangais sur le site du Vatican (Benoit XVI, Discours, juin 2011).



88 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Ces derniéres années, la relation a été
moindre, compte tenu de son travail et
de sa santé, mais elle s'est maintenue
par des signes: une de ses derniéres
lettres fut la réponse A une invitation
que je lui avais faite de venir parler A
I'Université de Salamanque dans un
cours que je dirigeais (dans la chaire
spéciale Domingo de Soto). Cétait en
2005, dans les derniers jours de saint
Jean-Paul II, et il m'écrivait qu'il aurait
bien aimé venir parler 2 'Université de
Salamanque dont le nom est lié A tant
de théologiens, mais que la fin de ses
fonctions approchait 18 et qu'il espérait
pouvoir retourner en Allemagne et la
théologie, pour écrire le livre que nous
voulions écrire tous les deux, avec la
méme idée fondamentale: faire dans
notre situation spirituelle et en fonction
de notre époque ce que Guardini avait
fait en son temps. Trois semaines plus
tard, il était élu pape.

Ce qui me semble héroique ou mira-
culeux est qu'il soit parvenu i achever
cette ceuvre sur le Christ, une réflexion
attachante sur le contenu primitif,
réflexion et confession tout a la fois,
sans confusion ni séparation '°. Le pro-
bléme de la relation entre le Jésus de
I'histoire et le Christ de la foi est central
pour le christianisme, et est devenu plus
aigu depuis le milieu du x1x° si¢cle. Ce
qui est en jeu, c'est Iinterprétation de la
Bible dans une lecture critique (C'est-
a-dire élaborée A partir de tous les
instruments dont nous disposons
aujourd’hui) et une lecture christique
(qui montre comment la personne du

Christ est A la fois son contenu central
et son critére définitif). Le présent et le
futur immédiat de notre foi dépendent
de comment nous assumons la Bible et
comment nous l'interprétons depuis la
raison et depuis la foi, pour ainsi dire
entre la Sorbonne et I’Eglise.

Un témoignage de la fidéle amitié
entre nous a été l'envoi immédiat de
chacun de nos livres, en commentant
— avec humour et amour toujours
critiques — leur valeur respective...
La dédicace de Ratzinger était pres-
que toujours quelque chose de ce
genre: «au prof. Olegario Gonzilez
de Cardedal, avec ma vieille amitié,
Benoit XVI». Les dédicaces des der-
niers livres étaient d'une écriture
minuscule, A peine lisible (souvent tran-
scrite par un secrétaire!). Lorsqu'il
recevait quelqu'un de Salamanque ou
quon pronongait le nom de I'Univer-
sité, il demandait toujours: « Et com-
ment va Olegario ? » La communication
ne fut plus possible dans ces derniéres
années: sa mission était désormais le
silence, le souvenir, la priére.

Je suis qui je suis grice aux personnes
que Dieu a mises sur mon chemin et qui
m’ont montré la vérité de la foi et la
validité de I’Evangﬂe vécu dans I’Eglise
pour la vie du monde. Et dans tout cela,
la dureté et la grandeur de la vocation de
théologien. Qu'il me soit permis de
conclure en citant deux auteurs bien dif-
férents, chez qui jai percu la mission

18 Joseph Ratzinger avait atteint 75 ans en 2002 (NdT).

19 J. RATZINGER/BENOIT X V1, Jésus de Nazareth (3 vol. parus en tr. fr. en 2007, 2011
et 2012, réunis en un seul vol.: Jésus de Nazareth. La figure et le message, Parole et

Silence, 2014) — NdT.



Le chemin d'une amitié — Souvenir, témoignage et gratitude

sacrée de la pensée, théologique aussi
bien que philosophique, et qui sont
d’'une briilante actualité : avec Nietzsche,
je partage comme un impératif sacré la
probité intellectuelle pour penser, propo-
ser et vivre la foi 20 et avec saint Thomas
de devoir apprendre de tout le monde,
toujours tourné non vers les opinions,
mais vers la vérité elle-méme 2L,

Je rends grice 4 Dieu pour la vie qu'il
m’a donnée et pour la vocation de théo-
logien 4 laquelle il m'a appelé. Et je
rends grice i Joseph Ratzinger qui

par sa personne, sa pensée théologique
et son amitié a illuminé et accompagné
mon chemin. Ma vie et ma pensée, jai
voulu qu'elles servent 3 la gloire de
Dieu et 4 la vie du monde.

Salamanque, en la féte de saint Mat-
thieu apdtre.

Traduit de I'espagnol par Jean-Robert
Armogathe. Titre original :

El camino de una amistad. Memoria,
testimonio, agradecimiento.

Né en 1934, Olegario Gonzalez de Cardedal est prétre (1959) du diocese
d’Avila. Il a enseigné a I'Université pontificale de Salamanque et a
apparteny & la Commission théologique internationale. Il a été lauréat

du Prix Fondation Ratzinger 2011.

20 Intellektuelle Redlichkeit, in Werke en 3 vol., Phaidon Vg 1990, Index, pp. 310-311.
21 « Studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur quid homines senserint de
veritate sed qualiter se habeat veritas rerum » (De coelo lib I, lect. 22) [« la philosophie
ne consiste }]ms A savoir ce que les hommes pensent de la vérité, mais ce quest la vérité

elle-méme »].

Olegario
Gonzdlez

({L’ (;LH'J(‘JAI[



La Revue est maintenant distribuée régulierement
et gratuitement sous forme numérique
a 151 missionnaires et centres de formation
a travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie
(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)

et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don a l'Association Communio
(qui donne lieu a un recu fiscal).




Quand Dieu séme le feu au coeur du monde Elio
Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité a Dieu,

aux hommes et a la création?

Une longue et profonde amitié a lié
Hans Urs von Balthasar et Joseph
Ratzinger. Cette amitié tire son origine
de maitres communs pendant leurs
études, de prises de positions partagées
dans les décennies aprés Vatican II, et
surtout, d'une commune fidélité 3 Dieu

comme aux hommes, et méme 3 la
Création tout entiére, rachetée et
embrasée par la semence briilante de
I'amour de Dieu. Je chercherai a
démontrer cette affirmation en déve-
loppant briévement les trois points
que je viens d’esquisser.

1. Les maitres communs

1.1. Romano Guardini
(1885-1968)

Dans les années vingt et trente du
siécle dernier, le théologien italo-alle-
mand devint un maitre pour toute I'Al-
lemagne; il contribua de facon décisive
A renouveler la théologie catholique
dans son pays d'adoption comme dans
toute 'Europe. Ses deux contributions
les plus significatives portent sur la vie
liturgique et, de facon plus générale, sur
la vie de I'Eglise‘ Dans le domaine de la
liturgie, Guardini fit son entrée avec
L’Esprit de la liturgie (1918) dont le
succés dépassa ses attentes. Dans un
langage simple et 4 la portée de tous,
Guardini expliquait le sens et I'essence
de l'action liturgique. Il y mettait en
relief la gratuité de la liturgie (une

action qui nest pas finalisée vers un
but), la priorité du savoir sur les
usages, et enfin son lien avec la vie de
I'Eglise. Il publia quelques années plus
tard (1922) un autre ouvrage Sur le Sens
de I'Eglise, qui s'ouvrait sur une phrase
rapidement devenue une maxime qui
accompagna la vie de I'Eglise jusqu’a
Vatican II:

Un processus religieux de portée impré-
visible s'est déclenché: I'Eglise se réveille

dans les dmes?.

Chacun des deux théologiens subit
I'influence de Romano Guardini.

Balthasar, pour préparer son doctorat
de germanistique, s'est rendu A Berlin
ol il put entre autres écouter pendant

1 Conférence tenue 3 Bile le 16 juin 2018 sur I'invitation de la Balthasarstiftung et de la
Johannesgemeinschaft A I'occasion de la célébration annuelle de la mémoire du Pére

Balthasar.

2 Voir R. GUARDIN], « Il senso della Chiesa », dans La realta della Chiesa, Morcelliana,

Brescia, 21979, p- 21

Guerriero

e 01



92 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

un semestre Guardini expliquer sa
Weltanschauung catholique: il apprit
de lui & aborder «les grandes figures
de l'histoire moderne de la pensée alle-
mande dans leur sentiment religieux le
plus profond, souvent caché® ». Cest a
Guardini, enfin, que Balthasar consacra
un volume sous-titré Réformer depuis la
source®, un avertissement pour tous
ceux qui, aprés le Concile, ont voulu
réformer 'Eglise 4 partir de lesprit du
temps et non de l'origine, du cceur
transpercé de Jésus sur la Croix.

De son cdté, Joseph Ratzinger subit
linfluence de Guardini sur la liturgie
deés les premiéres années de sa vie. Il
écrit dans son autobiographie :

L’année liturgique (ot je fus initié par
mes parents) donnait au temps son
rythme et j'ai percu ce fait dés mon
enfance. [...] Cétait une aventure passion-
nante que d’entrer peu & peu dans le
monde mystérieux de la liturgie qui se
développait la, sur Uautel, devant nous

et pour nous s,

Il s'agissait des apports 4 la liturgie
rendus populaires par Guardini et
que ses parents avaient transmis au
petit Joseph. Bien plus tard, en 2001,
Ratzinger écrivit une Introduction &
Vesprit de la liturgie®, dont le titre rap-
pelait celui de Guardini, pour souligner
que, malgré le changement profond
apporté par les années écoulées et la

célébration de Vatican II, il n'y avait
aucune solution de continuité dans
I'inspiration. Il faut enfin rappeler
qu'au moment de prendre congé des
cardinaux, aprés avoir lu sa renoncia-
tion, Benoit X VI leur montra L’Eglise
du Seigneur, un exemplaire avec un
autographe que Guardini, dés lors
devenu un ami, lui avait offert pendant
le Concile. Dans ce livre, dit-il, I'essence
et la mission de I'Eglise se trouvaient
justifiées par leur référence exclusive au
Christ. Et il concluait :

Restons unis, mes fréres, dans ce mystére
de la priére, et spécialement dans I'Eucha-
ristie quotidienne, afin de servir 'Eglise et
Phumanité tout enticre”.

1.2. Henri de Lubac (1896-1991)

Pour faire bref, on se contentera ici de
rappeler que Lubac et Balthasar furent
tous deux jésuites et se trouvérent
ensemble au scolasticat de Lyon Four-
viere. Lubac était alors déja célebre par
la publication de son ouvrage, Catholi-
cisme: les aspects sociaux du dogme, qui
avait suscité un vif intérét. Devant le
double défi des totalitarismes commu-
niste et nazi, Lubac montrait que
la vision catholique n’est pas indi-
vidualiste, ne se limite pas a la vie
privée du croyant, mais qu'elle est
intrinsequement communautaire, soli-
daire, sans recourir a la force ni la
violence. Il avait ensuite lancé ce

3 Voir Hans Urs von BALTHASAR, Unser Auftrag, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1984,

p. 32.

4 Maladroitement traduit en francais : « Une réforme aux sources », Fayard, 1971 (NdE).
5J. RATZINGER, La mia vita, San Paolo, Cinisello, 1997, p. 16 sq. Tr.fr.,, Ma vie.
Souvenirs 1927-1977, Fayard, 1998 (2¢ éd. 1995).

6 L'esprit de la liturgie. Une introduction, Ad Solem, 2001.

7 Sur le site vatican.va (« congedo cardinali »).



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

qu'on a appelé la redécouverte des
Péres de I'Eglise et il avait écrit un
volume, Surnaturel, pour démontrer
que la nostalgie du surnaturel, le désir
de Dieu, est profondément ancré dans
la nature humaine. Une affirmation
simple et irréfutable qui parut cepen-
dant ébranler les bases d'une pensée
mise en place depuis des si¢cles pour
laquelle la nature est un ordre délimité
et fermé sur soi-méme, tout autant que
le surnaturel, au point que les deux
ordres sont fondamentalement étran-
gers l'un 4 l'autre. Ajoutons seulement
ici que Balthasar fut tellement influencé
par la redécouverte des Péres de I'Eglise
qu'il projeta et publia trois volumes
consacrés a Origéne, 3 Grégoire de
Nysse et 3 Maxime le Confesseur. Au
contraire, Ratzinger, plus jeune, qui a
vécu de prés l'expérience de la guerre,
fut surtout influencé par Catholicisme.

1.3. Paul Claudel (1868-1955)

Ce fut le Pére de Lubac qui fit connai-
tre Claudel 4 Balthasar: celui-ci fut
tellement impressionné qu'il se mit aus-
sitdt A traduire les principales ceuvres
du poéte francais. En 1939, alors qu'a
Bile on entendait déja tonner les
canons a la frontiére francaise toute
proche, il réussit & publier en allemand
deux ceuvres majeures de Claudel:
les Cing grandes odes chez Herder et
Le Soulier de satin chez Otto Miiller
(Salzbourg). Son intérét pour Claudel
ne s'arréta pas avec la guerre. Au
contraire il ne traduisit pas moins de
cinq fois Le Soulier de satin et en 1943 il

aida 3 monter une représentation 2
Zurich, qui était, 2 I'époque, selon le
témoignage de Peter Henrici 8, la meil-
leure scéne en langue allemande, en
raison de la présence de nombreux
réfugiés de France et aussi d’Alle-
magne. A son tour, Ratzinger lut Le
Soulier de satin (précisément dans la
traduction de Balthasar) et en fut
tout aussi profondément marqué.
Nous trouvons de fait une longue cita-
tion de la scéne premiére du Soulier
dans l'ceuvre peut-étre la plus fameuse
de Ratzinger, son Introduction au chris-
tianisme de 1968. L'intérét de nos deux
auteurs pour 'ceuvre de Claudel tenait
A sa capacité de tenir ensemble dans
son théitre la réalité mondaine cos-
mique et le monde spirituel. En d'au-
tres termes, Balthasar parlait de fidélité
au monde parce que telle est la réalité
que nous avons recue, une réalité dans
laquelle sont présents et sauvés, comme
le soutenait ce méme Claudel, etiam
peccata, méme les péchés et la confu-
sion des hommes.

1.4. Mozart

A propos du musicien de Salzbourg
nous avons une confession explicite de
Balthasar qui, quand il regut le prix
Mozart en 1987, affirma: «Ma jeu-
nesse fut caractérisée par la musique ».
Et il poursuivit :

Pour autant que dans mes années de
maturité Bach et Schubert me soient
devenus chers, Mozart est resté ['étoile
polaire immobile autour de laquelle tour-

8 P. HENRICI, “Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar”, in Hans Urs von Balthasar,
Gestalt und Werk, éd. K. Lehmann et W. Kasper, Verlag der christlichen Literatur

Communio, Cologne, 1989, p. 28.

e 93



94 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

nent les deux constellations (la grande et la
petite ourse) .

Nous avons de méme chez Ratzinger
des traces de sa prédilection pour la
musique de Mozart, par la proximité
de leurs lieux d'origine 4 Salzbourg ou
par sa participation aux concerts mozar-
tiens. L'influence de Mozart sur la
pensée et la théologie des deux
hommes d'Eglise fut importante. Le
grand musicien leur a permis de com-
prendre la réalité en en percevant la
cohérence interne. Clest & partir de
cette cohérence interne qu'il est possible

de déduire le principe d'organisation de
chaque étre, sa fonction et sa finalité, En
outre, chacun de ces étres fait allusion et
renvoie 3 un mystére d’autant plus pro-
fond que 'éctre cherche 4 se donner et 2
se faire connaitre. La musique, de fait,
selon Balthasar, est I'art qui met le plus
immédiatement en contact avec l'em-
preinte de Dieu dans les créatures,
avec le mystére de la mort et de la
rédemption, de la donation et de la
rédemption, avec la volonté de Dieu
de se compromettre avec la créature,
de la kénose et de 'amour sans fin.

2. Vatican II

2.1. Jésus Christ et la révélation
chrétienne

L'amitié entre Balthasar et Ratzinger
eut 'occasion de se fortifier 4 I'occasion
du Concile auquel ils ont participé de
facon trés différente. Le théologien
suisse anticipa et inspira en partie les
péres conciliaires par son livre-pro-
gramme Raser les bastions 10 dans
lequel il proposait une vision nouvelle
de I’Eglise, non plus dans une démarche
apologétique de mise 4 distance, mais
de communion et de contemporanéité,
Ect si l'aujourd’hui de la liturgie est tou-
jours valable, le temps était venu pour
Balthasar de faire valoir aussi l'au-
jourd’hui de l'existence, du rapproche-
ment et de la contemporanéité avec
Jésus. Ainsi I'Eglise devient-elle plus
jeune, plus agile, plus ouverte aux nou-
velles générations. A Vatican II, cepen-

dant, Balthasar ne fut pas invité, par
une exclusion que Lubac qualifia de
scandaleuse. Le chemin de Ratzinger
fut au contraire différent. Appelé trés
jeune A Bonn pour enseigner la théolo-
gie fondamentale, il simposa rapide-
ment A l'attention des spécialistes et
des hommes d'Eglise au point que le
cardinal de Cologne, Josef Frings, 4
I'époque président des évéques alle-
mands, le choisit comme son expert,
comme peritus au Concile. Il joua un
role significatif dés la veille de I'ouver-
ture : le 10 octobre 1962, il tint devant
les évéques allemands une conférence
ou il fit voir avec sévérité les limites du
document préparatoire, le De fontibus
(Les sources : Ecriture et Tradition) dont,
selon ses auteurs romains, les peres
conciliaires auraient d partir pour éla-
borer la future constitution sur la Révé-
lation divine. Il conduisit ainsi les

9 Voir E. GUERRIERO, Hans Urs von Balthasar, Paris, Parole et Silence, 20132, annexe,

p. 365 sv.

10 Raser les bastions, Paris, Seuil, 1952 (texte abrégé dans Dieu vivant 25, 1953,

pp. 17-32).



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

évéques allemands a repousser ce docu-
ment et A faire apparaitre indirectement
une nouvelle majorité conciliaire qui
déterminera le déroulement de 'assem-
bléel, De fait, l'apport principal de
Ratzinger & Vatican II fut sa contribu-
tion 2 la constitution sur la Révélation.
En rapport avec ses travaux précédents,
en particulier sa thése d’habilitation sur
saint Bonaventure, Ratzinger proposait
un concept de Révélation non statique,
non métaphysique, mais lié aux inter-
ventions de Dieu dans 'histoire d'Israél
et de Thumanité, Plus précisément, il ne
parlait pas d'une Révélation déja bien
définie dés le début, mais de multiples
interventions ou Dieu se révélait, dont
la derniére, centrale et définitive, est liée
a la figure de Jésus-Christ. Le rapport
Ecriture-tradition n'est donc pas sta-
tique, mais il est toujours lié au don
de la grice, A la présence de Jésus et
de son Esprit, 4 la capacité de compré-
hension des exégétes, mais aussi des
saints sous la conduite des responsables
ecclésiastiques, les évéques et le pape.

2.2. L'épreuve décisive

Don de la grice, I'événement conci-
liaire portait aussi avec lui des piéges
qui ne tardérent pas A se manifester.
Balthasar le vit de loin, de l'extérieur,
et lanca un premier avertissement dans
une série de petits volumes qui firent
grand bruit et attirérent alors au théo-
logien (qui dans les années cinquante
avait failli étre condamné pour un pré-
tendu progressisme) la réputation
d’étre passé a la réaction. Il suffira

seulement de mentionner la plus
fameuse des ceuvres polémiques de Bal-
thasar, Cordula ou I'épreuve décisive 2.
L'ceuvre était une critique de l'esprit du
temps, d'une théologie trop accommo-
dante. Balthasar, au contraire, voulait
préserver le centre chrétien quest la
force de la croix et la nécessité d'une
décision personnelle qui implique le
témoignage et le martyre, 'épreuve déci-
sive 3 laquelle nul chrétien ne peut
échapper. Ni l'ouverture au monde ni
la volonté de dialogue ne peuvent se
passer du scandale de Celui qui par
amour fut élevé sur la Croix. Et si, en
paraphrasant le titre d'une autre ceuvre
polémique de Balthasar '3, le monde est
comme un grand orchestre, il ne
devient tel qu'a l'arrivée du chef
d'orchestre, lorsque du son disparate
de chaque musicien on passe i la sym-
phonie qui nait du son harmonieux de
tous les instruments.

Ratzinger aussi, qui avait pourtant
participé A toutes les sessions conciliai-
res, commenca rapidement 2 élever la
voix contre les tenants de 'herméneu-
tique conciliaire qui, 3 force d'interpré-
tations, couraient le risque de vider la
foi de ses contenus. En particulier, au
Katholikentag de Bamberg en 1966,
invité A présenter la situation des catho-
liques apres le Concile, il parla d'un
certain malaise, d'une atmosphére de
froideur ainsi que de désillusion qui se
notait en particulier dans le domaine
liturgique, dans le rapport entre 'Eglise
et le monde et dans I'cccuménisme.
Ratzinger fut encore plus sévére dans

11 Voir E. GUERRIERO, Serviteur de Dieu et de 'humanité. La biographie de Benoit XV,

Paris, Mame, 2017.

12 Cordula ou I'épreuve décisive, Paris, Beauchesne, 1969.
13 La Vérité est symphonique, Paris, Parole et Silence, 2000.



96 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

son livre, Foi chrétienne d’bier et dau-
jourd’hui, publié en 1968. A partir
encore une fois de la question hermé-
neutique, l'exemple de Jean le chanceux
heureux et béat, prototype du théolo-
gien sans cesse optimiste, devint vite
fameux. Il échange les vérités de la foi
contre des opinions du moment, de
moins en moins convaincantes. Et 4 la
fin, comme Jean le Chanceux qui, parti
avec un lingot d’'or qu'il échange en
chemin contre des produits de valeur
toujours moindre, finit par se retrouver
avec une pierre 3 aiguiser dans les mains,
quil finit par jeter, de méme le théolo-
gien finit-il par porter des opinions dont
personne ne sait que faire. L'avertisse-
ment aux théologiens et aux hommes
d'Eglise s'accompagne chez Ratzinger
du désir de protéger la foi des simples,
de la conscience que la foi ne constitue
pas une enceinte protégée dont sont
exclus les faibles et les pécheurs, mais
qu'elle est un soutien solide 2 la frater-
nité universelle. A tous ceux qui, apreés
Soixante-huit, étaient sur le point de
quitter I'Eglise parce qu'ils ne voulaient
pas appartenir 4 une communauté qui,
par son passé historique comme par des
visions théologiques réductrices, sem-
blait exclure les pauvres, les faibles, les
exclus, les damnés, Ratzinger montrait
une fraternité inclusive s'étendant i tous
les enfants dAdam. A cet égard il suffit
de citer le volume La Fraternité chré-
tienne 4, dans lequel le jeune auteur
affirmait que la fraternité ne reposait
pas seulement sur la commune origine
charnelle de 'homme, mais sur son élec-

tion commune de la part de Dieu. De
fait, le Dieu d'Israél est le Dieu de tous
les peuples. A travers Israél, Il veut
sauver tous les hommes. Et si cela
n'est pas possible i travers le peuple
des douze tribus, la rédemption devient
effective A travers Jésus Christ et le
peuple reposant sur le fondement des
douze apdtres. Le concept était ensuite
repris avec force dans la seconde partie
de Foi chrétienne d’hier et d’aujourd’bui &
partir du vers conclusif de la Divine
Comédie: « Lamour qui meut le soleil
et les autres étoiles '° ». Ratzinger expli-
quait: selon saint Jean, Jésus est le
Logos, le Verbe, la parole. Son exis-
tence, qui culmine avec la mort sur la
croix, est aussi sa parole d'amour. Il
n'est donc pas un fragment perdu par
hasard dans l'univers, mais la parole
d'amour qui vient du Pére par amour
des hommes. A travers la Croix se
dévoile donc 'amour qui est la nature
de Dieu, le sens du monde et de 'his-
toire, le chemin par lequel tout homme
peut atteindre Dieu. Comme on peut le
voir, les deux amis théologiens parve-
naient, par des voies différentes, a la
méme conclusion, le ferme rappel des
dogmes centraux du christianisme:
lincarnation et la mort sur la croix de
Jésus, son envoi par le Pére et le mystére
de la Trinité.

2.3. La revue Communio

Comme on le sait, Balthasar et Ratzin-
ger furent parmi les fondateurs de la
revue Communio, une revue qui, dans

14 Die christliche Briiderlichkeit, Késel Verlag, Miinchen, 1960.

15 DANTE, Comédie, troisieéme partie, Paradis, chant XXII1, v. 145 : L’amor che move il
sole e l'altre stelle. Ratzinger a été particuliérement frappé par ce vers de Dante qu'il
citera encore 3 de nombreuses reprises, en particulier dans sa premiére et principale

encyclique, Dieu est amour.



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

la pensée balthasarienne, devait étre
écrite et pensée non seulement par
des théologiens de bureau, mais aussi
par des personnes d'Eglise consacrées
a la priére et engagées dans la vie chré-
tienne. Avec cette nouvelle publication,
ils voulaient apporter leur soutien au
pape et A tous ceux qui travaillaient
pour la difficile ceuvre de purification
et de rénovation de I’Eglise, et d'autre
part ils reconnaissaient I'urgence d'élever
la voix, de défendre la foi des simples,
des laics plongés dans l'incertitude
devant tant de changements dont ils
ne parvenaient pas i comprendre le
sens. Balthasar, 3 qui revint dés le
début la tiche de coordonner les travaux
de la nouvelle revue, trouvait que son
programme de raser les bastions avait été
mal compris. Il ne voulait pas favoriser
une sorte d'imitation, d'adéquation des
chrétiens 2 l'esprit du temps, mais libé-
rer le terrain pour qu'on vit plus claire-
ment 'amour briilant de Jésus Christ a

l'origine de sa venue au monde, de sa
mort et de sa descente aux enfers. Le
théologien de Gloire [Herrlichkeit]
concluait : aujourd’hui comme toujours,
il ne s'agit pas d'héroisme, mais du cou-
rage de vivre 4 la suite du Christ [sequela
Christi], de mettre en pratique ses béa-
titudes, de suivre le chemin d'amour qui
I'a conduit 2 la mort et la résurrection.
Le programme de « communio » donna
forme 3 la structure méme de la revue,
Elle devait étre composée de théologiens
et de laics ensemble, elle ne devait pas
avoir de direction unique, mais les dif-
férentes rédactions nationales étaient
invitées A tenir compte des exigences
de leur propre communauté ecclésiale.
De plus, la partie théologique, doctri-
nale, devait étre complétée par une
partie dattestations, liée & la vie de la
communauté chrétienne, dans laquelle,
3 coté du magistére des pasteurs et des
théologiens, il fallait aussi donner place
au magistére des saints.

3. La fidélité au monde

J'en viens A ce qui me permet de définir
le trait distinctif de la pensée et de 'action
des deux amis théologiens : leur fidélité
i Dieu et a I’Eglise, aux hommes, aux
simples, et méme au cosmos tout
entier, parce que, selon l'expression de
Balthasar, cest 1a le monde dans lequel
est venu Jésus, pour lequel il s'est incarné,
a apporté son Evangile et donné sa vie.

3.1. La collaboration avec
Adrienne von Speyr (1902-1967)

« Suivre les conseils de Jésus, sans aban-
donner sa place, au cceur du monde *© »

Clest ainsi que Balthasar résumait son
programme de vie dans l'un de ces
bilans périodiques qui sont des guides
précieux pour comprendre I'évolution
de sa pensée. Le tournant dans la direc-
tion de la fidélité au monde est lié i la
rencontre avec Adrienne von Speyr, et
avec ses expériences mystiques qui ont
permis 4 son confesseur et pére spirituel
de développer la théologie du Samedi
saint. Dans sa descente aux enfers,
Jésus n'avait pas seulement vaincu le
péché, mais il avait aussi manifesté le
mouvement originel de I'amour de
Dieu. Ce mouvement n'était pas tant

16 Hans-Urs VON BALTHASAR, Kleiner Lageplan zu meinen Biichern, Johannes Verlag,

Einsiedeln 1955, p. 25.



98 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

tourné vers le haut comme on l'avait
pensé instinctivement pendant des sie-
cles, mais c'était une kénose, une des-
cente 3 la suite du premier regard
d’amour du Pére qui engendre le Fils,
lui donne sa nature et sa liberté dans
I'Esprit damour. De son cdté le Fils ne
retient pas sa nature pour lui-méme
comme une propriété exclusive, mais
la restitue dans son intégralité au
Pére toujours dans 'Esprit d'amour.
La kénose de I'amour trinitaire a une
suite dans la création du monde et de
I'homme 4 l'image du Fils. Et lorsque
I'homme s'éloigna de la maison du Pére,
le Fils ne retint pas comme un privilége
inaliénable d’étre comme Dieu, mais se
vida lui-méme en prenant la condition
d’esclave, en devenant semblable aux
hommes pour les ramener par son
amour 2 la maison du Pére (hymne
des Philippiens). La kénose d’amour
est donc, pour Adrienne et Balthasar,
le nouveau point de départ, le levier
d’Archimeéde qui permet de soulever
le monde. En participant A cette des-
cente d'amour, le chrétien peut offrir 4
ses fréres et A tous les hommes son
témoignage d’'amour. Balthasar écrivait
avec force dans un de ses plus célébres
écrits ecclésiologiques

On ne peut choisir Dieu et exclure le
monde. [...] Le Fils du Pére éternel se

fait homme et «'un de nous » 7.

Et si dans la vision théologique de
Balthasar les monastéres de vie contem-
plative conservent toute leur perti-
nence théologique, il est tout aussi
vrai que l'engagement des chrétiens
dans le monde, leur lien avec les

fréres humains, ne doit pas diminuer
pour autant.

3.2. La Communauté Saint-Jean

La collaboration entre Adrienne von
Speyr et Balthasar ne se limita pas 4 la
réflexion théologique. Elle se traduisit
rapidement dans la décision de fonder
la Jobannesgemeinschaft, la Commu-
nauté Saint-Jean, A cette communauté
furent invités des jeunes, garcons et
filles, pour servir I'Eglise en vivant
dans le monde, exercant leur profession
et vivant leur vie comme un témoignage
silencieux de I'Evangile’ Selon le
modeéle déja proposé par des fondateurs
plus ou moins anciens, ils n'ont pas
besoin de défendre leur régle de vie,
parce que leur vie silencieuse et chari-
table parle pour eux, et constitue la plus
convaincante apologie de 'amour chré-
tien. La spécificité de la Communauté
Saint-Jean est proprement cette fidélité
au monde, aux hommes pour qui Jésus
est venu, a annoncé I’Evangile et a
donné sa vie.

3.3. Les laics et les conseils
eévangeliques

Une pensée particuliérement chére a
Balthasar fut celle du rapport entre les
laics et les conseils évangéliques. Dans
la tradition chrétienne, la vie selon les
conseils de pauvreté, de chasteté et
d'obéissance a toujours été lide A la vie
religieuse. Balthasar, au contraire, pen-
sait également possible et fécond le lien
entre la vie laique et la vie selon les
conseils qui impliquent une suite radi-
cale, la pureté de la vie chrétienne. La

17 Sponsa Verbi, Morcelliana, Brescia, 1985, p. 429.



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

beauté de ce témoignage, soutient Bal-
thasar, ne doit pas intéresser seulement
un nombre limité de personnes mais
doit se dissoudre, comme le sel dans
la pite, dans tout le corps de I'Eglise.
Une autre donnée attestée par la tradi-
tion est que les conseils pratiqués dans
la vie religieuse témoignent de la
dimension eschatologique de la vie
chrétienne. Cette caractéristique indis-
sociable, selon Balthasar, se trouve
pourtant complétée et balancée par le
témoignage de la dimension incarnée.
Clest proprement en cela que consiste
la spécificité des chrétiens qui vivent
les conseils évangéliques au ceceur
du monde. Ils rendent d’'une cer-
taine maniére visible la promesse du
Seigneur :

Personne n'aura laissé maison, fréres,
seeurs, mere, pére, enfants ou champs a
cause de moi et a cause de 'Evangile, sans
recevoir au centuple maintenant, en ce
temps-ci, maisons, fréres, sceurs, meéres,
enfants et champs avec des persécutions,
et dans le monde & venir la vie éternelle

(Marc 10, 29).

3.4. L'amitié avec
les mouvements

Prétre, théologien et homme d'Eglise,
Balthasar n'a pas limité son attention &
la Communauté Saint-Jean : il fut toute
sa vie A la recherche de germes nou-
veaux de vie chrétienne, de formes

ecclésiales de la présence chrétienne
au monde: de ce quon appelle les
instituts séculiers jusqu'aux mouve-
ments qui ont représenté la véritable
nouveauté de la vie de I'Eglise au
xX¢ siecle’®. Balthasar montra tout
de suite de lintérét pour 'Opus Dei,
le premier institut séculier reconnu
par I'Eglise. Mais cependant il adressa
ensuite de sévéres critiques A I'Opus et
poussa un soupir de soulagement
quand il apprit que la fondation de
don Escriva de Balaguer ne se considé-
rait plus comme un institut séculier *°.
Une autre amitié chére & Balthasar est
celle de don Divo Barsotti (1914-2006)
auquel l'unissait la passion de la litté-
rature, mais aussi la recherche de
formes de vie chrétienne non tentées
par la fuite du monde, mais prétes a
relever le défi de la présence chrétienne
au monde. Don Barsotti écrivait dans

une page de son journal de 1964 :

La raison d’étre de la Communauté est
le primat de la vie de priére et de I'union
a Dieu — primat qui jusqu’ici semblait étre
la fin de la vie du cloitre et doit étre
aujourd’bui la fin de tous les fils de Dieu
— dans le mariage et en dehors, dans le
monde et dans le cloitre. Pour cela, qui vit
dans la solitude et dans le silence doit vivre
sans se détacher, mais en restant uni a celui
qui vit dans le monde, et celui qui vit dans
le monde ne doit pas se sentir détaché, mais
doit étre uni & celui qui vit dans la solitude

et le silence <O,

18 Pour ce paragraphe, voir en particulier Sponsa Verbi, Saggi teologici II, Morcelliana,

Brescia, 1985, p. 290-302.

19 Voir P. HENRICI, “Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar”, op. cit., p. 40.
20 D. BARSOTTI, Ebbi a cuore eterno : diario mistico, 1962-1965, Rusconi, Milan, 1981,

15 octobre 1964.

* 99



100 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Il n'est dés lors pas surprenant que la
fondation de don Barsotti, la Commu-
nauté des Fils de Dieu, présente quelques
traits qui la rendent semblable 4 la
Johannesgemeinschaft de Balthasar.

Une autre amitié importante fut celle
avec don Luigi Giussani (1922-2005)
et avec le mouvement Comunione e
Liberazione. La premiére et peut-étre
la plus importante rencontre entre les
deux hommes d’Eglise se déroula a Ein-
siedeln ol s'était réuni un groupe de
CL des universités de Fribourg, Berne
et Zurich. Parmi eux se trouvaient le
futur cardinal Scola, ordonné prétre
depuis peu, et le futur évéque de
Lugano, Eugenio Corecco. Balthasar
prononga 2 leur invitation deux confé-
rences qui furent rassemblées dans le
volume L’Engagement du chrétien dans le
monde>" publié par la Jaca Book avec
les commentaires de don Luigi Gius-
sani aux deux lecons de Balthasar.

La premiére affirmation de Balthasar
est la suivante: avant I'engagement
de 'homme, il y a l'engagement de
Dieu pour le monde. Don Giussani
commente :

Le monde attend en fait quelque chose qu’il
ne peut pas construire tout seul. Et la réponse
de Dieu est le Christ, « 'homme Christ »,
qui est « Lamour de Dieu pour nous ». Alors
qu’est-ce que le chrétien dans le monde ?
Quelqu'un qui porte au monde ce que le
monde attend sans le savoir: le Christ®2.

Une autre observation importante
que fait Balthasar est celle-ci: « Ce
n'est pas A nous de construire 'unité
de I'Eglise, c'est le Christ mort et res-
suscité qui est 'unité ». Don Giussani
commente : « Ce ne sont pas nos expé-
riences qui construisent l'unité, mais
C'est cette unité qui fonde nos expérien-
ces », et encore: « La premiére chose 4
faire pour s'engager dans le monde, ce
n'est pas faire ni construire, mais accep-
ter cet engagement que Dieu a pris

envers nous 23 ».

Aprés cette premiére rencontre si
significative, les contacts continuérent
avec une intensité croissante par la
publication de la revue Communio et
de nombreuses traductions de Baltha-
sar chez Jaca Book, une maison d'édi-
tion qui, dans l'inspiration sinon
formellement, était liée 3 Comunione e
Liberazione.

3.5.

De son coté aussi Ratzinger s'in-
téressa et participa 3 de nouvelles
formes de vie chrétienne. Professeur a
Ratisbonne, il eut parmi ses éleves le
jeune Ludwig Weimer (n. 1940) qui lui
fit connaitre la Katholische integrierte
Gemeinde. 11 s'agit d'un petit mouve-
ment qui, aprés Thorreur de la Shoah,
s'est attaché A redécouvrir la racine
hébraique de la foi chrétienne. Toute-
fois, le chemin de la Communauté, sur-
tout A ses débuts, ne fut pas facile.

21 Hans Urs von BALTHASAR et Luigi GIUSSANL, L'impegno del cristiano nel mondo,
Jaca Book, Milan, 1971. Tr.fr., L'engagement de Dieu, Paris, essai / Desclée, 1990.

22 Voir A. SAVORANA, Vita di don Giussani, Rizzoli, Milano 2013, p. 426.

23 Voir A. SAVORANA, op. cit., p. 427.



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

L'originalité de la forme de vie de la
Communauté, qui s'inspire idéalement
de la premiére communauté chrétienne
de Jérusalem et plus concrétement du
modele des kibbutzim israéliens, a sou-
levé des soupgons. Les responsables de
la Communauté ont cherché a plu-
sieurs reprises i rencontrer les évéques
pour expliquer leur position, mais en
vain, Parmi le petit nombre qui prit la
défense de la Communauté, il y eut le
théologien Ratzinger qui soutint que
prier est de toute facon le droit de
tout fidéle. Quelques années plus
tard, devenu archevéque de Munich,
Ratzinger approuva officiellement les
statuts de la Communauté dans le dio-
cése de Munich. L'amitié continuera
encore aprés le départ de Ratzinger 4
Rome comme préfet de la Congréga-
tion pour la doctrine de la foi et comme
pape. On trouve l'écho de cette amitié
dans le petit volume si important de
Ratzinger : L'unique alliance de Dieu et
le pluralisme des religions >, dans lequel
celui qui était alors préfet de la Congré-
gation pour la doctrine de la foi déve-
loppait le théme de la réconciliation
entre les juifs et les chrétiens, sans
abandonner leur foi respective, mais

en sefforcant d'approfondir les racines

communes 2 5.

3.6. En 1998 se tint 2 Rome le
Congrés mondial des mouvements
ecclésiaux et des communautés nouvel-
les. A cette l'occasion, le cardinal
Ratzinger tint une conférence intitulée :
Les mouvements ecclésiaux et leur situa-
tion théologique®®
enthousiasme par les représentants

, accueillie avec

des mouvements. Dans sa conférence
le cardinal partait d'une constatation:
alors qu'on parlait d'hiver dans I'Eglise,
«il y a quelque chose que personne
n'avait prévu: 'Esprit saint avait
demandé de nouveau la parole?” ».
Des jeunes appartenant au Chemin néo-
catéchuménal, 3 Comunione e Libera-
zione, au Rinnovamento nello spirito,
aux Focolari, demandaient i vivre
I'Evangile dans son intégralité et avec
dévouement. Certes, poursuivait le car-
dinal, il y avait de la partialité et des
excés typiques de toute réalité humaine.
Mais comment ne pas reconnaitre l'ac-
tion de I'Esprit? Et les pasteurs de
I'Eglise ne pouvaient pas se poser seu-
lement comme des juges sévéres comme
si ce n'était pas seulement aux mouve-

24 L'unique alliance de Dieu et le pluralisme des religions, Parole et Silence, Paris, 1999.

25 Pendant ce temps, 4 l'occasion de la célébration du cinquanti¢éme anniversaire de
Nostra aetate, la déclaration conciliaire sur I'Eglise dans le monde contemporain, le
Conseil pontifical pour le dialogue avec le judaisme invitait les évéques et les théologiens 2
approfondir et développer la théologie présente dans le document conciliaire. I%épon—
dljmt A cette invitation, Benoit X VI puf[))h'a un texte daté d'octobre 2017 et il est signé
Joseph Ratzinger — Benoit XVI pour indiquer que, probablement, il s'agit dun
document sur lequel Ratzinger avait commencé 3 travailler lorsqu'il était cardinal
avant de le terminer lorsqu'il était pape. Le pape émérite y poursuit effectivement la
tentative de donner un fondement théologique au traité De Judaeis qui, comme il 'écrit
lui-méme, est souvent devenu Contra Judaeos (J. RATZINGER / BENOIT XVI,
L'Alliance irrévocable, Paris, Parole et Silence, 2018).

26 Le texte est contenu dans le volume Les Mouvements dans ['Eglise, éd. par le Conseil
pontiﬁcal pour les Laics, LEV, Cité du Vatican, 1999, p. 23-41, ou encore in
J. RATZINGER, L'irruption de I'Esprit. Les nouveaux mouvements dans I'Eglise, Paris
Parole et Silence, 2006.

27 J. RATZINGER, L'irruption de Esprit, cit., p. 14.

Eli()

Guerriero

¢ 101



102 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

ments 3 s'adapter aux institutions ecclé-
siales. Ce sont elles, au contraire, qui
doivent s'adapter pour accueillir les nou-
velles irruptions de I'Esprit. Le cardinal
poursuivait avec une seconde affirma-
tion encore plus surprenante : non seu-
lement les mouvements ne sont pas
contraires i I’Eglise, mais au contraire
ils appartiennent 3 ce que les théolo-
giens appellent la succession aposto-
lique. Pour appuyer cette surprenante
affirmation, le cardinal argumentait:
idéalement autant que chronologique-
ment, il a d'abord existé une Eglise
universelle et ensuite une Eglise
locale. Jésus a de fait confié aux douze
apotres la tiche de répandre son mes-
sage jusqu'aux confins de la terre. Cest
de l'activité missionnaire des apdtres
que sont nées ensuite les églises locales.
Les évéques, par conséquent, ne doi-
vent pas seulement se préoccuper de
maintenir l'unité interne de I'Eglise‘
Ils doivent également porter le souci
de la diffusion de I’Evangile, tendre

l'oreille et tourner leur regard pour per-
cevoir les nouvelles irruptions de 'Es-
prit. Du reste, en considérant ['histoire
de I'Eglise, il y a des réalités ecclésiales
qui peuvent étre considérées comme
précurseurs des mouvements : le mona-
chisme, le retour 4 l'Evangile défendu
par saint Francois, le mouvement mis-
sionnaire lancé par saint Ignace de
Loyola, les nombreuses initiatives
sociales du XIX® siécle qui eurent bien
souvent des femmes 4 leur origine.
L'écho suscité par les paroles du cardi-
nal s'entendit encore I'année suivante
quand se réunirent 3 Rome des évéques
et des cardinaux invités 4 leur tour par
le Conseil pontifical pour les laics. Ils
firent part de leur difficulté au cardinal
qui leur répondit : les mouvements sont
pour I'Eglise des dons qui ne devien-
nent féconds que si on accepte la souf-
france qu'ils suscitent. Ils offrent en
retour une expérience joyeuse et I'esprit
de familiarité indispensable  la société
de masse.

Conclusion

Le titre de cet article, Quand Dieu séme
le feu au ceeur du monde, voulait rappe-
ler 'enthousiasme de quelques ceuvres
de jeunesse de Balthasar comme Grains
de blé: Aphorismes®®, Le Ceeur du
monde2°, ou encore De Uintégration.
Aspects d'une théologie de Ihistoire 0. 11
me semble aussi que I'on peut dire qu'on
trouve dans ces livres un fort écho de
l'intense collaboration entre Adrienne
von Speyr et Balthasar. Clest de cette
collaboration que provient ce courage

28 2 vol., Arfuyen, Paris, 2003 et 2004.
29 Paris, Saint-Paul, 1956.

30 (Das Ganze im Fragment ] DDB, 1970.

que Ratzinger a souvent rappelé avec
admiration, en particulier & I'occasion
des vingt ans de la fondation de la
revue Communio et lors des funérailles
du Pére Balthasar 4 Lucerne. Nul
besoin donc d'avoir peur d'étre petit,
nul besoin de craindre que les chrétiens
puissent perdre leur influence sur la
politique mondiale. Il est au contraire
important qu'ils continuent de témoi-
gner des conseils évangéliques dans le
monde, qu'ils n'affadissent pas le sel qui



Quand Dieu seme le feu au coceur du monde

leur a été confié, qu'ils continuent a étre
« ferment de la vie de I'Evangile dans le
monde ®! ». Le reste se fera par I'enga-
gement de Dieu pour les hommes, par le
grain de feu que Dieu a semé dans le
monde. Clest ce qui permet de com-
prendre l'amour de Balthasar pour la
beauté qui vient de Dieu et reconduit
vers Lui, 'amour et la dévotion de Bal-

thasar et Ratzinger pour les saints qui, 4
chaque fois, témoignent de la radicalité
chrétienne, de la joie de la réponse de
I'homme 4 Dieu, la passion de Ratzinger
pour l'écologie parce que le monde et la
terre nous ont été donnés par Dieu
comme un jardin A cultiver et A trans-
mettre avec amour A ceux qui viendront
aprés nous.

Traduit de l'italien lpar Cécile Margelidon et ].-R. Armogathe. Titre orzéginal: 1l seme
a

infuocato di dio ne
agli womini e alla creazione.

cuore del mondo 32. Von Balthasar — Ratzinger e

fedelta a Dio,

Elio Guerriero (né en 1948) fut responsable, chez Jaca Book, de la
publication en italien des oeuvres de Hans Urs von Balthasar. Il est
lauteur de plusieurs ouvrages sur le théologien suisse. Il a également
assumé l'édition italienne des oeuvres du cardinal Henri de Lubac,
ainsi que de nombreux ouvrages de Joseph Ratzinger-Benoit XVI. Il a

été directeur de Uédition italienne de Communio.

31 ]. RATZINGER, L'irruption de I'Esprit, cit., p. 96.

32 Conférence donnée 4 Bile le 16 juin 2018 4 l'invitation de la Balthasar Stiftung et de
la ]lo}}llannesgemeinscha& A l'occasion de la célébration annuelle de la mémoire du Peére
Balthasar.

Elio

Guerriero



Prochain numeéro
mars-avril 2023

La mémoire



Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et Communio

Lorsque Joseph Ratzinger en 1981 est
devenu préfet de la Congrégation pour
la doctrine de la foi, il s'est retiré de la
rédaction de la revue allemande. Il m'a
invité peu aprés dans son appartement
au Palais du Saint-Office, m'a offert

Cependant, en quittant la rédaction,
Joseph Ratzinger n'a nullement renoncé
a son intérét pour la revue. Et méme
comme pape, il a continué de lire atten-
tivement chaque livraison de la revue,
en donnant si besoin un avis critique au
rédacteur en chef ou A tel de ses vieux
amis. A chaque rencontre, il me deman-
dait d'abord des nouvelles de la revue.

Son lien persistant avec Communio ne
reposait pas sur de vagues souvenirs : il
se sentait lié par la pensée, et avait
conservé des liens amicaux avec les

Outre ces relations personnelles, le
cardinal a montré son engagement
durable dans la revue a l'occasion du
vingtiéme anniversaire de son existence.
Par respect pour lui, nous I'avons fété a

une chaise et m'a demandé si j'étais
prét a accepter de lui succéder dans la
rédaction allemande. Surpris par cet
honneur, je ne pouvais pas refuser:
clest ainsi qu'une nouvelle phase de
ma vie a commencé.

fondateurs, et en premier lieu avec
Hans Urs von Balthasar.

11 lui avait préparé, pour son quatre-
vingtiéme anniversaire, une trés belle
féte au Chiteau Saint-Ange, avec un
concert de piano et une réception en
soirée sur la terrasse. Et lorsque Bal-
thasar devait lui-méme devenir cardi-
nal, Ratzinger lui a offert toute l'aide
imaginable. Et quand Dieu (comme
Balthasar semble l'avoir prévu) a
devancé l'élévation au cardinalat, cest
Ratzinger qui a préché l'oraison funé-

bre aux funérailles & Lucernel.

Rome, et le cardinal a prononcé le dis-
cours d'ouverture A 'Université grégo-
rienne. Il s'agissait de bien plus que d'un
simple discours officiel : sous le méme
titre que larticle fondateur de Baltha-

1 Le texte, traduit dans Communio en 1989 a été repris dans Joseph Ratzinger, La
communion de foi, t. 1, collection Communio, Parole et Silence, 2008, pp. 163-168.

Peter. o
Henrici, sj

« 105



106

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

sar : Communio : un programme, Ratzin-
ger a réinterprété cet éditorial program-
matique 2.

Les trois aspects qu’il a particulié-
rement soulignés pourraient aussi
bien caractériser sa démarche comme
préfet de la Congrégation pour la
doctrine de la foi.

1 — Revenant sur lhistoire de la créa-
tion de Communio, le cardinal a sou-
ligné que la revue avait été fondée
devant l'impossibilité de publier un
ouvrage collectif Mises au point (Klars-
tellungen). Pour une mise au point il
était important que « ce ne soit pas le
non, mais seulement le oui qui puisse
donner 2 une telle entreprise sa stabi-
lité ». «II fallait que le fondement en
soit positif, afin de pouvoir donner
aussi des réponses aux questions
posées ». Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi expose ici sa
propre approche. Il était également
toujours soucieux de mises au point,
pas de condamnations, ce qu'on a sou-
vent méconnu. Méme comme cardinal
préfet, il n'avait pas des pouvoirs illimi-
tés. Devant un groupe de journalistes
internationaux avec qui je lui ai rendu
visite, il répondit 3 une question cri-
tique: « Messieurs, considérez bien
que je ne suis que l'un des sept>». En
tant que président d'une «congréga-
tion» du Vatican, il pouvait prendre
des décisions de procédures, mais pas
de décision définitive 2 lui tout seul.

2 Ibid., pp. 183-196.

3La Congré%ation est constituée d'un College de Membres (Cardinaux et Evéques), a

Le cardinal Ratzinger a profité autant
que possible de ce pouvoir limité, S'il
n'aimait pas une décision prise par les
consulteurs ou ses collégues cardinaux,
il disait: «La question n'a pas encore
été suffisamment mise au point; fai-
sons-la vérifier par un autre groupe
d'experts (pour la plupart externes) ».
Il faudra attendre 'ouverture des archi-
ves pour que L'histoire montre combien
de choses incorrectes ou mauvaises il a
pu empécher ou atténuer.

Le résultat de cette approche était
d’autant plus évident lorsqu'un
deuxiéme document devait surmonter
I'étroitesse d'un précédent.

Ce qui s'est produit avec les deux
documents sur la théologie de la libé-
ration. Le premier document trés
contesté, 'instruction Libertatis nuntius
(1984), qui a mis en garde contre les
influences marxistes, a été suivi d'un
second, complémentaire, l'instruction
Libertatis conscientia qui, deux ans
plus tard (1986), a souligné les aspects
positifs de la théologie de la libération.

Quelque chose de semblable s'est pro-
duit avec le document également fort
contesté Dominus Jesus (2000) sur une
théologie pluraliste des religions. En
1997, le travail du jésuite Jacques
Dupuis Vers une théologie chrétienne
du pluralisme religieux avait été soumis
4 un examen doctrinal — ce qui vou-
lait étre un avertissement adressé 2

\

la téte duque est nommé un Préfet assisté par un Secrétaire, un Sous-secrétaire ainsi
u'un Promoteur de Justice. Il y avait alors sept cardinaux membres de la Congrégation

NdT).



Le préefet de la Congreégation

quelques théologiens indiens. Dupuis a
largement répondu aux inquiétudes
exprimées, et cette réponse a ensuite
servi de base pour la déclaration Domi-
nus Jesus. Dupuis pouvait alors, sur
cette base, souscrire A un monitum
trés mesuré. Et pour une mise au
point supplémentaire, le cardinal a
chargé un de ses plus importants colla-
borateurs, le jésuite Katl Josef Becker,
de préparer un ouvrage collectif inter-
national et pluridisciplinaire sur la
théologie des religions.

Un troisiéme exemple me concerne:
en 1997, jai écrit une Lettre cecumé-
nique avec le président de I'Eglise réfor-
mée de Zurich. Comme il fallait s’y
attendre, nos bréves remarques finales
sur L'hospitalité eucharistique ont été
dénoncées 4 la Congrégation pour la
doctrine de la foi. Le cardinal Ratzinger
m'invita 3 une rencontre privée pour me
faire part de ses préoccupations. Il a
compris mon explication — que nous
avions dii trouver une formule de com-
promis que les deux parties puissent
signer — et il me demanda seulement
de publier un article de mise au point
sur la doctrine catholique de I'eucharis-
tie, ce que javais déja fait. L'affaire en
resta la.

2. Dans le sens du « fondement posi-
tif » évoqué plus haut au sujet du
volume Mises au point, le cardinal a
souligné dans son discours d’ouverture
que le nom de la revue ne devait pas
étre compris au sens de la soi-disant
ecclésiologie de communion, qui n'était
pas encore répandue A 'époque. Malgré
ses diverses éditions, son unité n’est pas
fondée sociologiquement de bas en
haut: elle est théologiquement fondée

« de haut en bas ». Car la véritable com-
munio vient toujours «d'en hauts,
comme un don de Dieu. C'est pourquoi
la mission de la revue doit étre «de
conduire vers ce véritable en-haut ».
Dans cette insistance sur le de arriba
(«du haut») ignatien, le cardinal se
retrouvait avec son ami Balthasar.

Cette vision de «I'Eglise d’en-haut »
l'a aussi engagé dans sa mission la plus
difficile, la loyauté absolue au pape.
Bien que les deux n’aient guére pu
étre plus différents personnellement
et vraisemblablement méme théologi-
quement, il a exécuté les ordres du
pape avec fidélité et compétence.
Cette différence n'est apparue que sur
un plan trés personnel: méme s'il a
respecté la décision du pape de suppor-
ter sa souffrance en public, jusqua la
fin, étant devenu pape, il a choisi une
voie différente et s'est retiré de ses fonc-
tions en temps voulu.

Cette mesure était depuis longtemps
considérée. Le Code de 1983 avait déja
prévu au can. 332, 2 la possibilité de
renonciation du pape. Et la Constitu-
tion Universi Dominici Gregis (1996), 4
laquelle le cardinal a sans doute parti-
cipé, mentionne cette possibilité A sept
reprises. Par la mise en ceuvre de cette
possibilité, le pape Benoit a opéré un
tournant décisif dans I'histoire de

I’Eglise.

3. On pergoit derriére ces deux aver-
tissements pour la revue la préoccupa-
tion fondamentale de Joseph Ratzinger :
le souci d'une théologie véritablement
catholique. Dés sa nomination 4 Rome,
il avait été convenu qu'il serait toujours
autorisé a rechercher et A publier, non

e 107



108

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

seulement comme préfet mais aussi
comme théologien privé — une liberté
quil a également exercée en tant que
pape. Il a dailleurs trouvé en Jean Paul
IT une oreille accueillante: Karol
Wojtyla avait lui-méme conservé sa
chaire de théologie morale tout en
étant archevéque de Cracovie. Mais,
devenu pape, il transformait ses travaux
scientifiques en enseignement pastoral —
les notes de bas de pages de ses catéche-
ses du mercredi montraient bien que le
texte provenait d'un manuscrit inédit.
Ratzinger, en revanche, séparait stricte-
ment son travail théologique de son
enseignement pastoral. Il profitait de la
liberté théologique qui lui était laissée
surtout dans son Schiilerkreis, les rencon-
tres annuelles avec ses anciens étudiants,
auxquelles étaient invités des universitai-
res extérieurs au groupe. Ce qui élargis-
sait 'horizon du cardinal, puis pape, au-
deld de la Commission théologique
internationale.

La théologie a aussi largement déter-
miné son style de gouvernement comme
cardinal préfet. Il appréciait que les
thémes importants 2 venir fussent pré-
parés par une conférence théologique
appropriée, a laquelle n’étaient pas seu-
lement invités des experts « d’esprit
romain ». Comme je l'ai déa dit, pour
les affaires en cours, diverses commis-
sions théologiques et philosophiques,
avec des membres « du dehors » étaient
mises en place, surtout si un résultat
obtenu semblait inexact ou inadéquat.

Un programme presque irréalisable
pour une revue qui, en tant que « catho-
lique », veut non seulement traiter de la

Les textes théologiques ont toujours
dii passer 3 Rome par plusieurs rédac-
tions successives, mais le cardinal
Ratzinger a parfois conduit cette pra-
tique i l'extréme: rarement un texte
pontifical a été travaillé pendant
autant d’'années avec autant de rédac-
teurs et de commissions, que l'ency-
clique Fides et ratio. Elle correspondait
4 un souhait du pape philosophe, mais
n'avait pas été prévue i l'origine comme
une encyclique.

Tous ces événements, restés pour la
plupart dans 'ombre, révelent dans le
préfet de la Congrégation pour la doc-
trine de la foi un théologien qui ne se
contente pas de posséder et de défendre
la vérité, mais s'efforce toujours de la
reconnaitre et de la présenter avec hon-
néteté. Il a montré le méme effort dans
la conférence d’ouverture du vingtiéme
anniversaire de la revue:

Une revue qui porte le nom de Commu-
nio doit avant tout conserver et approfondir
la parole de Dieu, du Diey Trinitaire, de sa
révélation dans Ibistoire du salut des deux
Testaments dont lincarnation du Fils, la
présence de Dieu parmi nous, constitue le
centre. Elle doit parler du Créateur et du
Rédempteur, de 'homme image de Diey et
pécheur, elle doit avoir les yeux fixés sur la
vocation éternelle de Thomme et développer
ainsi, avec la théologie, une anthropologie
qui plonge aux racines. Elle doit faire de la
parole de Dieu une réponse aux questions
des hommes.

théologie, mais aussi de questions
actuelles et de culture. Depuis le tout
début, la revue a essayé d'y répondre



Le préefet de la Congreégation

par ses cahiers de théologie, et le cardi-
nal était prét a donner son nom a un
volume collectif qui reprenait une série
des articles sur le Credo.

En méme temps, il a appelé les rédac-
tions A un examen de conscience. Il a
cité 3 deux reprises dans cette confé-
rence une phrase programmatique de
Balthasar : « Il ne s'agit pas de bravoure,
mais tout de méme du courage chrétien
pour s'exposer. » Et il a interprété cette
phrase pour signifier que la mission de
la revue a pu aussi étre mal comprise :

Ce courage, 'avons-nous eu suffisam-
ment ? Ne nous sommes-nous pas plutot
cachés derriere érudition théologique,
n'avons-nous pas trop cherché & montrer
que nous étions, nous aussi, & la hauteur
de notre temps? Avons-nous vraiment

proclamé la Parole de la foi de fagon
compréhensible pour atteindre le caeur
dans un monde affamé ou sommes-nous
la plupart du temps demeurés dans le
cercle étroit de ceux qui se renvoient la
balle dans leur langage de spécialistes ?

Prés de trente ans plus tard, cet aver-
tissement n'a rien perdu de son actua-
lité, notamment pour les principales
rédactions de la revue.

Nous restons donc pour cela redeva-
bles 4 Joseph Ratzinger. Nous le remer-
cions de tout ce qu'il a pu faire comme
cardinal et comme pape pour toute
I’Eglise, mais aussi pour notre revue.
Et surtout nous le remercions pour
étre resté, pour nous et pour toute
I'Eglise, le rappel d'un attachement iné-
branlable i la vérité.

Traduit de Uallemand par Jean-Robert Armogathe.

Peter Henrici, sj., né en 1928, professeur honoraire a I'Université ponti-
ficale grégorienne, évéque auxiliaire émérite de Coire (Ziirich) de 1993 a
2007, est président d’honneur de Communio Internationalis.



La revue Communio, c'est aussi:

- un site web communio.fr, pour commander un
numero ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numeéros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numeros de 1975 a 2019 sont télechargeables
gratuitement.

- une Lettre d'information bimensuelle gratuite:
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d'accueil dans la rubrique « Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr




«Iln'y a que la réalité du Christ qui suffise » —

Joseph Ratzinger est un authentique
catholique bavarois: capable de saisir
et de faire saisir le vrai sens de la vie
(les pages sur la Baviére dans Ma vie.

Souvenirs

sont d'une rare poésie). Son
secret est qu'il l'affronte comme un
devoir. Epris de la personne en tant
quelle participe a la vie du peuple pour
lequel il est naturel de se donner sans

«Il n'y a que la réalité du Christ qui
suffise® ». Cette affirmation exprime la
conviction profonde qui traverse toute
I'ceuvre de Benoit XVI. Son parcours
ecclésial et théologique est une affirma-
tion énergique de Jésus Christ comme
«la réalité effective qui devient événe-
ment dans la Révélation chrétienne ».
Clest l'unique nécessaire, capable de
donner 'ultime satisfaction au regard
qui examine de maniére critique la réa-
licé. Déja, du temps de sa thése sur
Bonaventure, Ratzinger avait miri
avec clarté 'idée que la Révélation
n'est pas séparable du Dieu vivant qui
interpelle toujours la personne vivante
quil atteint. De ce noyau dur surgit une
attention permanente 4 I'Eglise, enten-
due comme un organisme vital 2
I'ceuvre dans I'histoire des hommes et
des peuples. Clest ce rapport fort entre
Révélation et histoire, vécu dés l'en-

1.

2.

Joseph Ratzinger

réserve, Ratzinger pratique un don de soi
quotidien tenace, toujours invisible.
L'ascése, I'éthique et le gouvernement
ne sont jamais chez lui des fins, mais
des moyens: la fin est le bien-étre de la
personne et de la communauté. Nous
pourrions dire, en termes médiévaux,
que cest la « convenance» du moi et
du nous avec une vie pleinement réalisée.

fance dans la foi de la famille et I'Eglise
populaire de Baviére, qui constitue,
selon moi, la caractéristique méthodo-
logique qui sert de fil d’Ariane A travers
tous les écrits de Joseph Ratzinger et
qui finit par caractériser, au fil des
années, le jeune étudiant, le professeur,
le pasteur, le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et le pontife.
Clest ici, tout bien considéré, que se
situe l'origine de la continuité et de
I'évolution de sa pensée. On le voit
bien dés les entretiens avec Peter
Seewald et dans sa monumentale bio-

graphie (1984 pages)°.

Ratzinger propose un langage acces-
sible 4 'homme d’aujourd’hui, le
noyau central de la foi sans pour
autant tourner le dos au donné dog-
matique. La dimension culturelle liée
au fait chrétien n'est donc pas consi-

1]. RATZINGER, Ma vie. Souvenirs. 1927-1977, Fayard, 1998.
2 K. RAHNER - J. RATZINGER, Révélation et Tradition, DDB, 1972.
3 P. SEEWALD, Benoit XVI. Une vie, 2 vol., Chora, 2022.

Cardinal
Angelo

Scola



112

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

dérée comme une médiation entre la
Révélation et I'histoire mais, tout en
respectant les justes distinctions,
comme intrinséque au mouvement
dans lequel la venue du Christ, com-
muniquée dans sa réalité effective,

En regardant le pape Ratzinger, jai
souvent pensé, je ne sais pas si je m'ex-
prime bien, que pour lui 'ascése, c'est-
a-dire le regard et l'interaction avec la
réalité, consiste dans un travail d’iden-
tification au mystére de Jésus Christ.
Dans Le sel de la terre, nous trouvons
cette affirmation: « Pour moi, avoir
affaire 3 Dieu est déja, de soi, néces-
saire, Comme nous devons respirer
chaque jour ... Si Dieu nétait pas ici
présent, je ne pourrais plus respirer ».
Cette identification, qui est au sens
large celle de tout chrétien me semble
mise en ceuvre de maniére ponctuelle et
systématique. Elle engendre une liberté
qui ne perd jamais la joie et fait pénétrer
toujours davantage dans le mystére du
Christ qui s'offre sacramentellement
travers la trame des circonstances et des
rapports quotidiens. Et surtout cette
attitude n’éteint jamais la demande
qui est en termes augustiniens drama-
tique, mais pleine de désir.

Sila genése de la méthode de Ratzinger
se trouve dans l'identification person-

interpelle 'homme et l'histoire. Alors
la théologie n'est pas quelque chose
de désincarné: «J'ai cherché, autant
que possible, 3 mettre clairement
en relation ce que j'enseignais avec l'ac-
tualité * ».

Tous ses écrits — et méme toute sa
conception de la théologie — en sont
marqués.

Clest pour cela que Ratzinger tient 4
ceeur le théme, si balthasarien, du lien
entre théologie et sainteté, La théologie a
atteint ses sommets dans l'histoire lors-
qu'elle a su s'abreuver i la source de la
sainteté: Antoine, Athanase, Benoit,
Grégoire le Grand, Frangois, Bonaven-
ture, Dominique, Thomas. Le discours
sotériologique ne consiste donc pas prin-
cipalement a réfléchir sur les conditions
de possibilité du parcours historique a
travers lequel le Dieu trinitaire a sauvé
I'humanité, mais 4 patler de notre salut.
Parler de la grice n'est pas approfondir
la condition transcendantale de la possi-
bilité d’'une existence surnaturelle, mais
regarder le Christ. « Du moment ot1 il a
assumé la nature humaine, il est présent
dans notre chair et nous sommes pré-
sents en Lui, le Fils> ».

nelle 4 Jésus Christ comme un principe
ascétique concret, le sens de I’Eglise6

4 ]. RATZINGER, Le sel de la terre. Le christianisme et l’Eglise catholique au seuil du
troisieme millénaire. Entretiens avec Peter Seewald, Cerf-Flammarion, 1997.

5 J. RATZINGER, Regarder le Christ. Exercices de foi, d’espérance et d amour, Fayard, 1992.
6 Parmi ses nombreux essais sur I'Egh'se : Foi chrétienne, bier et aujoyrd hui, Mame, 1969
(5¢ éd., Cerf, 2010) ; Le nouveau Peuple de Dieu, Aubier, 19717 Eglise, cecuménisme et
politique, Fayard, 1987 (2¢ éd., 2005); Eglise et théologie, Mame, 1992 (2¢ éd., 2005) ;

Dogme et annonce, Parole et Silence, 2012.



«lln'y a que la réalité du Christ qui suffise » — Joseph Ratzinger

représente, peut-étre, a lintérieur de
cette méthode, le critére de vérification
de la validité de la pensée et de I'action.
L'Eglise elle-méme est comprise comme
le lieu d'un événement qui s'accomplit
dans l'histoire: elle appartient, & sa
maniére, 4 'événement méme de la Révé-
lation. Elle est, comme c'est implicite
dans l'expression « corps du Christ »
chez saint Paul, la communion des fidéles
et « représente la permanence stable et
actuelle, I'étre-13 (An-wesen) du Christ
dans le monde” ». Ainsi le Christ
convoque les hommes et les réunit en
un seul peuple, leur donnant part a sa
puissance rédemptrice.

Il a tiré de I'étude des Péres et des
docteurs de 'Eglise un concept d'expé-

Il me semble que c’est dans ce
contexte qu'il faut situer une autre
constante de la pensée du cardinal. Je
pense au poids de I'Eucharistie dans sa
réflexion théologique 8. Clest la célébra-
tion eucharistique qui nous fait com-
prendre avec plus de précision la nature
du christianisme. Comme le génie
catholique ne cesse de le répéter
depuis des siécles, elle réside tout
entiére dans la sacramentalité. L'Eglise
trouve dans le septénaire sacramentel la
réalisation achevée de la logique de I'In-
carnation et, en méme temps, sa nais-

rience (expérience du peuple de Dieu)
enrichi au contact des philosophes et
théologiens contemporains, qui porte
en lui surtout une attention continue
4 la maniére dont les problémes, les
questions, les peurs, les urgences, les
espoirs et les angoisses de 'homme se
situent dans la situation concréte qui
est la sienne. En second lieu il affirme
que, dans l'Eglise, correspond A cette
expérience vécue un certain primat
sur les institutions et les préceptes.
Cette conception de I'Eglise comme
un milieu expérimental en fait, pour
Ratzinger, un sujet qui agit dans I'his-
toire et le critére de toute action et
pensée chrétiennes.

sance renouvelée dans le cceur de la
personne. Cest en fait dans le sacre-
ment que réside la contemporanéité
entre la vérité éternelle qu'est Dieu et
cette nature dramatique, certes finie,
mais capable d'infini, qu'est 'homme.
A chaque instant de l'histoire, la
vérité chrétienne est contemporaine
de la liberté de 'homme 4 qui elle se
propose. C'est pourquoi jamais la foi ne
se sent étrangére 3 'homme®. Un
divorce entre ces deux péles n'est pos-
sible que dans une réduction de les-
sence du christianisme.

7 K. RAHNER — J. RATZINGER, Révélation et Tradition, DDB, 1972.
8 J. RATZINGER, Le nouveau Peuple de Dieu, Aubier, 1971 ; Peuple et maison de Dieu

dans l’ecclésiologic de saint Augustin, Arte

e-Lethielleux, 2017; Eglise, aecuménisme et

politique, Fayard, 1987 (2¢ éd., 2005); Eg ise et théologie, Mame, 1992 (2¢ éd., 2005).

9 J. Ratzinger, Les principes de la tbéolquie catholi

oi, et I'Egjise est le sacrement de la foi ».

« Le baptéme est le sacrement de la

ue. Esquisse et matériaux, Téqui, 1985 :



“Dossier

114 »

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Clest ainsi qu'apparait chez Ratzinger
la conscience du caractére définitif de la
venue du Christ'0 et de sa capacité a
tout évaluer. L'expression scientifique-
ment achevée de cette position est
représentée par le traité sur l'eschato-
logie''. Dans une telle vision de la
culture, les contenus et le sujet acquie-
rent tout leur sens précisément dans
I'expérience: il est possible de trans-
mettre intégralement et fidélement les
contenus lorsqu'ils sont vécus par le
sujet qui communique'®. En ce sens,
la communication devient une invita-
tion A une communion personnelle : on
communique en partageant 'expérience
dont I'horizon est la réalité tout entiére
sans aucune censure. « L'invitation
réelle d’expérience 2 expérience et cela
seul fut, en termes humains, la force

« Etant un homme de formation théo-
rique et non pratique, je savais aussi qu’il
ne suffit pas d'aimer la théologie pour
étre un bon prétre, mais qu'il faut aussi

missionnaire de I'Eglise primitive > ».
Cette position détermine la conception
que Ratzinger a de la centralité de la
catéchése et aussi de son importance

culturelle.

Cette attention vigilante 4 l'histoire
peut étre illustrée par une anecdote:
quelques jours aprés sa renonciation,
le 16 février 2013, le pape Benoit
recut les évéques lombards en visite
ad limina, la derniére qu'il donna. Le
pape était visiblement fatigué. Mais il
donna la parole A chacun de nous. Il
conclut la visite par des mots qui furent
pour nous décisifs : Milan (et toute la
Lombardie), par son passé ambrosien et
par sa position (Mediolanum, la ville du
milieu), est appelée i étre le cceur
croyant de toute 'Europe.

étre toujours disponible envers les
jeunes, les personnes dgées, les malades,
les pauvres; la nécessité d'étre simple
avec les simples. La théologie est belle,

10 « L'essentiel, méme Ilaour le Christ lui-méme, n'est pas le fait qu'il ait annoncé des
idées précises — ce quil a évidemment fait —, mais que je devienne chrétien dans la

mesure ou je crois A cet événement. Dieu est entré dans le monde et a agi, cest donc une
action, une réalité et pas seulement en ensemble d'idées », J. RATZINGER, Le sel de la
terre, Cerf-Flammarion, 1997.

11 « La seule chose que jai réussi 2 mener 3 bien fut le traité d'eschatologie pour la
Dogmatique d’Auer, que je considére comme mon ceuvre la plus achevée et la plus
précise », J. RATZINGER, Ma vie, Fayard, 1998. Le traité a été traduit en francais, avec
un avant-propos de J.-R. Armogathe, La mort et l'au-dela. Court traité d'espérance
chrétienne, Fayard, 1979 (4¢ éd., 2009).

12 « Nous devrions nous efforcer de rendre compréhensibles les contenus et nous n'y
réussirons que si nous les vivons profondément. Si A travers le vécu nous réussissions a
devenir compréhensibles, alors nous pourrions trouver des mots nouveaux pour
l'exprimer. Je dois ajouter que la communication des vérités chrétiennes n'est jamais
seufement une communication intellectuelle. Elle dit quelque chose qui concerne
lindividu tout entier et que je ne peux comprendre que si jaccepte d'entrer dans une
communauté en chemin ». J. RATZINGER, Le sel de?a terre, Cerf-Flammarion, 1997.

13 J. Ratzinger, Regarder le Christ, Fayard, 1992.



«lln'y a que la realite du Christ qui suffise » — Joseph Ratzinger

mais aussi la simplicité de la parole et de
la vie chrétienne est nécessaire. Et je me
suis alors demandé : “Serai-je capable de
vivre tout cela et de ne pas étre de
maniére unilatérale seulement un théo-
logien, etc. ?” Mais le Seigneur m'a aidé
et, surtout, la compagnie des amis, de
bons prétres et de maitres, m'a aidé ».
Avec cette désarmante simplicité,
Benoit XVI fit sienne la « perplexité »
que beaucoup éprouvérent, plus ou
moins ouvertement, 4 I'annonce de son
élection comme successeur de Pierre, Il
prononga ces paroles dans un dialogue 4
cceur ouvert avec les jeunes de Rome, son
diocése, A I'occasion de la XXI¢ Journée
mondiale de la jeunesse, le 6 avril 2006.
Benoit X VI voulut partager avec eux son
propre parcours de foi. Un parcours
d'une féconde humilité, fruit de la
grice et de la liberté, de certitude et de
crainte réaliste, d’élan et d’abandon

Les trois volumes sur Jésus montrent,
outre sa compétence, une passion réelle
et totale pour Jésus. Il ne sagit pas
seulement d'un travail exégétique,
rédigé entre autres pour bien délimiter
limportance (assurément décisive) de
la méthode historico-critique, mais
aussi d'un témoignage de son intense
amour pour le Seigneur.

De 1a vient, tout naturellement, le
développement proposé dans la fameuse
intervention au Congrés de I'Eglise ita-
lienne & Vérone (2006): « “Moi, mais
non plus moi”: cest cela la formule de
I'existence chrétienne fondée dans le
baptéme, la formule de la résurrection
dans le temps, la formule de la “nou-

Iy

veauté” chrétienne appelée a transfor-

confiant. Un parcours qui devint évi-
dent, dans toute sa grandeur, le jour de
sa renonciation au ministére pétrinien.

Nous avions pu, tout au long de son
pontificat, en apercevoir les pierres
miliaires.

Surtout la grice qui est le Seigneur
Jésus lui-méme. Le primat du Christ,
c'est-a-dire de ' Amour incarné de Dieu
dans la vie du chrétien nous a été rap-
pelé avec force dans l'encyclique Deus
caritas est. On trouve dés le premier
paragraphe ce qui est comme le fonde-
ment de tout son enseignement: « A
l'origine du fait d'étre chrétien, il n'y a
pas une décision éthique ou une grande
idée, mais la rencontre avec un événe-
ment, avec une Personne, qui donne 3
la vie un nouvel horizon et par 1a son
orientation décisive. »

mer le monde ». Une nouveauté, fruit
du don de I'Esprit, gratuite, que nous
n’avons en rien produite ni méritée. Une
donnée — au sens fort du terme —qu'il
faut recevoir et accueillir. La Vierge
Marie représente la figure accomplie
de la personnalité et de l'existence de
Benoit XVI qui, dans sa jeunesse, les
yeux grands ouverts et le cceur plein de
joie, montait au sanctuaire chéri d’Alt-
otting. A I'Annonciation, Tmmaculée
prononce ce fiat qui se déploiera avec
force dans le stabat du Calvaire et trou-
vera son plein accomplissement dans
I'Assomption. Dans l'expérience
humaine de Marie brille le sens achevé
de la formule cooperare assentendo
contenue dans le 4¢ Canon du Décret
tridentin sur la justification.

e 115



communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

9.

Mais le chemin parcouru par
Benoit XVI nous offre une autre indi-
cation, particuliérement précieuse,
parce qu'elle illumine la maniére dont
la grice sacramentelle devient une ren-
contre convaincante et fascinante pour
la liberté humaine. « Surtout, la com-
pagnie des amis, de bons prétres et de

maitres m'a aidé ». La vie de la commu-
nauté chrétienne est, en fait, la garantie
du chemin. Une compagnie qui offre le
visage de I'Eglise et remplit « les grands
espaces dans lesquels sarticule l'ex-
périence humaine » (Discours de
Vérone), comme le rapporte aussi
I'encyclique Caritas in veritate.

10.

«La rédemption nous est offerte au
sens ol nous a été donnée l'espérance,
une espérance siire, en vertu de laquelle
nous pouvons affronter notre présent »
(Spe salvi 1). Ces paroles illuminent la
réponse que la vie du pape Benoit
continue d’offrir & une question
aujourd’hui plus urgente que jamais.
Hans Urs von Balthasar, son grand
ami, la formulait ainsi: « Qui est
I'Eglise 2 » Le parcours chrétien et pas-
toral de Benoit X VI, en fait, repropose
clairement l'expérience de la premiére
communauté apostolique. Pierre, Jean,
Matthieu, Paul, Etienne, les femmes ...

sont les premiers anneaux d'une chaine
ininterrompue de témoins, historique-
ment bien documentée, qui arrive
jusqu’d nous. En elle s'exprime la
nature sacramentelle de la Traditio de

I’Eglise‘

La grice qu'est Jésus Christ, vécue en
compagnie de 'Eglise : Cest de cela, me
semble-t-il, que la vie de Benoit XVI

A

rend témoignage A notre liberté. Les
derniéres années de sa vie, dans le
monastére Mater Ecclesiae, 4 l'intérieur
du Vatican, en sont la confirmation

efficace.

Traduit de Uitalien ,Zoar]ean—Robert Armogathe. Titre original : “Sufficiente, & soltanto

la realtd di Cristo”.

Angelo Scola, né en 1941, prétre en 1970, évéque en 1991, patriarche de
Venise (2003-2011), cardinal en 2003, archevéque de Milan (2011-
2017) fut un des fondateurs de 'édition italienne de Communio dont il
fut le coordinateur international de 2009 4 2013.



Beauté et sainteté dans la théologie Anton

Strukelj

Comme prétre, enseignant et pasteur
supréme, comme en tant qu'érudit
trés savant, théologien trés doué et
futur docteur de I'Eglise, le pape
Benoit X VI est un travailleur humble
et désintéressé dans la vigne du Sei-

1. Joseph Ratzinger — le

Qu'est-ce donc qui attire tant dans sa
théologie ? Dans I'esprit de sa devise Coo-
peratores veritatis, Joseph Ratzinger s'en-
gage A respecter la vérité. Mais il proclame
et défend toujours la vérité dans lamour :
veritatem in caritate, ou selon son ency-
clique de 2009, Caritas in veritate. Il y a
quelques années déj4, le cardinal Joachim
Meisner avait qualifié le pape
Benoit XVI de « Mozart de la théolo-
gie », magniﬁque expression qui exprime
a la fois l'amour du pape Benoit XVI
pour le grand compositeur et la beauté
musicale de sa réflexion théologique. Les
textes théologiques de Benoit XVI
témoignent d'une beauté linguistique
qui s'accorde 4 la beauté de leur contenu.

Le pape Benoit X VI a déclaré dans un
discours prononcé aprés le concert
donné a I'occasion de son 80¢ anniver-
saire, le 16 avril 2007 :

~

du pape Benoit XVI

gneur, modéle pour les prétres et tous
les chrétiens, un prédicateur doté d'un
charisme, un témoin courageux de
Jésus-Christ, car «nous n'annongons
pleinement le message de Jésus que si
nous annongons Jésus-Christ ».

Mozart de la théologie »

Je suis convaincu que la musique — et je
pense ici surtout au grand Mozart — est
vraiment le langage universel de la beauté
et qu’elle a la capacité d’unir entre eux les
hommes de bonne volonté de toute la
terre, les conduisant a lever les yeux
vers le haut et & souvrir au bien et au
beau absolus, qui ont leur source ultime en
Dieu lui-méme. [...] Lorsque je regarde
ma vie en arriére, je remercie Dieu de
m’avoir donné la musique comme
compagne de route qui m’a toujours
apporté joie et réconfort. Je remercie égale-
ment les personnes qui, dés les premiéres
années de mon enfance, m’ont fait décou-
vrir cette source d’inspiration et de joie
intérieure. Je remercie ceux qui unissent
la musique et la priere dans la louange
mélodieuse de Dieu et de ses ceuvres: ils
nous aident a glorifier le Créateur et le
Rédempteur du monde — qui est l'eeuvre

merveilleuse de ses mains ™.

1 BENOIT XVI, “La musica : una compagna di viaggio che mi ha sempre offerto conforto e
gioia”, in : Insegnamenti di Benedetto XVI, 111, 1, 2007, LEV, Citta del Vaticano 2008,

p. 681



118 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Dans un autre passage, le pape émé-
rite avait dit:

«La grande musique nous purifie et
nous éleve, elle nous fait finalement
sentir la grandeur et la beauté de Dieu »
ou encore: « La musique, née de l'inspi-
ration de la foi, raméne a la foi et & la
priére. La musique éveille en nous la joie
de Dieu?. »

Oui, la via pulchritudinis doit étre
redécouverte.

Ce qui est beau, ce que signifie la beauté,
devrait étre réinterrogé et assumé. [...]
Celui qui croit en Dieu, en ce Dieu qui
s’est justement révélé comme amour
«jusquau bout» (Jean 13,1) dans la
figure défigurée du Crucifié, sait que la
beauté est vérité et que la vérité est
beauté. [...] La beauté se fane, mais c’est
précisément alors qu’elle éveille 'homme &

sa plus haute destinée>.

Grand ami de Hans Urs von Baltha-
sar, Joseph Ratzinger connait parfaite-
ment sa théologie dont bien des aspects
ont été repris dans la recherche théolo-
gique contemporaine, tandis que son
approche esthétique, qui constitue en

fait l'essentiel de sa théologie, était un
peu laissée de coté. Il s'agit aussi d'un
probleme de pastorale, qui doit & nou-
veau permettre aux gens de rencontrer
la beauté de la foi.

Dans sa conférence « Blessé par la
fleche de la beauté. La croix et la nou-
velle “esthétique” de la foi» 4 le cardi-
nal Ratzinger affirmait:

Jai déja dit a plusieurs reprises que,
selon ma conviction, la véritable apologie
du christianisme, la preuve convaincante
de sa vérité, contre toute négation, c’est
d'une part les saints et dautre part la
beauté que la foi a engendrée. Pour que
la foi puisse grandir aujourd’bui, nous
devons nous conduire nous-mémes, et les
personnes que nous rencontrons, a la
rencontre des saints, au contact de la
beauté. [...] Rien ne peut nous mettre
davantage en contact avec la beauté du
Christ lui-méme que le monde de la beauté
créé par la foi et la lumiére sur le visage des
saints, & travers laquelle sa propre lumiére
devient visible.

Le beau, le vrai et le bien — ce trip-
tyque classique a marqué la théologie
du pape Benoit XVL.

2 BENOIT XVI., “La musica ci faccia sentire la grandezza e la bellezza di Dio”, in:
Insegnamenti di Benedetto XVI, I 2005, LEV 2006, 692-693.

3 BENOIT XVI, Ringraziamento ai Re ensburger Domspatzen, in: Insegnamenti di
Benedetto X V1, 1 2005, LEV 2006, p. 694-695.

4joseph RATZINGER, “Verwundet vom Pfeil des Schénen. Das Kreuz und die neue
‘Asthetik’ des Glaubens”, in : Gesammelte Schriften 6/2, Herder, Freiburg 2013, p. 777-
784, ici p. 778 sv. (tr. fr. de la conférence dans Chemins vers Jésus, Parole et Silence,

22005).



Beauté et sainteteé dans la theologie du pape Benoit XVI

2.La réception de la théologie de Joseph Ratzinger
en Slovénie

Clest grice au professeur Anton Strle
que Benoit XVI est connu et apprécié
chez nous en Slovénie>. En com-
mencant par U'Introduction au chris-
tianisme®, le professeur Strle s'est
toujours efforcé de rendre les ceuvres
de ce dernier accessibles A nos lecteurs.
Il a lu la plupart des écrits de Joseph
Ratzinger, en a présenté certains en
détail, en a fait de riches citations
dans ses comptes rendus de lecture,
en a traduit d’autres et, surtout, a soi-
gneusement et professionnellement
relu toutes les traductions slovénes.
Clest grice 2 lui que nous disposons
de traductions fiables de tous les docu-
ments de I'Eglise les plus importants :
La foi catholique, les documents du
concile Vatican II, les encycliques pon-
tificales, le Catéchisme de I'Eglise catho-
lique, etc.

Il existe déja 33 livres et 135 autres
écrits de Benoit X VT traduits en slo-
véne’, Nos concitoyens lisent ses écrits
avec respect et gratitude, notamment
dans la revue Communio. Sa trilo-
gie Jésus de Nazareth est considérée
comme le manuel de base de la chris-
tologie 4 la Faculté de théologie. De
nombreux étudiants rédigent leurs
mémoires de fin d’études, de maitrise
et de doctorat sur sa théologie.

En tant que préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi, le cardinal
Joseph Ratzinger était également le
président de la Commission théologique
internationale. Au fil du temps, trois
prétres de Slovénie furent appelés a
en faire partie 8. Au cours du deuxi¢me
quinquennat, le professeur Anton Strle
(1915-2003), désormais Serviteur de
Dieu, en fut membre. A sa demande,
Joseph Ratzinger a écrit une belle pré-
face A I'édition slovéne de Foi chrétienne,
hier et aujourd’hui. Il a d'abord raconté
dans sa préface l'histoire de la création
de ce livre, avant d'ajouter:

A ma grande surprise, il a pu rendre a
d’'innombrables personnes dans le monde
entier le service que I'éditeur et moi-méme
espérions : japprends régulierement, lors
de rencontres avec des gens que je ne
connaissais pas du tout, que le livre leur
a été utile et leur a ouvert un nouveau
chemin. Je me réjouis donc que les dix
traductions déja réalisées (dont le coréen
et le japonais) soient maintenant suivies
d’une traduction slovéne ; traduire était en
effet Uobjectif premier de ce livre: rendre
perceptible, au-dela des frontiéres des
langues, des époques et des attitudes, la
force unificatrice qui émane de la figure de
Jésus-Christ. Je remercie de tout caeur tous
ceux qui ont ceuvré d la réussite de cette

5 Anton Strle (1915-2003), prétre slovéne, ordonné en 1941, longtemps professeur de

Eatristique et de dogmatique 4 la Faculté de théologie de Ljubljana. Sa cause de
éatification a été ouverte en 2015 au diocése de Ljubljana. Anton STRUKEL], Strle

Anton, in : Biographisch-Bibliographisches Kirchelexikon, Bd. 32 (2011), 1357-1379. On

peut lire en ligne https :/ /www.oeuvrefso.org/blog-1-1/ dienaar-van-god-prof-dr-anton-strle

6 Tr. fr. Foi chrétienne, hier et aujourd’hui, Cerf, 52010.

7 Joseph RATZINGER — BENOIT X VI, Slowenische Ubersetzungen seiner Werke, Ljubl-

jana, 2020, Manuscrit. 43 pages.

8 Anton Strle, Franc Perko, Anton Strukelj.



120 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

traduction et jespére que le livre pourra
également servir dans le domaine linguis-
tique slovéne la mission pour laquelle il a
été écrit®.

Nous sommes infiniment reconnais-
sants au cardinal préfet de la Congréga-
tion pour la doctrine de la foi de I'époque
d’avoir écrit A l'intention d’Anton Strle
une importante préface i son recueil
Gloria Dei — Vivens Homo. Anthropolo-
gie théologique.

Jai eu Loccasion de faire la connaissance
du professeur Strle en 1974, lorsque nous
étions ensemble membres de la Commis-
sion théologique internationale. Je crois
pouvoir dire que la rencontre avec lui a
laissé une grande impression & tous les
membres de cette communauté de trente
savants venus des pays les plus divers du
monde. Le professeur Strle est certes
toujours resté modestement a l'arriére-
plan; il voulait volontiers étre un appre-
nant et ne parler lui-méme que lorsqu’il
avait quelque chose de vraiment personnel
a dire, quelque chose que les autres
n'avaient pas vu. Mais Cest justement
cette volonté de s’effacer et de ne donner
la priorité qu’a une meilleure connaissance
de la vérité de notre foi qui fait porter
Tattention sur lui. Une grande lumiére inté-
rieure émanait de sa personnalité humble et
bienveillante ; on sentait simplement que cet
homme maigre était entiérement marqué
par le contact avec Dieu. Méme si I'on

pouvait voir en lui un mode de vie profon-
dément ascétique, cet ascétisme parlait
d’une proximité intérieure avec le Seigneur
qui rendait tout le reste secondaire. Cette
vie et cette pensée en communion avec le
Christ donnaient au professeur Strle cette
capacité de jugement et de discernement qui
ne peut venir de la seule érudition. Il avait
un regard aigu pour ce qui est juste et pour
ce qui est aberrant, pour ce qui purifie et fait
grandir la foi et pour ce qui la corrode; il
savait — en un mot — discerner les esprits,
et c’est pourquoi son jugement était
précieux et de poids...

Rome, en la féte de saint Jacques
apbtre, le 25 juillet 1991. Joseph Car-
dinal Ratzinger '©.

Le pape émérite Benoit XVI m'a écrit
au sujet d'Anton Strle:

Je me réjouis de tout ceeur que la cause de
béatification du Serviteur de Dieu, le
professeur Anton Strle, ait été engagée et
fespére qu'elle aboutira trés rapidement.
C’est justement en effet dans la situation
actuelle, ott la théologie éloigne parfois plus
de la foi qu’elle n’y conduit, qu’il est parti-
culiérement important de rendre visibles
des figures éminentes de théologiens de
toute la chrétienté, en qui se trouve réalisée
lessence méme de la théologie.

Le pape Benoit XVI a clairement
confirmé sa lettre de 1991 en ajoutant:

9 Joseph RATZINGER, , Vorwort zur slowenischen Ausgabe. Einfiihrung in das Chris-
tentum’, in: Gesammelte Schriften 4, Herder Verlag, Freiburg 2014, p. 36sv.

10 Joseph RATZINGER, Geleitwort in : Anton STRLE, Bozja slava — Zivi ¢clovek (Gloria
Dei - vivens homo), Theologische Anthropologie, Druzina, Ljubljana 1992, p. 5-7

(allemand/slovéne).



Beauté et sainteteé dans la theologie du pape Benoit XVI

Ce que jai écrit & I'époque reste pleine-
ment ma conviction aujourd hui encore et
peut donc bien étre considéré comme un

vote en faveur de la cause de béatification
du serviteur de Dieu Anton Strle (Cité du
Vatican, 6 mars 2017).

3. La «théologie a genoux »
(« Kniende Theologie »)

Le pape Benoit XVI a prononcé un
magnifique discours lors de sa visite
pastorale A la Pdpstlichen Hochschule
Benedikt X VI a Heiligenkreuz prés de
Vienne, le 9 septembre 2007 :

Votre premier service pour ce monde doit
donc étre votre priére et la célébration du
culte divin. L'attitude de chaque prétre, de
chaque personne consacrée, doit étre de ne
rien préférer au service de Dieu. La beauté
d'une telle attitude s’exprimera dans la
beauté de la liturgie, de sorte que ld ot
nous chantons, louons, célébrons et adorons
Dieu ensemble, il y aura un peu de ciel sur
la terre. Il n'est vraiment pas présomp-
tueux de voir dans une liturgie concentrée
sur Dieu, dans les rites et les chants, une
image de léternité. Sinon, comment nos
ancétres auraient-ils pu créer, il y a des
centaines d’années, un espace religieux
aussi sublime que celui-ci 211

Vient ensuite l'expression de « théo-
logie 4 genoux », immortalisée 4 coté de
la magnifique statue en bronze du pape
a Heiligenkreuz :

La ou Ton pratique une «théologie &
genoux », comme 'a demandé Hans
Urs von Balthasar'?, la fécondité ne
manquera pas pour 'Eglise en Autriche
et au-dela'>.

Dans son homélie lors de la messe
d’enterrement du grand théologien 3
Lucerne, le 1er juillet 1988, le cardinal
Joseph Ratzinger lui a rendu hommage
en disant:

Balthasar a forgé lexpression de « théo-
logie & genoux ». Il savait que la théologie
se situe entre les abimes de lobéissance
adoratrice et de Uamour humble. Il
savait que la théologie ne peut venir que
du contact avec le Dieu vivant, qu'elle
accomplit dans la priere 4.

Toute I'ceuvre immense de Joseph
Ratzinger — Benoit XVI porte le
sceau de la « théologie a genoux»'°.
Clest évident si 'on parcourt la vaste
série (déja vingt volumes A présent)
de ses CEuvres complétes ou les seize
volumes de ses Enseignements.

11 BENOIT XVI, Il vostro servizio primario per il mondo deve essere la pngkiem ela

celebrazione del divino officio. Die Ansprache im Stift Heiligenkreuz, am 9.

eptember

2007, in : Insegnamenti di Benedetto X VI, 111, 2 2007, LEV 2008, p.273-279, icip. 276.

12 Voir Hans Urs VON BALTHASAR, “Theologie und Heiligkeit”, Essai de 1948 in:
Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 1960, p. 195-225, ici p. 224.

13 BENOIT XVI, Die Ansprache im Stift Heiligenkreuz, p. 278.

14 Joseph Kardinal RATZINGER, “Ein Mann der Kirche fiir die Welt”, in: Hans Urs
von Balthasar 1905-1988, Bile 1989, p. 27-32, ici p. 29

15 Voir Anton STRUKELJ, Kniende Theologie, EOS Verlag, Sankt Ottilien 22004 (tr.

slovéne, russe, italienne, polonaise, anglaise).

Anton
Strukelj

0121



“Dossier

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

C'est avec une grande gratitude que je
pense 3 mes nombreuses rencontres
avec le cardinal Joseph Ratzinger —
Benoit XVI. Quand on rencontre cet
homme de Dieu, qu'on écoute sa
sagesse, et qu'on le voit dans son humi-
lité, on sait combien notre pape Fran-
¢ois a raison en disant:

Chaque fois que je lis les ceuvres de
Joseph Ratzinger — Benoit XVI, il
m’apparait toujours plus clairement
qu’il a créé et qu'il crée la « théologie a
genoux ». C'est un grand théologien et un
maitre de la foi. Mais on voit qu’il est
d’abord un homme qui croit vraiment, qui

prie vraiment. On voit qu'il est un homme
qui personnifie la sainteté, un homme de
paix, un homme de Dieu'©.

Le pape Benoit X VI est sans doute un
des plus grands érudits et probable-
ment un des plus grands théologiens
sur le siége de Pierre. Francois rend
une nouvelle fois hommage 4 son pré-
décesseur :

Un grand pape. Grand par la force et la
pénétration de son intelligence ; grand par sa
contribution significative d la théologie ;
grand par son amour pour I'Eglise et les
hommes. Grand par ses vertus et par sa foi .

Traduit de lallemand par J.-R. Armogathe. Titre original : Schonheit und Heiligkeit
in der Theologie von Papst Benedikt XVI.

Anton Strukelj, né en 1952, prétre de l'archidiocése de Ljubljana en
Slovénie. Professeur de dogmatique a la faculté théologique de I'Université
de Ljubljana. Rédacteur en chef de I'édition slovéne de Communio.

16 Prefazione di Sua Santita Papa Francesco, in: ]ose{)h RATZINGER /
1

BENEDETTO XVI, Insegnare e imparare l'amore di Dio, Cantaga

8, ici p. 5.

i, Siena 2016, p. 5-

17 Vgl. Peter SEEWALD, Benedikt X VI. Ein Leben, Droemer, Miinchen 2020, p. 12 (tr.
fr. Benoit XVI. Une vie, 2 vol., Chora Ed., 2022).



Collection Communio/ Parole et Silence

}oseph Ratzinger, Croire et célébrer, 2008
oseph Ratzinger, Discerner et agir, 2009
Claude Dagens, Passion d’Eglise, 2009
Fiorenzo Facchini, Les défis de I'évolution, 2009
ean-Luc Marion, Le croire pour le voir, 2010
ean-Marie Lustiger, L'Europe a venir, 2010
Stephen Green, %/aleur stre, 2010
Michel Sales, Le corps de I'Eglise suivi de
Pour introduire a la lecture de La Promesse du cardinal Lustiger, 2010
Peter Dembowski, Des chrétiens dans le ghetto de Varsovie, 2011
Jean-Marie Lustiger, témoin de Jean-Paul 11, 2011
Angelo Scola, Le mystére des noces :
Homme et femme / ‘mariage et famille, 2012
Balthasar et Communio :%e crois en un seul Dieu, 2012 (réédition)
Alberto Espezel, Le Christ et sa mission, 2012
JEean Duchesne, Incurable romantisme ?, 2013
lio Guerriero, Hans Urs von Balthasar, 2013
Michel Sales et Communio : Le décalogue, 2014
Dagmar Halas, Le silence de la peur.
Traduire la Bible sous le communisme, 2015
L’Alliance irrévocable — Joseph Ratzinger-Benoit X VI et le judaisme, 2018
Le cardinal Newman. La sainteté de U'intelligence,
textes réunis et présentés par {ean-Robert Armogathe, 2019
Vincent Carraud, Ce que sait la foi, 2020

Vient de paraitre

Au cours d'un voyage apostolique 2 Lourdes (2008), Benoit X VI affirmait avoir eu
«un contact trés profond, trés personnel et enrichissant avec la grande culture
théologique et philosophique de la France ». Il prolongeait ainsi le mot de
Paul VI paraphrasant le cardinal Eude de Chiteauroux (la France « cuit le pain
intellectuel de la chrétienté »). La méme année, lors de son discours au Collége des
Bernardins, il évoquait, dans le sillage de I'historien Jean Leclercq, la France des « fils
de saint Bernard de Clairvaux » aux « origines de la théologie occidentale » et aux
«racines de la culture européenne ».

Le présent ouvrage, issu d'un colloque tenu  I'université de Strasbourg, explore les
raisons pour lesquelles J. Ratzinger-Benoit XVI a ainsi tenu pour « décisive » la
mémoire de la créativité intellectuelle francaise, tant pour son parcours personnel de
vie et d'études que pour I'élaboration de la pensée — théologique, philosophique,
scientifique et littéraire — en Occident.

Avec les contributions de Jean-Luc MARION de '’Académie frangaise, Philippe
CAPELLE-DUMONT, Davide DE CAPRIO, Christian GOUYAUD, Dominique
MILLET-GERARD, Vincenzo ARBOREA, Santiago Sanz SANCHEZ, Gabriel
FLYNN, Jean-Robert ARMOGATHE.



Titres parus, classés par Thémes et par ordre chronologique
Les « dossiers » sont rassemblés en fin de liste

Le Credo

1+La confession de la foi as7si

9-« Jésus, né du Pére avant

tous les siécles » (197711)

15-« Né de la Vierge Marie » 1978/)
21«1l a pris chair et sest

fait homme » 19791)

27-« La Passion » 1980/1)

33-« Descendu aux enfers » 1981/
30-« Il est ressuscité » (1982/1)

47-« Il est monté aux cieux » (1983/3)
s1-« Il est assis a la droite du Pére »
(1984/1)

s7-Le jugement dernier 19ss/1)
63-L’Esprit Saint (1986/1)

69-L Eglise (198771

212-Croire 'Eglise (2010/6)
217-L’Eglise Apostolique 011/5)
224-La catholique E%ise (2012/6)
230-La_sainteté de l%glise (2013/6)
236-L’Eglise Une (2014/6)

75-La communion des saints 1988/1)
81-La rémission des péchés 198on)
87-La résurrection de la chair asson)
93-La vie éternelle 1oo1/1)
269-270-Dieu unique (2020/3-4)

Parole de Dieu

66-Lire Ecriture 1986/4)

130-Le Christ (1997/2-3)

135-L’Esprit saint (1998/1-2)
140-Dieu le Pére (1998/6-1999/1)
145-Croire en la Trinité 1999/5-6)
153-La parole de Dieu 20011
158-Au-dela du
fondamentalisme 1200v6)

221-Le Canon des Ecritures (2012/3)
245-Linspiration des Ecritures(2016/3)
2s3-La Tradition (017/5)

201-L'entrée du Christ

a Jérusalem (20091)

205-Le Christ juge

et sauveur (2009/5)

207-Le Mystére Pascal 2o10/1-2)
213-Ascension-Pentecote (2011/1-2)
219-La seconde venue

du Christ c012/1-2)

280-Le Christ, icone du Dieu
invisible (2022/2)

Les Sacrements

1-Guérir et sauver 19773)
13-Leucharistie 1977/5)

14-La priére et la présence
(Eucharistie II) (1o776)

19-La pénitence (1978/5)

22-Laics ou baptisés (197972)
25-Le mariage (1979/5)

38-Les prétres 1981/6)

43-La confirmation (oe2/s)
49-La réconciliation (1983/5)
ss-Le sacrement des malades (1984/5)
so-Le sacrifice eucharistique (19853
128-Baptéme et ordre (1996/6)
149-L'Eucharistie, mystére
d’Alliance 000/3)

172-La confession, sacrement
difficile ? 200472)

210-Le catéchuménat

des adultes 010/4)

233-Jedne et Eucharistie 2014/3)

Le Décalogue

99-Un seul Dieu (19921)

105-Le nom de Dieu (1993/1)

11-Le respect du sabbat 1994/1)
117-Pére et mére honoreras 1995/1)
123-T'u ne tueras pas (199/1)
129-T'u ne commettras

279-Le Cantique de U'amour 20221) pas d’adultere 19971

Notre Pere

238-Notre Pére 1:

qui es aux cieux (2015/2-3)
244-Notre Pére II (2016/2)
250-Notre Pére 111 :
notre Pain (2017/2)
256-Notre Pére IV :
Pardonne-nous (2018/2)
261-Notre Pére V :

en tentation (2019/1)
268-Notre Pére V1:
Délivre-nous (2020/2)
273-Dieu Pére (20211)

Jésus

160-Les mysteéres de Jésus 2002/2)
166-Le mystere de

U'Tncarnation (2003/2)

171-La vie cachée (2004/1)

177-Le baptéme de Jésus 2005/
183-Les noces de Cana (2006/1)
189-La venue du Royaume (20071
195-La Transfiguration 2008/

137 Tu ne voleras pas (1998/3)
143-Tu ne porteras pas

de faux temoignage (1999/3)
148-La convoitise (2000/2)

Les Béatitudes

67-La pauvreté 1986/5)
70-Bienheureux persécutés ? 1987.2)
79-Les caeurs purs (1988/5)

96-Les a%igés (1991/4)

107-Lécologte :

Heureux les doux (1993/3)
110-Heureux les

miséricordieux (1993/6)

Les Vertus

sa-Lespérance (1984/4)

76-La ﬁ)i (1988/2)

16-La charité 1994/6)

121-La vie de foi (1995/5)

127-Vivre dans Uespérance 199/5)
134-La Prudence 199756)

139-La force (1998/5)

151-Justice et tempérance (2000/5)

101-La fidélité coo7s)

196-La bonté (2008/2)

L'Eglise B

5-1‘}/1)partenir a l’Eglise (1976/3)
10-Les communautes

dans UEglise 19772)

17-La loi dans l'Eglise (1978/3)
s1-L'autorité de 'évéque 19goss)
61-Lavenir du monde (1985/5-6)
92-Former des prétres 1990/6)
94-L’Eglise, une secte ? 1991/2)
95-La p%;:auté (1991/3)

104-Les Eglises orientales (1992/6)
138-La paroisse (1998/4)

144-Le ministére de Pierre (1999/4)
150-Musique et liturgie (2000/4)
154-Le diacre (2001/2)

161-Mémoire et réconciliation (2002/3)
175-La vie consacrée (2004/5-6)
193-Le Christ et les religions 2007/5-6)
199-Henri de Lubac-

L’Eglise dans I'Histoire 2008/5)
222-Rendre témoignage 2012/4)
2s1-L'apologétique (2014/1-2)
234-Architecture et liturgie (2014/4)
255- Les magisteres (2018/1)
267-L'identité sacerdotale 20201)
281-282-L'Eglise synodale 2022/3-4)

L'existence devant Dieu
2-Mourir 1975/2)

4-La fidélité uozer2)

8—L’expérience religieuse (1976/8)
1-Guerir et sauver 1977/3)

20-La liturgie 1978/6)

s5-Miettes théologiques 1981/3)
36-Les conseils évangéliques 1981/4)
37-Qu’est-ce que la ﬁvéo gie ?(1981/5)
s1-Le dimanche 1982/3)

45-Le catéchisme 1983/1)
s3-Lenfance (1985/2)

60-La priére chrétienne (1985/4)
66-Lire U'Ecriture (1986/4)

108-Lacte litur: iquie (1993/4)

13-La spiritualite 1994/3)

121-La vie de foi 1995/5)

132-Le pélerina € (1997/4)

155-Créés pour lui 001/3)

156-La transmission de la foi 2001/4)
157-Miettes théologiques II 2o01/s)
163-La sainteté aujourd hui(2002/5-6)
174-La joie (2004/4)

180-Face au monde (2005/2)

202-La priére (2009/2)

206-La Paternité 2009/6)
223-Mourir (2012/5)

226-Rites et Ritualités 2013/2)
237-La famille @o1si)
241-L'examen de conscience (2015/5)
243-La Miséricorde (2016/1)
2sa-Edugquer a la liberté 2o17)
262-263-La grace du

catéchisme (2019/2-3)



264-Vieillir 2019/4)

272-Sauver la nature ? 2020/6)
277-La sagesse des larmes (2021/5)
278-Théologie du peuple

et pastorale populaire (2021/6)
284-Naitre (2022/6)

Les Religions non chrétiennes
30-Les religions de
remplacement (1980/4)

78-Les religians orientales (1988/4)
o7-L'islam (1991/5-6)

19-Le judaisme (1995/3)

124-Les religions et le salut 1996/2)
211-Le Mystére d’Tsraél co10/s)

Philosophie

3-La création (1976/3)

12-Au fond de la morale 197714
18-La cause de Dieu (1978/4)
23-Satan, « mystere

d'iniquité » 157973)

29-Apreés la mort (1980/3)

32-Le corps (1980/6)

40-Le plaisir nssase)

42-La femme (1982/4)

44-La sainteté de Uart 19s2/6)
71-L’dme 1987/3)

72-La vérité (1987/4)

80-La souffrance 19ss/6)
86-L'imagination (1989/6)

100- Sauver la raison (1992/2-3)
106-Homme et femme

il les créa 1993/2)

142-La tentation de la gnose 199972)
152-Fides et ratio (2000/6)

155-Créés pour lui 2001/3)

162-La Providence (2002/4)

169-Un Dieu souffrant 003/5-6)
178-Hans Urs von Balthasar (2005/2)
181-Dieu est amour (2005/5-6)

187-La différence sexuelle 2006/5-6)
215-Barth et Balthasar 011/3)
225-L’idée d’Université 2013/1)
229-L’ Amitié (2013/5)

249-Le temps d'en finir 20171)

259- Manger (2018/5)

260- Imaginer les fins derniéres 2018/6)
271-Christianisme et tragédie 2020/5)
283- La chair (2022/5)

Politique

6-Les chrétiens et le politique 1976/4)
28-La violence et Uesprit (1980/2)
46-Le pluralisme 198372)

50-Quelle crise ? 1983/6)

s3-Le pouvoir (1984/3)

64-Les immigrés (1986/3)

65-Le royaume (1986/3)

89-L’Europe (1990/3-4)

112-Les nations 1994/2)
1us-Médias, démocratie, Eglise1994/5)
120-Dieu et César (1995/4)
179-L’Europe et le

christianisme (2005/3)

198-Liberté et responsabilité 200s/4)
218-La démocratie 2011/6)

257-258-La Paix (2018/3-4)

266-Les frontiéres (2019/6)
276-Le christianisme sans la foi
(2021/4)

Histoire

26-L’Eglise : une histoire 1979/6)
83-La Révolution (1989/3-4)

88-La modernité — et aprés ?1900/2)
102-Le Nouveau Monde (1992/4)
125-Baptéme de Clovis 1996/3)

227 L’Eglise et la Grande

Guerre (2013/3-4)

247-La religion des tranchées o1s/5-6)
251-Violence et religions (2017/3-4)
274-275-L'église cathédrale (2021/2-3)

Sciences

7-Exégese et théologie 1976/7)
48-Sctences, culture et foi (1983/4)
s6-Biologie et morale (1984/6)
77-Cosmos et création (1988/3)
8s-Les miracles (1989/5)
107—L’écologie (1993/3)

167-La bioéthique 2003/3)
265-Lexégése canonique (2019/5)

Biographies

s2-Hans Urs von Balthasar 1989/2)
103-Henri de Lubac (1992/5)
186-Louis Bouyer (2006/4)
197-Jean-Marie Lustiger 2008/3)
Société

16-La ,justice (1978/2)
2a-L’éducation chrétienne 1979/4)
34-Aux sociétés

ce que dit UEglise 1981/2)

so-Le travail (1984/2)

e8-La famille 1986/6)

73-Sainteté dans la civilisation 1987/5)
74-Foi et communication (1987/6)
o1-L’église dans la ville 1990s5)
109-Conscience ou consensus ?(1993/5)
14-La guerre (1994/4)

117-La sépulture 1995/2)
122-L’Eglise et la jeunesse (1995/6)
126-L’argent (1996/4)

133-La maladie 19975)

147-La mondialisation 2000/1)
159-Les exclus (20021

165-Eglise et Etat (2003/1)
173-Habiter (2004/3)

184-Le sport (2006/2)

185-L'école et les religions (2006/3)
190-Malaise dans

la civilisation (2007/2)

200-Foi et féerie (2008/6)
203-L’Action sociale

de UEglise (2009/3-4)

215-Le droit naturel (2011/3)
216-Art et Créativité (2011/4)
240-Les Pauvres (2015-4)

246-La grande ville 2016/4)

Dossiers

105-L’dme et le visage 1993/1)
106-Les vingt ans de
Communio (1993/2)

108-Homme et femme

il les créa (suite) (1993/4)

109-Débat autour de I'éthique
consensuelle : le Comité consultatif
national d’éthique 1993/5)
110-Conscience et consensus
Autour de MacIntire 199%/6)
ur-Hommage & Mgr Charles 1994/
112-Veritatis splendor,

une encyclique de combat (1994/2)
us-Actualité : le Pape en Belgique
et au Liban (1994/3)

114-Eloge du cardinal de Lubac1994/2)
116-Marie-Joseph Le Guillou (1994/6)
u7-La foi de VanGogh 199s/1)
123-L, Eglise et la morale 1996/1)
124-L’Eglise face au nazisme 199%/2)
125—Expérience religieuse et création
artistique (1996/3)

127-Michel Henry,

pour une philosophie

du Christianisme (199/5)

129-Ott en est la théologie ? 19971)
130-L’année du Christ (1997/2-3)
137-La responsabilité 1998/3)
139-Elise Corsini: Les JM]J,
au-deld du spectacle (1998/5)

143-La douleur 1999/3)

147-Le millénarisme (20001)
148-Edith Stein (2000/2)
195-Mémorial Eucharistique 2008/1
210-Robert Spaemann (20104)
238-Les 40 ans de Communio (2015/2)
240-Les 40 ans

de Communio (II) (2015/4)
244-L'avenir du patrimoine
ecclésiastique (2016/2)

251-De quelques convertis

du xx¢siécle :

Jean Hugo et Max Jacob 017/3-4)
253-De uel%flws convertis du

xx¢ siécle : Manuel Garcia
Morente et Ali Mulla Zadé 2017/5)
257-258-De uelcstues convertis

du xx° siécle : Sigrid Undset,
Paul Bourget et Gilbert Keith
Chesterton (2018/3-4)

259-]. Julliard : «Je ferai de toi
une étoile », Lettres a Ysé

de Claudel (2018/5)

259-Joseph Ratzinger-Benoit XV1:
«Les dons et Uappel sans
repentir » (2018/5)

269-270-Angelo cardinal Scola:
Quel avenir pour

les chrétiens ? (2020/3-4)
271—Vin§f—cin ans apres la mort
du cardinal Yves Congar, op
(1904-1995) (202015)
274-275-Religion des poétes (I)
(2021/2-3)

277-Hommage au cardinal Scola
(2021/5)

281282 Religion des poetes (1I)
(2022/3-4)



revue

catnolis ‘ COMMUNILO

internationale

pour l'intelligence de la fot

Publiée tous les deux mois en francais par « Communio », association déclarée & but non
lucra-tif selon la loi de 1901, indépendante de tout mouvement ou institution. Président-di-
recteur de la publication : Jean-Robert Armogathe. Vice-présidente : Isabelle Ledoux-Rak.
Directrice de la collection : Corinne Marion. Directeur de la rédaction : Serge Landes.
Rédacteur en chef : Christophe Bourgeois. Rédacteurs en chef adjoints: Emilie
Schick-Tardivel et Paul-Victor Desarbres. Secrétariat de rédaction : Francoise Brague et
Corinne Marion. Lettre d'information et secrétariat du site internet : Cécile Margelidon,
Diffusion numérique : Cyr Médo

Communio est membre institutionnel de 'Académie catholique de France

Comité de rédaction

Jean-Luc Archambault, Jean-Robert Armogathe, Olivier Artus, Nicolas Aumonier,
Mgr Jean-Pierre Batut, Olivier Boulnois, Christophe Bourgeois, Frangoise Brague,
Rémi Brague, Régis Burnet (Louvain-la-Neuve), Pierre-Alain Cahné, Patrick Cantin,
Christophe Carraud, Vincent Carraud, Olivier Chaline, Paul Colrat (Beyrouth), Jean Congourdeau,
Marie-Héléne Congourdeau, Michel Costantini, Mgr Claude Dagens, Paul-Victor Desarbres,
Jean Duchesne, Marie-José Duchesne, Denis Dupont-Fauville (Rome), Jean-David Fermanian,
Irtne  Fernandez, Paul  Guillon, Fr. Thierry-Dominique Humbrecht o.p., Pierre Julg,
Serge Landes, Didier Laroque, Isabelle Ledoux-Rak, Ide Levi, Corinne Marion,
Jean-Luc Marion, Paul McPartlan (Washington), Florian Michel, Mgr Eric de
Moulins-Beaufort, Patrick Piguet, Dominique Poirel, Bernard Pottier, Louis-André Richard
(Québec), Emilie Schick-Tardivel, Rudolf Staub, Florent Urfels, Isabelle Zaleski.

Rédaction : Association Communio, 5, passage Saint-Paul, 75004 Partis,
tel 1 01.42.78.28.43, courrier électronique : revue@communio.fr
Abonnements : voir bulletin et conditions d'abonnement.

Vente au numero : www.communio.fr



Demande d'abonnement et d'achat au numéro

e par courrier accompagne de votre reglement a :

Communio - 5, passage Saint-Paul — 75004 Paris — Tél. : 01 42 78 28 43

Nom : Prénom :

Adresse :

o Je m'abonne a Communio a partir du prochain titre a paraitre pour
0 un an, o deux ans ou O trois ans.

o Je me réabonne (n° de labonnement & ..., ).

o Je parraine cet abonnement et je souhaite que le bénéficiaire de ce parrainage soit

o informé de mon identité o pas informe de mon identiteé

o Je commande les numeéros suivants : ...

14 € simple, 20 € double (port 4 € en sus)
Date : Signature :

e OU par maill a revue@communio.fr

Tarifs abonnement

Type de tarif lans 2ans 3ans
Tous pays Soutien (recu fiscal sur différence) | 80 € | 160 € | 240 €
France Normal 62 € 110 € | 160 €
France Etudiant 30 € 60€ | 90¢€
Etranger Courrier économique 68 € 122€ [175€
Etranger Courrier prioritaire 80€ |150€ |215¢€
Numérique Tarif normal 40 € 80€ |120¢€
Numérique Tarif étudiant 20 € 40 € 60 €
Amis de Communio | Cotisation, Don, 20€ minimum pour un recu fiscal

Reglement en Euros :

o Par chéque payable en France a lordre de Communio joint a la commande
o Par virement selon les données IBAN suivantes :

IBAN FR76 3006 6108 7300 0104 0600 119 - BIC CMCIFRPP

CiC Paris Saint Paul — 1 rue de Sévigne 75004 Paris

o Par carte bancaire via le site www.communio.fr



En collaboration avec les éditions de Communio en:

ALLEMAND : Internationale Katholische Zeitschrift « Communio »

Responsable : Jan-Heiner Tiick, Universitit Wien-Institut fiir Systematische Theologie,
Lehrstuhl fiir Dogmatik und Dogmengeschichte, Schenkenstr. 8-10, A-1010 Wien.
AMERICAIN : Communio International Catholic Review

Responsable : David L. Schindler, P.O. Box 4557, Washington DC 20017, Etats-Unis.
CROATE : Medunarodni katolicki ¢asopis Communio

Responsable : Tvika Raguz, Kriéanska Sadaénjost, Marulicev trg., 14, HR-10001 Zagreb.
ESPAGNOL : Revista Catélica internacional de pensamiento y cultura

Communio : http://www.apl.name/communio/

ESPAGNOL POUR ARGENTINE : Communio Revista Catélica Internacional
Responsable : Luis Balifia, Av Alvear 1773, AR-1014 Buenos Aires.

FRANCAIS POUR LE RWANDA : Revue Catholique Internationale Communio
Responsable : Pére Andrzej Jakacki SAC, B.P. 1083 Kigali, Rwanda, Afrique Centrale.
HONGROIS : Communio Nemzetkdzi Katolikus Folyéirat

Responsables : Attila Puskds, Papnévelde, u. 7, H -1053 Budapest.

NEERLANDALIS : Internationaal Katholiek Tijdschrift Communio

Responsable : L. Hendriks, Heyendallaan 82, 6464 EP Kerkrade (NL).

POLONAIS : Miedzynarodowy Przeglad Teologiczny Communio

Responsable : Stawomir Pawtowski, Oltarzew, Kﬂinskiego, 20,P1L-05850 Ozarow Mazowiecki,
Pologne.

PORTUGAIS : Communio Rivista Internacional Catélica

Responsable : Peter Stilwell, Universidade Catdlica Portuguesa.Palma de Cima, 1649-023
Lisboa, Portugal.

SLOVENE : Mednarodna Katoliska Revija Communio

Responsable : Anton Strukelj, Depala Vas, 1, SLO-1230 Domzale.

TCHEQUE : Mezinirodni Katolicki Revue Communio

Responsable : Prokop Broz & David Voptada, K Rotundé 100/10, 12800 Praha 2 - Vysehrad,
République Tcheque.

Communio Internationalis a comme président d’honneur Mgr Peter Henrici, évéque auxiliaire
émérite de Coire et comme coordinateur le P. Jean-Robert Armogathe.

Dépdt légal : novembre 2022 — N© de CPPAP: 0126G80668

No ISBN: 978-2-915111-97-2 — N°© ISSN: X-0338-781-X — N° d'édition: 95196
Directeur de la publication: Jean-Robert Armogathe

Maquette : louis-marie.fr

Composition : leventseleve fr

Impression : Présence Graphique a Monts (37260) — N°© d'impression : XXXX

WwWw.communio.fr



La mission de UEsprit

XLVIIL, 1 ne 285 janvier-février 2023

Caché et invisible, I'Esprit saint est Celui qui dans son agir multiple rend pourtant
visible et manifeste I'ceuvre de Dieu. Il a souvent été étudié de fagon autonome, isolé
des autres traités théologiques. Mais son mystere est inséparable de celui de I'Eglise :
en faisant de nous des fils, il est envoyé pour conduire celle-ci et rassembler les
membres du peuple de Dieu. Par le baptéme et la confirmation, sa présence cimente
l'unité des croyants — cest sa vie en nous qui nous permet de le percevoir.

Editorial Jean-Robert Armogathe : « Veni, Sancte Spiritus ! »

Theme

Jean-Luc
Marion

Hanna-Barbara
Gerl-Falcovitz

Ulrich H.J.
Kortner

Ursula
Schumacher

Jean-Marie
Cardinal Lustiger

ISSN X-0

9" 782915

)338-781-X
ISBN 978-2-915111-97-2

«S'1l se trouve guelque communion
de l'Esprit.. »

«Qul es-tu?» )

Hymne au Saint-Esprit d'Edith Stein
«Viens, 6 viens, Esprit de vie» —

La pneumatologie de Karl Barth

«Vous avez recu un esprit de fils» —
Esprit saint et Tradition

«Recevez [Esprit saint» - Homélie du dimanche 30 mai 1982 & Notre-Dame de Paris
«Laprésence permanente de IEsprit » - Homélie du dimanche 23 mai 1999 a Notre-Dame de Paris

Dossier
Joseph-Ratzinger — Benoit XVI et Communio

Un maitre Jean-Robert
et un ami Armogathe
Le chemin d'une amitié¢ - Olegarlo Gonzdlez
Souvenir, témoignage et gratitude de Cardedal
Balthasar et Ratzinger, Elio
ou la fidelitée a Dieu, aux hommes et a la création Guerriero
Le préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi Peter
et Communio Henrici
«Iln'y a que la réalité du Christ qui suffise » — Cardinal
Joseph Ratzinger Angelo Scola

Beauté et sainteté dans la théologie Anton
du pape Benoit XVI Strukelj

Le numeéro 14u\, £
Avec le soutien du
‘ ‘ CAIRN '
MATIERES A REFLEXION
111972 Centre national Weulivre



	SOMMAIRE
	SUMMARY
	Thème
	Jean-Robert Armogathe : Veni, Sancte Spiritus !
	Jean-Luc Marion : «S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »
	Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz : «Qui es-tu ? » – Hymne au Saint-Esprit d’Edith Stein (1937) − Une réponse ontologique et littéraire
	Ulrich H.J. Körtner : « Viens, ô viens, Esprit de vie » – La pneumatologie de Karl Barth
	Ursula Schumacher : « Vous avez reçu un esprit de fils » – Esprit saint et Tradition
	Cardinal Jean-Marie Lustiger : Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris – Fête de la Pentecôte – Actes 2, 1-11 / l Corinthiens 12, 3-13 / .Jean 20, 19-23
	Cardinal Jean-Marie Lustiger : Homélie du dimanche 23 mai 1999 
à Notre-Dame de Paris – Fête de la Pentecôte – Actes 2, 1-11 / Psaume 103 / l Corinthiens 12, 3b-7, 12-13 / Jean 20, 19-23

	Dossier – Joseph Ratzinger – Benoît XVI et Communio
	Un hommage
	Jean-Robert Armogathe – Un maître et un ami
	Olegario González de Cardedal : Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude
	Elio Guerriero : Quand Dieu sème le feu au coeur du monde – Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité à Dieu, aux hommes et à la création
	Peter Henrici, sj : Le préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi et Communio
	Cardinal Angelo Scola : « Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » – Joseph Ratzinger
	Anton Štrukelj : Beauté et sainteté dans la théologie du pape Benoît XVI



