
www.communio.fr

revue
catholique 

internationale
communio

La mission de l’Esprit

Dossier : Benoît XVI et Communio

La mission de l’Esprit
XLVIII, 1 no 285 janvier-février 2023

Caché et invisible, l’Esprit saint est Celui qui dans son agir multiple rend pourtant
visible et manifeste l’œuvre de Dieu. Il a souvent été étudié de façon autonome, isolé
des autres traités théologiques. Mais son mystère est inséparable de celui de l’Église :
en faisant de nous des fils, il est envoyé pour conduire celle-ci et rassembler les
membres du peuple de Dieu. Par le baptême et la confirmation, sa présence cimente
l’unité des croyants – c’est sa vie en nous qui nous permet de le percevoir.

Éditorial Jean-Robert Armogathe : « Veni, Sancte Spiritus ! »

Thème
Jean-Luc
Marion

« S’il se trouve quelque communion
de l’Esprit... »

Hanna-Barbara
Gerl-Falcovitz

«Qui es-tu ? »
Hymne au Saint-Esprit d'Édith Stein

Ulrich H.J.
Körtner

« Viens, ô viens, Esprit de vie » −
La pneumatologie de Karl Barth

Ursula
Schumacher

« Vous avez reçu un esprit de fils » −
Esprit saint et Tradition

Jean-Marie
Cardinal Lustiger

« Recevez l’Esprit saint » − Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris
« La présence permanente de l’Esprit » −Homélie du dimanche 23 mai 1999 à Notre-Dame de Paris

Dossier
Joseph-Ratzinger − Benoît XVI et Communio

Jean-Robert
Armogathe

Un maître
et un ami

Olegario González
de Cardedal

Le chemin d’une amitié –

Souvenir, témoignage et gratitude
Elio
Guerriero

Balthasar et Ratzinger,
ou la fidélité à Dieu, aux hommes et à la création

Peter
Henrici

Le préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi
et Communio

Cardinal
Angelo Scola

« Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » −
Joseph Ratzinger

Anton
Štrukelj

Beauté et sainteté dans la théologie
du pape Benoît XVI

Vitrail du Saint-Esprit, effet de lumière
(Basilique Saint-Pierre de Rome, détail).

ISSN X-0338-781-X
ISBN 978-2-915111-97-2

Revue bimestrielle
Le numéro : 14,00 €

re
vu

e
ca

th
o

liq
u

e 
in

te
rn

at
io

n
al

e
LA

M
IS
SI
O
N

D
E
L’
E
SP

R
IT

tome

48

2023

1

Communio_285_COUV_U9_23005 - 24.1.2023 - 09:57:48 - page 1



La mission de l’Esprit

«Celui par qui nous avons une “vision” de Dieu est l’Esprit,
le mystère le moins objectif, le mystère éternellement respirant

au-delà de toute objectivation, en la lumière duquel toutefois absolument
tout ce qui est saisissable devient limpide et transparent. »
Hans Urs von Balthasar : « Der Unbekannte jenseits des Wortes »,

Skizzen III, p. 101, texte français : « Le Saint-Esprit : l’inconnu au-delà du Verbe »,
Lumière et vie, t. XIII, no 67, mars-avril 1964, p. 122

« Séparer l’Esprit saint du Christ présent dans la structure institutionnelle
de l’Église compromettrait l’unité de la communauté chrétienne,

qui est précisément un don de l’Esprit ! Cela trahirait la nature de l’Église
en tant que Temple vivant de l’Esprit saint. »

Benoît XVI,
XXIIIes Journées Mondiales de la Jeunesse,
Sydney, Veillée du Samedi 19 juillet 2008.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:43 - page 1



Comme le feu de l’Esprit, la lumière du soleil embrase le vitrail, au point
de faire oublier la colombe dessinée en son centre. Lumière pure, au-delà de
toute figure, elle irradie la chaire de Saint-Pierre dessinée par Le Bernin, l’abside
et toute la basilique, comme l’Esprit illumine et anime tout ce qui fait l’Église,
soutenant aussi ceux qui, comme Benoit XVI, ont reçu la charge du ministère
pétrinien.

de la Fondation des Monastères

www.fondationdesmonasteres.org

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:56 - page 2



La mission de l’Esprit

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:56 - page 3



SOMMAIRE

Éditorial 9 Jean-Robert Armogathe :
« Veni, Sancte Spiritus ! »

Thème La mission de l’Esprit

13 Jean-Luc Marion :
« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »
Le fait que notre esprit soit insaisissable fait entendre comment l’Esprit
− celui qui nous manque, éminemment insaisissable − seul donne le point
de vue à partir duquel je puis vouloir ce qu’Il veut. Ainsi je puis être fils du
Père en confessant, de par l’action invisible de l’Esprit toujours à l’œuvre,
que le Christ est le Fils.

29 Hanna-Barbara Gerl-Falcovitz :
L’hymne au Saint-Esprit d’Édith Stein
Édith Stein compose en 1937 une neuvaine poétique pour la Pentecôte : ces
vers permettent de mettre en perspective toute sa réflexion sur l’Esprit
saint, qui vient parachever sa relecture phénoménologique de l’ontologie
classique.

37 Ulrich H.J. Körtner : « Viens, ô viens, Esprit de vie » −
La pneumatologie de Karl Barth
On a parfois reproché à Barth son christocentrisme. Mais la pneumato-
logie embrasse toutes les dimensions de la réflexion doctrinale : dans la
discussion sur le « filioque », dans la réflexion sur l’Église comme dans
l’intégration de l’éthique dans la dogmatique, toute théologie doit soupirer
après l’Esprit saint.

47 Ursula Schumacher : « Vous avez reçu un esprit
de fils » − Esprit saint et Tradition
Alors que l’Esprit est souvent réduit, en ecclésiologie, à être le garant
de l’inerrance de l’Église, l’auteur rappelle qu’il est aussi relation inter-
personnelle. Elle propose d’analyser son action en termes d’« agir commu-
nicationnel » pour penser le développement de la Tradition.

59 Cardinal Jean-Marie Lustiger : « Recevez l’Esprit
saint » − Homélie du dimanche 30 mai 1982
à Notre-Dame de Paris
Là où l’homme est toujours tenté de douter de la toute-puissance et de la
bonté de Dieu, la grâce de l’Esprit donne la foi et nous rend attentif non
aux signes qui viennent de l’extérieur mais à l’œuvre même de Dieu qui
s’opère en ceux qui deviennent membres du Christ.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:56 - page 4



65 Cardinal Jean-Marie Lustiger : « La présence
permanente de l’Esprit » − Homélie du dimanche
23 mai 1999 à Notre-Dame de Paris
Qu’est-ce que la présence de l’Esprit saint ? Non « un événement qui surgit
soudainement seulement un jour puis s’en va » mais, renversant la logique
de Babel, « la force intime, cachée, permanente, qui peu à peu transfigure
notre existence ».

Dossier Joseph-Ratzinger -
Benoît XVI et Communio

Joseph Ratzinger fut l’un des fondateurs de Communio. Six auteurs lui
rendent hommage en évoquant le théologien, le maître, l’ami, tel qu’ils l’ont
connu.

75 Jean-Robert Armogathe : Un maître et un ami

77 Olegario González de Cardedal : Le chemin
d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude

91 Elio Guerriero : Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité
à Dieu, aux hommes et à la création

105 Peter Henrici : Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et Communio

111 Cardinal Angelo Scola : « Il n’y a que la réalité duChrist
qui suffise » − Joseph Ratzinger

117 Anton Štrukelj : Beauté et sainteté dans la théologie
du pape Benoît XVI

Nous remercions Jean-Robert Armogathe et Françoise Brague pour leur
concours gracieux comme traducteurs.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 5



SUMMARY

Editorial 9 Jean-Robert Armogathe: “Veni,
Sancte Spiritus!”

Theme The Mission of the Spirit

13 Jean-Luc Marion: “If there be any communion
of the Spirit...”
The fact that our spirit is elusive makes us hear how the Spirit, the one we
lack, eminently elusive, alone gives the point of view from which I can want
what He wants. Thus, I can be a son of the Father by confessing, through
the invisible action of the Spirit always at work, that Christ is the Son.

29 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz: “Who are you?”
− Edith Stein’s hymn to the Holy Spirit
Edith Stein composed a poetic novena for Pentecost: these verses allow her
to put into perspective her entire reflection on the Holy Spirit, which
completes her phenomenological re-reading of classical ontology.

37 Ulrich H.J. Körtner: “Come, O Come, Spirit of Life” −
The Pneumatology of Karl Barth
Barth has sometimes been criticized for his Christocentrism. But pneu-
matology embraces all the dimensions of theology: in the discussion on the
filioque”, in the reflection on the Church and the integration of ethics into
dogmatics, all theology must sigh for the Holy Spirit.

47 Ursula Schumacher: “You have received the spirit
of sons” − Holy Spirit and Tradition
While the Spirit is often reduced, in ecclesiology, to being the guarantor of
the “inerrancy” of the Church, the author recalls that it is also interpersonal
relationship. To think about the development of the Tradition, she
proposes to analyze its action in terms of “communicational action”.

59 Cardinal Jean-Marie Lustiger: “Receive the Holy
Spirit” - Homily of Sunday, May 30, 1982
at Notre-Dame de Paris
Where man is always tempted to doubt the omnipotence and goodness of
God, the grace of the Spirit gives faith and makes us attentive not to the
signs that come from the outside but to the very work of God that is carried
out in those who become members of Christ.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 6



65 Cardinal Jean-Marie Lustiger: “The permanent
presence of the Spirit” Homily on Sunday, May 23,
1999 at Notre-Dame de Paris
What is the presence of the Holy Spirit? Not “an event that suddenly
appears only one day and then goes away” but, reversing the logic of Babel,
“the intimate, hidden, permanent force that little by little transfigures our
existence”.

Dossier Joseph Ratzinger -
Benedict XVI and Communio

Joseph Ratzinger was one of the founders of Communio. Six authors pay
tribute to him by evoking the theologian, the teacher, the friend, as they
knew him.

75 Jean-Robert Armogathe: A master and a friend

77 Olegario González de Cardedal: The path of a
friendship − Memory, testimony and gratitude

91 Elio Guerriero: Balthasar and Ratzinger, or faithfulness
to God, Men and Creation

105 Peter Henrici: The Prefect of the Congregation
for the Doctrine of the Faith and Communio

111 Cardinal Angelo Scola: “Only the reality of Christ
suffices”− Joseph Ratzinger

117 Anton Štrukelj: Beauty and Holiness in the Theology
of Pope Benedict XVI

We thank Jean-Robert Armogathe and Françoise Brague for their gracious
assistance as translators.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 7



Prochain numéro
mars-avril 2023

La mémoire

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 8



Jean-Robert ArmogatheVeni, Sancte Spiritus ! 
Les dernières décennies du vingtième siècle furent des années fastes
pour la connaissance de l’Esprit saint. Les Français purent profiter de
deux livres majeurs d’Y.-M. Congar 1 et de L. Bouyer 2. Le Renouveau
spirituel protestant et catholique permit de diffuser un abondant
enseignement sur la troisième Personne de la Trinité 3. La revue
Communio n’est pas restée en retrait : outre de nombreux articles 4,
deux cahiers complets ont traité de l’Esprit saint 5.

Fidèle à son souci de constituer une référence théologique, la
rédaction a choisi pour ce troisième cahier de compléter les études
parues précédemment.

Le cahier de 1986 se situait dans l’optique du livre de Joseph
Ratzinger, Le Dieu de Jésus-Christ. Méditations sur Dieu-Trinité 6.
« L’Esprit est moins l’objet de ce cahier », écrivions-nous, « que son
sujet ». «Dieu est son propre exégète » : l’article d’introduction de
Hans Urs von Balthasar en situait nettement la portée.

Douze ans plus tard, le cahier (double) de 1998 répondait à la
demande du pape Jean-Paul II de préparer le Grand jubilé de l’an
2000 par un parcours trinitaire, 1998 étant l’année de l’Esprit saint.
Un guide était proposé pour des groupes de réflexion, tandis que les
pages thématiques couvraient un large champ : Marc Ouellet 7 situait
l’Esprit dans la vie trinitaire, d’autres auteurs l’étudiaient à l’œuvre
dans l’Église, en particulier au sacrement de la confirmation ; enfin,
« l’homme spirituel » n’était pas oublié, avec un article d’Éric de
Moulins-Beaufort 8 sur Henri de Lubac.

Vingt-cinq ans plus tard, le choix a été fait de lier l’étude de l’Esprit
saint à sa place dans l’ecclésiologie. Il ne s’agit pas de limiter ainsi l’agir

* Éditorial

* 9

1 Y.-M. CONGAR, Je crois en l’Esprit saint,
Paris, Cerf, 1979-1980, 3 volumes de
238, 296 et 356 pages. Voir Pablo
ARTEAGA, « Yves Congar et l’Esprit
saint », Communio 271, sept.-oct. 2020,
p. 89-102. Rappelons que tous les cahiers
(1975-2019) sont consultables en libre
accès sur le site https://communio.fr/
2 L. BOUYER, Le Consolateur. Esprit-Saint
et vie de grâce. Paris, Cerf, 1980, 472 p.
3 Rappelons, dès 1972, l’ouvrage de Jean
DUCHESNE Jesus Revolution made in
USA, Paris, Cerf, 135 p. et son article
dans Études, juin 1972, p. 803-821. On
relèvera le compte rendu de Danièle

HERVIEU-LÉGER, Archives de sciences
sociales des religions, 36, 1973. p. 161-162.
4 Dont l’étude très originale du Père abbé
de Maria-Laach, dom HEUFELDER, « Les
anges, figures de l ’Esprit saint »,
Communio 21, janv.-févr. 1979, p. 93-96.
5 Le numéro 63 (janv.-févr. 1986), qui
avait été dédié au cardinal de Lubac
pour son 90e anniversaire, et le
numéro 135-136 (janv.-avr. 1998).
6 Paru dans la collection Communio
chez Fayard en 1977.
7 Alors professeur au Séminaire
d’Edmonton, Canada.
8 Alors professeur au Séminaire de Paris.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 9



multiple de celui qui, insaisissable, rend visible l’œuvre de
Dieu mais plutôt d’élargir notre compréhension de l’Église

aux dimensions de l’Esprit.

À cet égard, un auteur privilégié est le théologien réformé Karl
Barth. On sait l’importance de son dialogue et de son amitié avec
Hans Urs von Balthasar 9. Pour Barth, le Filioque ne désigne pas une
double origine mais une origine commune 10. Procédant également du
Père comme du Fils, l’Esprit constitue l’Église qui n’est pas seulement
l’addition de la multitude des croyants :

Face à Jésus-Christ, il n’y a pas d’abord des croyants, puis, formée à
partir d’eux, l’Église, mais il y a d’abord l’Église, puis, par elle et en
elle, les croyants.

D’une certaine manière, cette vision « relationnelle » de l’Esprit
envoyé au milieu des hommes se retrouve dans l’essai d’Ursula
Schumacher 11. La Tradition, qui cimente l’Église, n’est pas (seule-
ment) la transmission formelle et intégrale du kérygme, elle est aussi
cette forme de communication qui, en fournissant des valeurs
communes, permet l ’échange, le dialogue et la construction
d’un peuple. En insistant sur l’aspect quasiment biologique de
l’œuvre de l’Esprit, Ursula Schumacher retrouve les intuitions de
Vatican II, dans Dei Verbum :

Si la Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que
celle-ci est transmise après Pâques par l’Esprit, qui est le gage
promis par Jésus-Christ de sa permanence, alors la Tradition est
un processus pneumatologique.

Prêchant à Notre-Dame de Paris, pour deux fêtes de Pentecôte, en
1982 et en 1999, le cardinal Lustiger développait cette même idée
d’une ecclésiologie pétrie par la découverte de l’Esprit qui œuvre en
elle 12. « Voyez l’Église », dit-il, « avec les yeux mêmes dont le Christ
la contemple et la reçoit », ce qui n’est possible que par l’inhabitation
du Saint Esprit. Comme il le rappelle en 1999, c’est dans le baptême
que se produit cette inhabitation trinitaire.

Éditorial*

10 *

9 H.U. VON BALTHASAR, Karl Barth.
Présentation et interprétation de sa théologie.
Trad. par Eric Iborra. Paris, Cerf, 2008.
571 p. (et le numéro de Communio 215,
mai-juin 2011, « Barth et Balthasar »).
10 Voir infra, « Viens, ô viens, Esprit de
vie » − La pneumatologie de Karl Barth,
p. 35.

11 Voir infra, « Vous avez reçu un esprit
de fils » − Esprit saint et Tradition, p. 45.
12 Voir infra, « Recevez l’Esprit Saint »,
et « La présence permanente de l’Esprit »,
p. 57 et 63.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 10

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Chez Karl Barth, l’éthique est déduite de sa pneumatologie
– or nous touchons ici au point le plus sensible de l’article de
Jean-Luc Marion 13 :

Nous savons que nous confessons le Père en reconnaissant Jésus
comme son Fils, donc que l’Esprit nous inspire un amour de Dieu
si, et seulement si, nous nous aimons les uns les autres.

Dans chacun des articles du numéro s’opère ainsi un déplacement de
l’Esprit : il n’est jamais totalement quelque part, ni dans l’ecclésio-
logie, ni dans l’éthique, ni dans la théodicée – et certainement pas
dans les doctrines les plus classiques de la « pneumatologie ». Il
échappe à toute classification, car il les inclut et les dépasse. Dans
sa mission ad extra, inséparable des deux autres Personnes, il est Dieu
Trinité. Qui es-tu ? lui demande Edith Stein dans sa Neuvaine de
Pentecôte 1937 publiée et commentée par Hanna-Barbara Gerl-
Falkovitz 14. Il est et n’est pas aucune des analogies énoncées dans
le poème,

plus intérieur que mon propre cœur,
et pourtant insaisissable, inconcevable [...]

Car, comme l’écrit Louis Bouyer, « l’Esprit ne se révèle à nous que
dans l’expérience de notre libre conjonction avec lui, de notre synergie
avec lui, par incorporation au Christ, association à son sacrifice
éternel, comme remontée vers le Père de tout ce qui, dans le
temps, a jamais procédé de lui 15 ».

Jean-Robert Armogathe (Marseille, 1947), prêtre (Paris, 1976), membre
de l’Institut (Académie des Inscriptions et Belles Lettres), président de
l’Association Communio.

* Éditorial

* 11

13 Voir infra, « S’il se trouve quelque
communion de l’Esprit... », p. 11.

14 Voir infra, « Qui es-tu ? » −Hymne au
Saint-Esprit d’Edith Stein (1937), p. 27.
15 L. BOUYER, Le Consolateur, p. 353.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 11

La mission de l’Esprit



La revue Communio, c’est aussi :

- un site web communio.fr, pour commander un
numéro ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numéros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numéros de 1975 à 2019 sont téléchargeables
gratuitement.

- une Lettre d’information bimensuelle gratuite :
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d’accueil dans la rubrique «Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 12



« S’il se trouve quelque
communion de l’Esprit... 1 »

I. Ce qui manque

L’Esprit, rien de plus banal que de le désigner comme le grand absent.
D’abord entre les théologiens. Soit qu’on reproche aux Occidentaux
d’en dissoudre la spécificité dans la clôture d’une deitas, d’une divinité
close dans son essence, où la dernière personne, plus encore que les
deux premières, ne consisterait qu’en un lien final, une concrétisation de
leur unité, un sceau sans doute mais pas un acteur primordial du salut.
Soit qu’on déplore que, pour les Orientaux, on lui attribue trop
aisément de compenser dans l’économie tout ce que l’incompréhensi-
bilité du Père (dans samonarchie) laisse inconcevable pour les hommes,
au point qu’en dénonçant le filioque et en surinvestissant l’épiclèse et la
theosis, on risque souvent de le dégrader dans la théologie. Soit on en dit
trop peu, en l’enfermant dans une «mission »mal distinguée de celle du
Fils, par analogie avec les fonctions de l’âme humaine (volonté contre
entendement), ou en lui fixant comme relation le lien de l’unité, elle-
même ambivalente, entre la communion du Père et du Fils et la
communion de Dieu avec les hommes. Soit on en dit trop, au point
de lui attribuer une fonction extra-trinitaire, voire non-trinitaire, en lui
assignant un temps (voire une Église) de l’Esprit au-delà de la mani-
festation du Père et du Fils – fonction indistincte, diffuse et finalement
arbitraire, autorisant toutes les dérives sectaires, hérétiques, milléna-
ristes, bref tout le « fanatisme » (Schwärmerei disaient les Lumières) 2.

Mais cette absence, ou plutôt cette insaisissabilité en théologie
reflète d’abord l’insaisissabilité de l’esprit dans l’expérience de la vie
mondaine. L’esprit ne se définit pas ou pas directement, pas même
par opposition à la matérialité : on parle aussi de l’esprit du vin ou
d’un alcool, avec parfois plus de précision que de l’esprit d’une
conversation ou d’un trait d’esprit. Un chant ou une mélodie peuvent
déployer un esprit et se distinguer par leur esprit. Surtout, quand on
en vient à l’esprit comme un état, pourrait-on dire, spirituel, il semble
encore moins définissable et se dérobe plus encore à l’analyse. Un trait

* 13

1 Philippiens 2, 1. 2 Voir L. BOUYER, Le consolateur. Esprit
saint et vie de grâce, Paris, Les éditions du
Cerf, 1980.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 13

Jean-Luc
Marion



14 *

d’esprit encore une fois se distingue mal d’avec une plaisanterie mal
venue (les théories philosophiques du rire le montrent assez). Qu’un
certain esprit se dégage d’un certain lieu, d’une certaine cérémonie,
d’un certain événement ne se discute pas, mais en quoi il consiste, cela
peut ne pas se préciser. L’esprit à l’œuvre se constate, du moins si on a
soi-même de l’esprit, mais ne se prouve pas. Et comme l’esprit de
géométrie reste imperméable à l’esprit de finesse, la différence entre
eux se sent, mais ne s’explique pas – et c’est précisément pourquoi
l’esprit de géométrie manque d’esprit, voire manque l’esprit. Qui
dénie l’esprit là où il s’exerce atteste seulement que lui-même en
manque. Ainsi s’accuse lui-même le gros bon sens ou le prétendu
réalisme. Il y a plus : l’on peut percevoir l’esprit et même l’exercer sans
pouvoir pour autant le définir, ni le prévoir, parce que nul ne peut le
posséder. Au sens le plus radical, l’esprit se reçoit, comme un don ou
comme la vie. L’esprit se respire, comme la vie qui nous vient toujours
d’ailleurs, qui nous maintient dans le temps et qui nous échappe
quand nous expirons pour de bon. Entre un vif et un mort, la
différence ne tient pas à ce qu’on en voit, ce qu’on en perçoit et en
touche, mais au souffle de sa respiration ou à son expiration. Au sens
strict et le plus banal, il faut donc admettre que « l’esprit est ce qui fait
vivre, zôopoion » (Jean 6, 63) et que l’homme ne vit, comme toute
chair, que parce que Dieu « insuffla dans ses narines une haleine de
vie » (Genèse 2, 7). L’insensible et l’invisible (sinon par le miroir qu’on
place devant le visage pour voir s’il se forme encore quelque buée)
décident de la vie qui part comme elle est venue : insensiblement.
L’esprit donne la vie et la reprend, sans que nous ne puissions rien sur
lui. Dès cette vie où nous nous efforçons de maîtriser toute chose
mondaine, l’esprit s’atteste comme ce que nous ne maîtrisons pas, du
début à la fin, mais qui nous donne à nous-mêmes 3.

Ces simples considérations trouvent une autre lumière dans
une parole du Christ : « L’Esprit, c’est là où il veut qu’il souffle »
(Jean 3, 8). Non seulement l’Esprit souffle, mais il souffle à partir de
lui-même et il advient d’un coup et d’ailleurs :

Soudain l’Esprit de nouveau, soudain le souffle de nouveau,
Soudain le coup sourd au cœur, soudain le mot donné,
soudain le souffle de l’Esprit, le rapt sec, soudain la possession de l’Esprit ! 4

Thème

3 Voir notre essai « La vie comme survie :
le don », in D. Cohen-Lévinas &
P. Simon-Nahum (éd.), Survivre/ Résister,
se transformer, s’ouvrir.Nouveaux colloques
des intellectuels juifs, Paris, Hermann,
2019.

4 CLAUDEL, Cinq grandes Odes, II,
«L’esprit et l’eau », Œuvre poétique, éd.
J. Petit, Paris, Gallimard, “Pléiade”,
1967, p. 234.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 14

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Il souffle où il veut, ce qui veut d’abord dire qu’il ne souffle pas où je
l’attendais, ni où je l’aurais voulu, mais sur moi. Il souffle sur moi,
parce qu’il ne vient pas de moi mais vient du dehors, d’ailleurs. Je le
prends de face et d’un choc sec. Je ne le choisis pas commemon esprit,
puisqu’il n’est mien que parce qu’il m’advient ; lui seul me choisit,
parce qu’il m’atteint, m’assaille et me marque. Je ne le décide pas, car
lui ne me laisse qu’un seul choix, le suivre ou lui résister.

II. Celui qui me manque

Comment comprendre pourtant que « La chair est faible (asthenès),
mais l’esprit ardent, (prothumos) » (Matthieu 26, 41) ? Ne faisons-
nous pas plutôt l’expérience, passablement humiliante, qu’au
contraire la puissance revient finalement à la chair et que l’esprit
défaille, ou qu’à tout le moins « la chair désire ardemment (epithumei)
contre l’esprit et l’esprit contre la chair, car l’une et l’autre s’opposent
réciproquement » (Galates 5, 17) ? C’est aussi pourquoi, l’opposition
initiale mettait déjà en garde et avertissait que l’ardeur de l’esprit reste
dans son fond si fragile qu’il faut l’affermir par la veille et la prière :
« Veillez et priez pour ne pas entrer en tentation » (Matthieu 26, 41).
Nulle contradiction cependant, puisqu’il s’agit ici de notre esprit, et
non de l’Esprit, de celui qui vient de nous et que nous expirons (ou
même où nous expirons), et non de celui qui souffle où il veut. Dans le
seul cas du Christ, l’esprit coïncide avec l’Esprit, au point qu’il
« rend » le premier au Père en tant qu’identique au second (Jean
19, 30) ; en effet, l’esprit de Jésus parvient à vouloir ce que l’Esprit
veut, la volonté du Père et non la sienne : « ... priant il disait “Mon
père, s’il est possible, que ce calice passe loin de moi ; mais non pas ce
que, moi, je veux, mais ce que, toi, tu veux” » (Matthieu 26, 39). La
faiblesse de mon esprit ne devient une ardeur que si, par la vigilance
de la prière, elle épouse l’Esprit, qui veut ce que mon esprit ne veut
pas. Ne pas vouloir ce que veut l’Esprit en moi ou, ce qui revient au
même, ne pas pouvoir ou bien pouvoir ne pas vouloir ce qu’il me
souffle de vouloir.

Cet écart entre mon esprit et l’Esprit, Paul l’a définitivement décrit
en montrant que, devant la Loi, mon vouloir ne coïncide plus avec
mon pouvoir :

En effet, nous savons que la Loi relève de l’Esprit (pneumatikos) ;
mais moi je suis de chair (sarkikos), vendu au péché. Car je ne sais
pas ce que je fais ; en effet ce que je veux, je ne le fais pas, mais c’est
ce que je hais que je fais. Or si je fais ce que je ne veux pas, je suis

Jean-Luc
Marion

* 15

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 15

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



d’accord avec la Loi et conviens qu’elle est bonne. En réalité (nuni),
ce n’est plus moi qui fais cela, mais le péché qui habite en moi. Car je
sais que n’habite plus en moi, c’est-à-dire dans ma chair, rien de
bon. Vouloir, c’est à ma portée, mais pas d’accomplir le bien ; car le
bien que je veux, je ne le fais pas, mais le mal que je ne veux pas, c’est
lui que je fais (Romains 7, 14-19).

Mon esprit manque donc l’Esprit. Je manque d’esprit et mon souffle
trop court s’essouffle trop vite ; il étouffe même au vent du large.
Comme le péché consiste finalement à manquer sa cible en visant trop
court (amartêma), la chair en moi manque de souffle et à la fin ne
respire plus. Notre première et souvent notre seule expérience de
l’Esprit consiste en ce manque. Et de fait, le Christ nous enseigne
d’abord, quant à l’Esprit, ce manque lui-même. – Ainsi à Nicodème,
au moment même de lui déclarer que « l’Esprit, c’est là où il veut qu’il
souffle », Jésus assène une condition pour le sentir souffler et le
respirer : il faut « naître d’en-haut (anôthen) » (Jean 3, 7-8) ; il ne
s’agit pas de renaître, mais radicalement d’advenir et descendre du
ciel. Autrement dit, il faut remplir une condition qui nous échappe
absolument. C’est pourtant à cette condition seule que, comme le
confesse le Baptiste, « le Père ne donne pas l’Esprit avec mesure »
(Jean 3, 34). – Ensuite le Christ avertit la femme de Samarie que
« vient l’heure et c’est maintenant, où les vrais adorateurs adoreront le
Père en esprit et vérité », car «Dieu est Esprit » (Jean 4, 23- 24) ; mais
aussi que cela ne se peut que si l’on « sait le don de Dieu [...] l’eau
de vie » (Jean 4, 10). Or connaître ce don demande de reconnaître
le « prophète » comme le «Messie », donc surtout de comprendre
que ce Messie ne s’avère tel que parce qu’il a comme « nourriture de
faire la volonté de Celui qui [l’]a envoyé et d’accomplir son œuvre »
(Jean 4, 34), ce que nul parmi nous ne peut ni faire, ni même
concevoir. – Enfin, le discours dit « du pain de vie » marque à la
fois le manque et le don de l’Esprit. La nourriture véritable, dont la
multiplication des pains n’offre que le signe, « c’est celle que vous
donne le Fils de l’homme, car c’est lui que le Père a marqué de son
sceau » (Jean 6, 27) ; en fait, le Fils de l’homme ne le donne que parce
que lui seul descend effectivement du ciel ; ainsi « ce n’est pas Moïse
qui vous a donné le pain du ciel ; c’est [s]on Père qui [n]ous le donne,
le pain du ciel, le vrai ; car le pain de Dieu c’est celui qui descend du
ciel et qui donne la vie au monde » (6, 32-33). Et le Christ ne nous
nourrit du pain de vie que parce que lui-même ne se nourrit que de la
volonté du Père : « Je suis descendu du ciel pour faire non pas ma
volonté, mais la volonté de celui qui m’a envoyé » (6, 38). Seule cette
volonté autre que la sienne et pourtant finalement la sienne lui assure
de « ressusciter au dernier jour » et donc aussi de nous ressusciter :

Thème

16 *

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 16

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



«Oui, c’est la volonté de mon Père que quiconque voit le Fils et croit
en lui ait la vie éternelle et que je le ressuscite au dernier jour » (6, 38-
40). Que signifie cette conséquence et cet élargissement, proprement
incroyables ? De quelle logique relève celui-ci ? Nous ne pouvons que
constater celle-là, mais pas la concevoir :

Comme la faute d’un seul a entraîné sur tous les hommes une
condamnation, de même l’œuvre de justice d’un seul procure à
tous une justification qui donne vie. [...] Mais là où le péché a
fait le plein (epleonasen), la grâce a surabondé (hupereperisseusen)
(Romains 5, 18, 20).

Ou plutôt, concevoir cette conséquence conduit à risquer de s’en
scandaliser (Jean 6, 61), sauf à admettre que : « C’est l’esprit qui fait
vivre (zôopoios), la chair ne sert de rien. Les mots que je vous ai dits
sont esprit et vie » (6, 63). Le manque de l’esprit ne se comble qu’en
passant de l’esprit à l’Esprit et la question devient celle de la décision,
car « il est certains d’entre [n]ous qui ne croyons pas » (6, 64), de la
même manière que « beaucoup des disciples se retirèrent en arrière et
ne marchèrent plus avec lui » (6, 66). Pour cette raison et par
contraste, Jean place ici la confession de Pierre qui, lui, répondit :
« Seigneur, à qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle.
Nous croyons, nous, que tu es le Saint de Dieu » (6, 68-69). Cette
distance, comment la franchir ? Comment recevoir l’Esprit quand
manque notre esprit de chair qui ne sert de rien ?

III. L’anamorphose

Avant d’avancer dans la lecture de Jean, revenons à la situation de
départ. Nous avons constaté que nous ne pouvons pas, de nous-
mêmes et dans notre état, rendre notre esprit prompt et allant
(prothomos), mais que nous devons constater la faiblesse de notre
volonté, même éclairée. La philosophie a interprété cette contradic-
tion comme une figure du mal radical (Kant), et une tendance de la
théologie l’a analysée sans pouvoir vraiment la surmonter. Ou plus
exactement elle l’a formalisée dans l’opposition insoluble du libre-
arbitre et de la grâce (suffisante, efficace, etc.), sans que la querelle de
auxiliis ne trouve, après des siècles de disputes, de sanction finale par
le magistère. Faut-il s’en tenir là ? Quand une question théologique ne
trouve pas de réponse, il convient de se demander si les termes dans
lesquels elle se pose l’exposent correctement ou, dès le départ, la
rendent insoluble. Dans le cas de la faiblesse de la volonté on peut le
soupçonner à un indice très clair : supposons que de faible ma volonté

Jean-Luc
Marion

* 17

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 17

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



devienne forte et qu’elle me permette ainsi de faire le bien que je vois
et approuve, que s’en suivrait-il ? Ou bien cette volonté aurait en
fait disparu, intégralement soumise à la grâce qui la corrigerait en ne
lui laissant aucun choix – mais alors on devrait en venir à la pré-
destination la plus stricte (calviniste) où, bien que justifié extrin-
sèquement, je reste intrinsèquement toujours doté d’une volonté
pécheresse. Ou bien elle aurait trouvé en elle-même, par ascèse,
exercice et pratique des vertus, la ressource pour, de faible, se
rendre forte, sur le modèle de Pélage, évacuant en fait la grâce du
Christ, désormais réduit au rôle d’un exemple mais non plus d’un
rédempteur (Kant et les théologiens protestants libéraux aboutirent
de fait à cette conclusion). Ces deux réponses à la question, aussi
opposées soient-elles, gardent un présupposé commun : si ma volonté
peut s’annuler ou s’affirmer, c’est parce qu’elle reste elle-même ou
plutôt dans son site propre, prenant, à partir de lui, l’une ou l’autre
décision. Elle choisit son orientation entre la chair et l’esprit en
habitant chez elle, en se décidant entre deux orientations, mais en
demeurant fixée dans son site, identique à soi. En un mot, dans sa
décision pour (ou contre) la volonté du Père − qu’elle se laisse
submerger par la grâce ou qu’elle acquière la puissance de s’en
dispenser − elle occupe toujours le centre du jeu et tient la place ;
elle oriente le jeu, mais en gardant toujours son lieu. Son point de vue
reste maître et, comme le dit le langage courant, je fais mon choix, j’ai
ou je n’ai pas la foi. Dans les deux cas, on admet que c’est à moi d’en
décider, de mon point de vue. Les athées « humanistes » et bien-
veillants abusent de cette attitude, sans soupçonner son incohérence.

Or ce mode de décision entre deux orientations vues d’un seul point
de vue stable vaut – du moins peut-être – dans le monde des objets et
de leur gestion économique, là où la compréhension supposée
adéquate que nous en avons permet de les comparer, apprécier et
choisir à partir justement de notre unique et stable point de vue. Mais
il devient caduc dès que nous avons affaire aux choses et à autrui
(qui partagent la même caractéristique, à savoir que personne ne peut
jamais les connaître ni même les voir adéquatement 5) : ici, pour voir
une chose et a fortiori en décider, il faut se déplacer, s’en approcher, en
faire si possible le tour, la voir arriver et disparaître, attendre son
retour et le guetter : il faut l’apprendre, l’apprivoiser et s’y faire.
Pour mieux le concevoir, on peut recourir ici à un dispositif
d’abord identifié en histoire de la peinture, l’anamorphose. Certains
tableaux ne font plus voir − au premier regard, au regard habituel du

Thème

18 *

5 HUSSERL : « “La” chose est proprement
elle-même ce que personne n’a jamais vu
effectivement » (La crise des sciences euro-

péennes et la phénoménologie transcen-
dantale, §47, Hua. VI, p. 167, tr. fr.
G. Granel, Paris, Gallimard, 1976, p. 167).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 18

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



spectateur et qui fut celui du peintre, le regard central, de face et
maître pour ainsi dire de l’espace visuel (par exemple en exerçant la
mise en perspective) − un spectacle organisé en formes identifiables,
couleurs délimitées et arguments reconnaissables. Tel est le cas bien
sûr dans l’abstraction, lyrique ou non, mais ce fut aussi l’intention
déclarée de certaines toiles baroques : de face, du point de vue unique
d’un regard maître, n’y apparaît qu’une rhapsodie confuse, absurde
même, insignifiante en tous cas. Mais l’intention du peintre se décèle
et se révèle si, acceptant de se déplacer, le spectateur, longeant la toile,
quitte son point de vue initial supposé unique, pour atteindre à tâtons
celui qu’a pris réellement le peintre. Alors, à partir de cet autre point de
vue, d’un coup, tout le visible se réorganise, reprend forme et devient
signifiant, révélant l’autre point de vue 6. Cette apparition retardée
n’advient que si le spectateur, en l’occurrence spectateur ambulant et
dégagé de son point de vue initial, a su se déplacer jusqu’à un autre
point de vue extérieur à lui et pourtant le lieu intime du tableau. Cette
remontée (ana-) d’un point de vue à un autre permet seule de faire
remonter la forme (-morphosis) à la visibilité. Une telle démarche,
rapportée de l’expérience esthétique à la question de la grâce et du
libre-arbitre ou, plus correctement, à celle d’une volonté voulant la
volonté du Père selon l’Esprit, conduit à une problématique toute
différente. Il ne s’agit plus de réduire à néant la volonté et l’esprit de
l’homme, ni de les hypertrophier, mais de faire passer mon unique
volonté d’un lieu à un autre, de mon esprit à l’Esprit, qui fait que le
Fils veut, en lui, la volonté du Père. Il s’agit que ma volonté parcoure,
comme un regard se déplace suivant une anamorphose, l’écart entre
son point de vue, son esprit, et le point de vue de l’Esprit. Il s’agit de
vouloir selon l’Esprit, selon un Esprit qui me vient d’ailleurs, qui m’y
conduit et qui me sort du mien. Je garde mon unique volonté, mais je
la fais (ou la laisse) vouloir selon une autre logique, selon un autre
souffle, qui ne veut pas ce que et où je veux, mais me fait vouloir où et
comme il souffle – l’Esprit.

IV. L’écart et le site

Cet écart entre l’esprit et l’Esprit qui d’ailleurs (depuis l’ailleurs)
souffle sur la volonté se marque au moment précis où Pierre, le
premier, confesse Jésus comme « le Christ, le Fils du Dieu vivant ».

Jean-Luc
Marion

* 19

6 On songe évidemment à HOLBEIN LE
JEUNE, « Les deux ambassadeurs » et
surtout au Père E. MAIGNAN et à son
anamorphose de La vie de saint François
de Paule, sur le mur du couvent des
Minimes de la Trinité des Monts,
Rome (1642). Voir Étant donné. Essai

d’une phénoménologie de la donation,
§13, Paris, PUF, [1997, p. 169 sq.],
“Quadrige”, 20134, p. 197sq. et aussi
Sur la théologie blanche de Descartes.
Analogie, création des vérités éternelles et
fondement, §12, Paris, PUF, [19811],
“Quadrige”, 19912, p. 263.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 19

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



Car Jésus lui explique aussitôt non pas ce qu’il a dit (il a dit vrai et il
n’y a rien à ajouter), mais ce qu’il a fait (ou laissé se faire en lui) pour
parvenir à cette confession : «Heureux es-tu Simon Bar Jonas, car ce
n’est ni la chair, ni le sang qui t’ont révélé, mais mon Père qui est aux
cieux » (Matthieu 16, 17sq.) ; notons que le verbe (apekalupsen, « a
révélé ») n’a ici pas de complément direct ; il peut donc se rapporter à
la confession de Jésus comme le Fils, mais aussi, indissolublement, à la
révélation de Pierre à lui-même, désormais « pierre » pour y édifier
l’Église (16, 18). En effet la confession n’intervient qu’au terme et au
prix d’une anamorphose, par quoi Pierre change de point de vue,
outrepassant celui où Jésus ne serait que le Baptiste, Élie, Jérémie ou
« l’un des prophètes » (16, 14, voirMarc 8, 28 et Luc 9, 18-21). Et la
même confession de Pierre, quand elle intervient au terme du
discours du pain de vie, s’oppose au déni de ceux qui trouvent
celui-ci « dur [...] à entendre » et qui « s’en vont » (Jean 6, 60, 66) ;
l’écart entre lui et eux tient donc à l’Esprit : « C’est l’esprit qui fait
vivre, et la chair n’y sert de rien » (6, 63) 7. Il s’agit de se déplacer,
d’accomplir une anamorphose, de changer de point de vue – de passer
d’un esprit à un autre, à l’Esprit :

Car c’est à nous que Dieu l’a révélée [sc. la sagesse de Dieu] par
l’Esprit. Car l’Esprit scrute tout, même les profondeurs de Dieu.
Qui d’entre les hommes connaît les choses des hommes, sinon
l’esprit de l’homme en lui ? De même aussi nul ne connaît les
choses de Dieu sinon l’Esprit de Dieu. Et nous, nous n’avons pas
reçu l’esprit du monde, mais l’Esprit venu de Dieu (ek tou theou),
pour que nous connaissions ce dont Dieu nous a fait la grâce
(1 Corinthiens 2, 10-12).

Ce transfert d’un esprit à l’autre, ou plutôt cet exode de notre esprit
hors de son lieu vers l’Esprit, aucun homme ne peut l’accomplir (en
prétendant renforcer sa volonté et mobiliser tout son courage, son
sang et sa chair), parce qu’il s’agit d’une toute autre chose : de venir
non plus de soi (même augmenté), mais d’advenir « d’en-haut
(anôthen) » ; il s’agit de recevoir un « esprit nouveau », de remplacer
un « cœur de pierre » par un « cœur de chair » (Ézechiel 11, 19) ; et
cela, nul autre ne peut nous le rendre accessible que celui qui, en

Thème

20 *

7 Voir : «Nous ne pouvons hériter du
Royaume de Dieu par la chair et le
sang » (1 Corinthiens 15, 50) ; « ...celui
qui daigna révéler en moi son Fils [...]
sans consulter la chair et le sang... »
(Galates 1, 16) ; et ceci d’autant plus
que « ...ce n’est pas contre la chair et le
sang que nous combattons, mais contre

les principautés, les puissances (ezousiai),
les régisseurs de ce monde de ténèbres, les
esprits du mal (pneumatika tês ponêrias)
habitants dans les cieux » (Éphésiens 6,
12) : chair et sang, se trouvant hors-jeu
quand il s’agit de confesser le Christ par
anamorphose, l’adversaire relève lui aussi
de l’esprit, mais de l’esprit du mal.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 20

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



vérité, « descend du ciel, le Fils de l’homme » (Jean 3, 13). Or parce
qu’il le fut et l’est encore, c’est le Christ, celui « que ni les sangs, ni la
volonté de la chair, ni la volonté de l’homme, mais Dieu a engendré »,
qui seul « a donné la puissance de devenir fils de Dieu, à ceux qui
croient en son nom » (Jean 1, 13, 12).

Paradoxalement et en fait logiquement, à la fin, ce n’est plus nous
qui parcourons l’anamorphose (nous ne venons pas du ciel), mais
l’Esprit lui-même qui l’accomplit, en venant « du ciel » sur nous. De
fait, depuis Moïse et les prophètes, l’Esprit « descend » sur les
hommes ; et lors de son baptême par Jean, quand il endossait en
sa personne tout le « reste d’Israël », le Christ « vit les cieux étant
fracturés et l’Esprit descendre comme une colombe et demeurer sur
lui » (Marc 1, 10). Certes « l’Esprit de vérité [...] provient du Père »
(Jean15, 26) mais, comme nul ne peut voir le Père sinon en voyant le
Fils (Jean 14, 9), et comme le Fils ne peut se confesser que dans
l’Esprit, c’est par le Fils vu dans l’Esprit que nous accédons, dans le
même Esprit, au Père 8. L’Esprit nous met dans le site unique et précis
où seulement nous pouvons voir Jésus comme le Fils, donc comme
Fils du Père, donc comme « l’icône du Dieu invisible » (Colossiens 1,
15) 9. Il revient donc au Christ, à mesure où il « va au Père » de mettre
en œuvre pour nous aussi, bref de faire descendre aussi sur nous
l’Esprit qui nous fera voir le Père : « Et je prierai le Père, et il vous
enverra un autre Paraclet, pour être avec vous à jamais, l’Esprit de
vérité, que le monde ne peut recevoir, parce qu’il ne le voit, ni ne le
connaît » (Jean 14, 16-17). Le Christ nous fait recevoir l’Esprit
comme le Père l’a envoyé : « Il leur dit donc encore une fois : “La
paix avec vous. Comme le Père m’a envoyé, moi aussi je vous envoie”.
Disant cela, il souffla sur eux et leur dit : “Recevez l’Esprit saint” »
(Jean 20, 21-22). Désormais, non seulement nous parvenons à voir
Jésus comme le Fils, donc comme l’icône du Père, mais− ainsi comme
intronisés de plein droit dans la vie de l’Esprit− notre propre esprit se
trouve intégré à la vie trinitaire et nous y vivons, respirons et demeu-
rons pour ainsi dire de l’intérieur. Cette invraisemblable conclusion,
presque délirante, s’impose pourtant dès lors que nous admettons

Jean-Luc
Marion

* 21

8 Jean 14, 28 : « Je m’en vais et [re] vien-
drai vers vous, upagô kai erkhomai pros
humas », pourvu que l’on corrige la traduc-
tion habituelle (par exemple la Bible de
Jérusalem) suivant Jean 16, 6-7 : « il vaut
mieux que je parte ; car si je ne pars pas, le
Paraclet ne viendra pas à vous ; mais si je
pars, je vous l’enverrai » (voir erkhomai en
Jean 14, 28 ; 17, 11 ; 17, 13 ; et upagô en
Jean 14, 28 ; 16, 5 ;16, 17. Cette correction

a un sens théologique fondamental comme
l’a montré Garrigues (« L’inachèvement du
salut, composante essentielle du temps de
l’Église », Nova et Vetera, 1996/2, repris
dans Le peuple de la première alliance, c. V,
Paris, Editions du Cerf, 2011). Les consé-
quences sur la dispute du filioque, peut-être
sans véritable objet, sont d’importance.
9 Sur ce point, voir D’ailleurs la Révéla-
tion, §17, Paris, Grasset, 2020, p. 467 sq.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 21

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



la promesse du Christ : « Le Paraclet, l’Esprit saint que le Père
enverra en mon nom, vous enseignera tout » (14, 26) ; ou bien :
«Quand il viendra, lui, l’Esprit de vérité, il vous conduira vers la
vérité toute entière » (16, 13sq.).

Or ce qui fut promis – « Jean, lui, a baptisé dans l’eau, mais vous,
c’est dans l’Esprit saint que vous serez baptisés sous peu de jours », ou
encore : «Vous allez recevoir une force, celle de l’Esprit saint qui
descendra sur vous » –, cela fut donné :

Ils virent apparaître (ôphthêsan) des langues comme de feu ; elles se
divisaient et il s’en posa une sur chacun d’eux ; et tous furent remplis
de l’Esprit saint et commencèrent à parler en d’autres langues selon
que l’esprit leur donnait de s’exprimer (Actes 1, 5. 8 et 2, 3-4).

Désormais, « l’amour (agapê) de Dieu a été répandu dans nos cœurs
par l’Esprit saint qui nous a été donné (dothentos) » (Romains 5, 5).
Donné, l’Esprit nous donne de voir le Père dans le Fils. Et ceci dès
maintenant, car « nous-mêmes [même nous] possédons les prémices
(aparkhên) de l’Esprit » (Romains 8, 23). Des prémices et des arrhes
en effet, car le don de l’Esprit s’accomplit dès cette vie mortelle
encore, mais éternelle déjà. De l’Esprit, nous faisons dès maintenant
l’expérience, puisque nous en avons des « acomptes [...] dans nos
cœurs (arrabôna) » (2 Corinthiens 1, 22, voir Éphésiens 1, 13).
Acomptes en effet, parce que la récolte a déjà commencé, parce
que l’héritage commence a être réalisé (comme on réalise un capital,
en le dépensant). La reprise de mon esprit par l’Esprit ne supprime
pas l’un par l’autre, dans quelque monophysisme de l’humanité ; mais
elle déplace mon esprit pour le replacer dans son lieu véritable – celui
d’un fils du Père dans le Fils. En retournant vers le Père, je me trouve
moi-même enfin dans la demeure filiale. Celui dont l’esprit a fait (ou a
reçu de faire) l’anamorphose se retrouve donc lui-même en son
premier moi. « Ce n’est plus moi qui vis, mais le Christ en moi »
(Galates 2, 20) : si le Christ vit en moi, moi je vis donc aussi, et
d’autant plus que je vis en, par et comme lui, « car pour moi vivre
[c’est le] Christ » (Philippiens 1, 21) 10. Si « votre vie est désormais
cachée avec le Christ en Dieu », elle n’a pas disparu, pas plus que
vous ; l’une et l’autre « apparaîtront en gloire » (Colossiens 3, 3), quand
le Christ apparaîtra en gloire. Car même si le monde ne nous connaît
pas plus qu’il ne reconnaît le Christ, « nous voyons quel grand amour
nous a donné le Père, en sorte de nous nommer fils de Dieu – et nous

Thème

22 *

10 Notons qu’ici la copule est manque ; il
faut comprendre que Christ équivaut à
vivre.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 22

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



le sommes » (1 Jean 3, 1). L’anamorphose qui nous élève nous relève
de la condition d’esclave et serviteur, à celle de fils, de je libre d’une
liberté longtemps (et encore maintenant) inconcevable.

V. La preuve et l’épreuve

Il faut pourtant que le lecteur honnête considère au moins cet
inconcevable, ne serait-ce que parce que des témoins ont reçu et
que des croyants ont assumé « l’amour [venu] de l’Esprit (agapê tou
pneumatos) » (Romains 15, 30). De fait, l’inconcevable offre deux
voies d’accès. Il ne s’agit pas tant de preuves qui le rendraient
soudainement concevable (et d’ailleurs à partir de quels principes
pourrait-on ici construire une preuve ?) que d’épreuves attestant que
l’Esprit «œuvre » comme «mon Père toujours œuvre (ergazetai) et
moi aussi » (Jean 5, 17).

L’Esprit œuvre à l’évidence lorsqu’il permet à un esprit d’homme de
confesser Jésus comme le Christ, autrement dit de le voir comme Fils
du Père qui se montre en lui, pourvu que ce confesseur laisse très
exactement guider la visée de son regard. Personne ne peut expliquer,
encore moins prévoir, pourquoi l’un parvient à cette confession,
tandis que l’autre n’y parvient pas, pourquoi l’un voit avec évidence
et l’autre ne voit rien ou dénie ce qu’il entrevoit. Cette décision ne
dépend pas d’arguments, ni de motifs taillés à vue d’homme. Nous
pouvons simplement constater que l’écart se trouve ou non franchi par
anamorphose. Il faut donc, que l’anamorphose se soit accomplie ou
non, qu’un esprit se soit trouvé repris et replacé par l’Esprit. Et l’on
doit admettre que : «Nul ne peut dire “Seigneur Jésus”, sinon dans
l’Esprit saint » (1 Corinthiens 12, 3). À chaque fois que cet événement
a eu lieu, l’Esprit prouve qu’il a œuvré :

Car vous n’avez pas reçu un esprit d’esclave pour revenir à la crainte,
mais vous avez reçu un Esprit de filiation, dans lequel nous crions
“abba, Père !” L’Esprit lui-même témoigne avec le nôtre que nous
sommes bien fils de Dieu (Romains 8, 15).

On ne saurait dire plus clairement d’abord que mon esprit ne
disparaît pas dans l’Esprit, mais que ce dernier vient redoubler le
mien pour témoigner avec lui de sa filiation et lui permettre de la
performer ; ensuite que le simple fait que mon esprit parvienne à
invoquer le Père prouve l’effective action de l’Esprit, sans lequel ce cri
eût été soit ridicule, soit impensable. Autrement dit : « Comme vous
êtes des fils, Dieu a envoyé l’Esprit de son Fils dans tous vos cœurs,

Jean-Luc
Marion

* 23

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 23

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



criant “abba, Père !”, en sorte que tu ne sois plus esclave, mais fils,
ayant part à l’héritage de par Dieu (dia theou) » (Galates 4, 6-7) 11.
Toute confession de foi atteste de fait l’œuvre de l’Esprit, comme le
reconnaît Jésus lors de la confession de Pierre (Matthieu 16, 17sq.),
ou bien au retour de mission des disciples, quand « il jubila sous
l’action de l’Esprit saint et dit : “Je te rends grâce (exomologoumai)
Père, seigneur du ciel et de la terre, d’avoir caché cela aux sages et aux
habiles et de l’avoir dévoilé (apekalupsas) aux tout petits. Oui, Père
car tel fut ton bon plaisir” » (Luc 10, 21) : car la joie submerge
le Christ lui-même à constater ainsi, que des hommes, sous l’action
de l’Esprit, deviennent par anamorphose de nouveaux fils et, par
adoption, des frères.

Cette preuve de l’Esprit par les effets de son œuvre pourrait pour-
tant rester ambiguë : elle risque de virer à une exaltation incontrôlée
et à une conviction trop subjective pour être honnête ; car qui ne
risque pas de se duper soi-même en imaginant dire comme il faut le
dire “Notre Père” et se prétendre ainsi habité par l’Esprit ? Ici inter-
vient ce que l’on pourrait considérer comme une expérience cruciale
de l’action de l’Esprit dans notre esprit, comme une vérification
expérimentale que nous sommes vraiment les fils de Dieu : nous
savons que nous confessons le Père en reconnaissant Jésus comme
son Fils, donc que l’Esprit nous inspire un amour de Dieu si, et
seulement si, nous nous aimons les uns les autres : « Tel est mon
commandement, que vous vous aimiez (agapatê) les uns les autres
comme je vous ai aimés (êgapêsa) ». D’où une première expérimenta-
tion : en aimant mon prochain, je reproduis en quelque mesure, ce
que le Christ a d’abord fait envers chacun de nous : donner sa vie pour
son ami, car « nul n’a de plus grand amour (meizon agapapên) que de
donner sa vie (son âme, psuchê) pour ceux qu’il aime (tôn philôn) »
(Jean 15, 12-13). Mais de cette première imitatio Christi (faire envers
mon prochain ce que le Christ a fait envers moi), il s’ensuit une
deuxième et plus radicale expérience ; car ce que le Christ a fait envers
nous reproduit exactement ce qu’il fait envers le Père et que le Père
fait envers lui : « Je ne te demande pas seulement pour eux, mais pour
ceux qui, grâce à leur parole, croiront en moi, qu’ils soient tous un
(panes hen ôsin), comme toi, Père, tu es en moi et moi en toi, afin
qu’ils soient en nous et que le monde croie que tu m’as envoyé » (17,
21 -23). Intervient ici une deuxième imitatio Christi, en fait une

Thème

24 *

11 La Bible de Jérusalem surtraduit sans
doute un texte dont la construction reste
en effet ambiguë : elle rend ici oti dè este
uioi par la preuve que vous êtes des fils, alors
que la Vulgate s’en tient à quoniam,

suivie par la King James (because) et de
Lemaître de Sacy (parce que).Mais l’anté-
position de oti, entendue comme « le fait
est que », pourrait cependant conduire à
ce sens.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 24

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



authentique et incroyable imitatio Trinitatis : l’amour du Christ pour
nous, qui se vérifie dans notre amour inchoatif les uns pour les autres,
répète l’amour du Fils pour le Père et du Père pour le Fils ; il en
devient même l’attestation éclatante aux yeux du monde – « Je leur ai
fait connaître ton nom, et je le leur ferai connaître, pour que l’amour
(agapê) dont tu m’as aimé soit en eux et donc moi en eux » (Jean 26).
Ainsi pour autant que nous sommes dans cet amour du Père avec le
Fils, nous avons la preuve que nous sommes dans l’Esprit.

S’accomplit alors une manière de déplacement horizontal de l’ana-
morphose verticale, une sorte d’anamorphose horizontale, dans
l’intersubjectivité humaine. L’enseignement de Jean la développe
explicitement. Si « tel est son commandement : que nous croyions
(pisteusômen) au nom de son Fils Jésus le Christ [anamorphose
verticale]et que nous nous aimions (agapômen) les uns les autres
[anamorphose horizontale], [...] à ceci nous savons qu’il demeure
en nous : à partir (ek) de l’Esprit qu’il nous a donné » (1 Jean 3, 23-
24), donc, inversement, ne pas aimer son frère équivaut à ne pas aimer
Dieu tel qu’il révèle son amour trinitaire, à mentir et se mentir :

Quant à nous, nous aimons, parce qu’il nous a aimés le premier. Si
quelqu’un dit aimer Dieu et qu’il hait son frère, c’est un menteur.
Car celui qui n’aime pas son frère qu’il voit, ne peut aimer non plus
Dieu qu’il ne voit pas (1 Jean 4, 19-20).

Le contraire de l’amour de Dieu s’expérimente dans le mensonge du
non-amour d’autrui, l’amour pour Dieu s’expérimente dans la vérité
de l’amour pour autrui. Ce principe de discernement se borne à
déployer la duelle unicité du « premier de tous les commandements »
que Jésus dédouble et redouble en un seul : « Jésus répondit : “Le
premier c’est ‘Écoute, Israël, le Seigneur notre Dieu est l’unique
Seigneur et tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de
toute ton âme’ (Deutéronome, 6, 4-5) et de toute ta pensée [dianoia,
ajoute Jésus]. Et le second : Tu aimeras ton prochain comme toi-
même (Lévitique 19, 18). De plus grand commandement, il n’y en a
pas d’autre”. Et le scribe lui dit : “Fort bien, maître ; c’est en vérité que
tu as dit ‘Il est unique et il n’y en a pas d’autre que lui’ (Deutéronome 4,
35) » (Marc 12, 28-32). L’étonnant ici tient au fait que l’unicité des
deux commandements se trouve approuvée par le scribe en référence
à ce qui, dans le Deutéronome (4, 35), concerne l’unicité du Dieu
unique, inscrivant déjà et inconsciemment le double et unique
commandement dans la communion trinitaire. Ce qui explique
peut-être l’approbation finale de Jésus : « Tu n’es pas loin du royaume
de Dieu » (Marc 12, 34).

Jean-Luc
Marion

* 25

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 25

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



Reste la question de savoir qui est mon prochain ? Comme la
parabole de Luc (10, 29-37) le démontre, le prochain ne coïncide
pas avec les miens ni avec mes proches, mais il advient en tout autrui,
même dans un Samaritain pour moi, ou moi pour lui. Ce que révèle
l’amour de celui qui nous a aimés « le premier » (1 Jean 4, 19, et 4, 10
Vulgate), qui nous a aimés « quand nous étions encore pécheurs »
(Romains 5, 8), c’est-à-dire littéralement ses « ennemis, ekhtroi »
(Romains 5, 10). Nous avons été aimés et adoptés dans le Fils,
lors même que nous étions des ennemis de Dieu et que nous le
restons encore au moins partiellement. Aimer son prochain, pour
nous, semble impossible. Mais pour Dieu rien n’est impossible, parce
que même les pécheurs lui restent des prochains – « Cet homme,
disaient-ils, fait bon accueil aux pécheurs et mange avec eux ! »
(Luc 15, 2). Et donc il peut nous enjoindre ce qu’en réalité lui seul
peut faire :

Mais je vous le dis à vous qui m’écoutez : “Aimez (agapatê)
vos ennemis, faites du bien à ceux qui vous haïssent, bénissez
ceux qui vous maudissent, priez pour ceux qui vous maltraitent.
[...] Votre récompense alors sera grande, et vous serez les fils du
Très-Haut, car il fait du bien (khrestos), Lui, aux ingrats et aux
méchants (Luc 6, 27-28, 35).

La récompense consiste exactement à devenir des fils du Père :
«Mais moi je vous dis : aimez vos ennemis et priez pour ceux qui
vous persécutent, en sorte que vous deveniez les fils de votre Père qui
est dans les cieux » (Matthieu 5, 44). En dernière instance, les deux
anamorphoses n’en font qu’une, puisque la montée du Fils vers le
Père dans l’Esprit étend la filiation à tous ceux qui s’unissent dans le
même Esprit.

VI. État de grâce

La fonction de l’Esprit consiste donc à nous mettre en situation de
filiation en confessant le Christ comme Fils, et en reconnaissant qu’il
ne fait qu’un avec le Père, en sorte d’entrer nous aussi dans la
communion trinitaire, par adoption dans le Fils unique. La divinité
de l’Esprit, qui fut si lente à s’imposer à la théologie ancienne, ne
s’atteste, comme l’ont entre autres établie Athanase, Basile et
Grégoire de Nazianze, que par sa puissance de nous diviniser :

Si quelqu’un a mis son espérance dans un homme privé d’esprit
(anoun) [ainsi les apollinaristes], il a vraiment perdu l’esprit

Thème

26 *

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 26

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



(anoêtos) et n’est pas digne d’être sauvé entièrement, car ce qui n’a
pas été assumé n’a pas été guéri, mais c’est ce qui a été uni a Dieu,
c’est cela qui est sauvé (oh de ênôtai tô theo, touto kai sôzetaiè) 12.

Or le pourrait-il s’il n’était pas Dieu lui-même ? Mais s’il divinise
vraiment, pourquoi restons-nous si lents à devenir des fils du Très-
Haut ? Notre tristesse – de ne pas devenir saints – constitue la seule
objection réelle à notre confiance en Dieu : on ne peut guère, raison-
nablement, douter de Dieu (et si l’on y tient de son “existence”), mais
nous ne pouvons pas raisonnablement ne pas douter de notre sainteté
(et si l’on veut, de notre existence même). La grâce ne vaut qu’avec le
don de la persévérance, mais nous expérimentons, chaque jour avec
une écœurante régularité, notre obstination à manquer de grâce.

Et pourtant, elle nous frôle sans cesse, nous entoure et nous attend,
chaque fois que nous aimons ceux qui nous aiment et même ceux qui
ne nous aiment pas. Peu d’entre nous, peut-être même aucun, ne peut
dire qu’il n’a jamais expérimenté ne serait-ce que des moments de
grâce, où l’Esprit a assez envahi et renforcé le nôtre, pour nous faire
aimer un autrui ou nous trouver aimé par lui, un instant peut-être,
mais certainement, indiscutablement. Chaque atome de communion
que nous avons expérimentée, depuis que la grâce de la naissance
nous fut accordée, vient de l’Esprit et l’atteste en nous. À jamais.
Quiconque a pratiqué un sport le sait : la peine endurée sans joie
– lors d’interminables entraînements qui n’apportent que très peu de
progrès malgré beaucoup de fatigue – peut, après les mois d’hiver à
courir dans les sous-bois, au crépuscule et sous la pluie, certains
printemps, sur une piste enfin accueillante et ouverte, nous
donner, au-delà de la souffrance et même du plaisir désormais
indistingués, de sortir de nos possibles, d’allonger la foulée et, sans
le comprendre ni même avoir à le vouloir, battre notre record
personnel et d’un coup devenir plus que nous n’étions. Ces moments,
nous les appelons des révélations et des états de grâce. Et nous avons
raison de les nommer ainsi, car ce sont bien des analogies, ténues,
modestes mais réelles, de ce que l’Esprit fait avec nous, quand nous
touchons à une communion, qu’elle soit érotique, familiale, sociale,
esthétique ou même (on peut rêver) morale, comme on voudra
l’entendre. L’Esprit de communion souffle là où il veut – même
sur nous, même sans que nous le sachions vraiment. Et il se donne
sans mesure, mille pour un. L’Esprit nous envahit et nous élève sans
que nous ne le voyions jamais, dans un anonymat essentiel qui le

Jean-Luc
Marion

* 27
12 GRÉGOIRE DE NAZIANZE, Lettre 101,
32, PG 37 184a et Lettres théologiques,

« Sources chrétiennes », ed. P. Gallay,
Paris, Cerf, 1974, p. 50.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 27

« S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »



définit au service du Père dans le Fils. Cet anonymat 13 s’éprouve
justement quand nous ne pouvons plus, dans la performance
d’amour, distinguer entre notre esprit et l’Esprit. Nous respirons
alors en lui, nous y vivons et y recevons notre seul être véritable,
ce qu’il nous donne.

Jean-Luc Marion, de l’Académie française, né en 1946, marié, deux
enfants, quatre petits-enfants, co-fondateur de la revue catholique inter-
nationale Communio, est professeur émérite de l’Université Paris-
Sorbonne et de l’Université de Chicago. Parmi ses dernières parutions :
La rigueur des choses, entretiens avec Dan Arbib, Flammarion, 2012 ;
Brève apologie pour un moment catholique, Grasset, 2017 ;
D’ailleurs, la Révélation, Grasset, 2020.

28 *

Thème

13 Sur cet anonymat essentiel, voir H.U.
von BALTHASAR : « L’Esprit reste le Dieu
inconnu, qui nous rend Dieu connu »
(«Das unbekannte Jenseits desWortes »,
Spiritus Creator, Einsiedeln, Johannes

Verlag, 1967, p. 103). Pour ce qui
provient de Basile de Césarée, voir D’ail-
leurs la Révélation, op. cit., §17, en parti-
culier p. 490.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 28

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



«Qui es-tu ? »
Hymne au Saint-Esprit d’Edith Stein (1937) −

Une réponse ontologique et littéraire

Le Saint-Esprit, ontologiquement

C’est dans les années 1936-1937 au Carmel de Cologne que se situe
la rédaction du chef-d’œuvre d’Edith Stein L’Être fini et l’Être éternel.
C’est le fruit mûr de sa formation phénoménologique, appliquée − et
bien au-delà de Husserl et Scheler − à l’ontologie classique 1.

Dans cette œuvre, l’Esprit joue un rôle de tout premier plan en tant
que créateur. Edith Stein travaille ici principalement avec l’analogie
en partie augustinienne et en partie thomasienne entre le créé et le
Créateur trinitaire, en partant du rapport philosophique, présent en
tout ce qui existe, entre a) la forme substantielle, b) le sens et c) la
force ou le pouvoir de création. Transcendant ces principes ternaires
de création, le Père se manifeste comme indépendant dans l’être/
ousia, le Fils comme sens/logos et le Saint-Esprit en tant que puis-
sance/effet. La force agissante détermine l’Esprit comme une pléni-
tude saturée de sens, plus précisément comme une plénitude de vie.
Car l’Esprit est vie et fait vivre, il est en fin de compte « vie en
personne ». Dans le va-et-vient incessant des personnes divines, le
Saint-Esprit est « spiré » comme amour entre le Père qui engendre et
le Fils qui est engendré ; il est l’unité du Père et du Fils dans le
« nous ». Selon saint Augustin, puisque Dieu s’aime lui-même,
l’amant, l’aimé et la dynamique de l’amour ne font qu’un en lui.
Dans le même entrelacement intérieur, la dynamique divine passe
dans la création. « Lorsque le Père et le Fils s’aiment, leur don
réciproque est en même temps un acte libre de la personne comme
amour. Or l’amour est la vie dans sa plus haute perfection : être qui se
donne éternellement sans connaître de diminution, fécondité infinie.
L’Esprit saint est donc “le don” : non seulement le don des personnes
divines les unes aux autres, mais le don de soi de la divinité “vers

* 29

1 E. STEIN, Endliches und ewiges Sein.
Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des
Seins, Freiburg 2006, ESGA 11/12. Les
citations suivantes : ibid. 352-357 ; tr. fr.
L’Être fini et l’Être éternel, essai d’une

atteinte du sens de l’être, Nauwelaerts,
1972. Voir H.-B. GERL-FALKOVITZ,
Unerbittliches Licht. Versuche zur Philoso-
phie und Mystik Edith Stein, Dresde 2015.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 29

Hanna-
Barbara
Gerl-
Falkovitz



l’extérieur” ; il comprend en lui tous les dons de Dieu aux créatures »
(p. 355). C’est ainsi qu’il conduit également les créatures à la sainteté :
celle-ci signifie justement l’amour pour Dieu.

Les créatures inférieures correspondent à leur modèle créateur avant
tout par leur forme substantielle, le fait qu’elles reposent en elle-
même, mais une participation triplement différenciée apparaît aussi
chez elles en filigrane : l’ensemble que constituent la forme et la
matière est autonome et rempli de sens et de force agissante. Car
la forme substantielle est déjà don de sens et accomplissement de
l’être, même pour les corps inanimés. « Leur puissance d’être est ici
force de donner forme à l’espace en le remplissant, et d’agir en lui »
(p. 356). Ainsi le Saint-Esprit est même l’archétype de « ce rayonne-
ment spirituel de l’essence propre, qui est également propre aux
formations matérielles » (p. 355).

D’un point de vue épistémologique, on peut également faire l’expé-
rience de l’Esprit dans les structures sensorielles physiques et imper-
sonnelles, pour autant qu’elles sont compréhensibles et ont une
signification pour celui qui les reconnaît. Des définitions de sens
similaires, mais élargies, s’appliquent aux plantes et aux animaux.

Mais la triple destination de l’être humain va plus loin : l’âme est un
être indépendant, un sens et une force, dans l’action incomparable-
ment accrue de l’Esprit saint. L’Esprit va jusqu’à la connaissance de
soi et l’amour de soi, ce qui est à la fois un don et une tâche, accomplis
en toute liberté et accompagnés de la joie de l’appropriation (p. 364).

Selon Augustin d’autres déterminations trinitaires de l’homme s’y
trouvent fondées.

La particularité de l’interprétation d’Edith Stein réside dans l’action
globale de l’Esprit saint jusqu’au niveau de l’inanimé, qui est pourtant
sans aucun doute saturé de sens que l’homme peut reconnaître et qu’il
peut intégrer dans sa vie. Edith Stein s’oppose ainsi clairement à la
façon dont Heidegger comprend l’être comme transi de néant.
L’apport de force provenant des mondes de l’au-delà du moi, y
compris avec l’aide de la mémoire (p. 368), conduit toujours,
au-delà du sens, à une action, c’est-à-dire à l’afflux de la grâce de
l’Esprit au plus profond de l’âme (p. 375), sa mesure finie étant élargie
au-delà de toute limite (p.389).

Thème

30 *

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 30

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



L’Esprit de Pentecôte, littéraire

On trouve des images beaucoup plus fortes du Saint-Esprit dans les
prières d’Edith Stein, surtout dans une neuvaine de Pentecôte du
16 mai 1937 : cet hymne se distingue de manière unique des autres
poèmes 2. Sur le plan formel, il s’agit d’un poème de sept strophes aux
rythmes libres, sans rimes, avec des strophes de 8 à 12 lignes de
longueur différente. Avec de légères variantes, elles commencent par
la question récurrente “Qui es-tu ?” / “Es-tu... ?” Les réponses sont
tirées des Psaumes, des Livres de sagesse, des prophètes, de l’Apoca-
lypse, mais ne sont pas simplement citées, elles prennent une tournure
personnelle et sont reliées entre elles de manière nouvelle. À la fin,
elles débouchent sur de brèves invocations.

Cette forme très libre surprend. En tant qu’étudiante en germanis-
tique, Edith Stein avait étudié la poésie du vieux haut-allemand
jusqu’au haut-allemand moderne ; elle aimait et connaissait ses
formes littéraires. Le fait qu’elle écrive ici elle-même « sans forme »
renvoie à un vécu profond ou pour anticiper, à une écriture exta-
tique. Dans l’exubérance des visions qui se succèdent et s’imposent,
lumières et fleuves s’entremêlent, puis le feu de l’Esprit dans l’histoire,
dans la construction de l’Église, dans la Vierge, à la fin dans « tous les
êtres ».

Image après image, la « douce lumière » de la première strophe
conduit à « la main d’une mère », elle devient « l’espace qui entoure
mon être » contre le néant, le grand mot de saint Augustin vient à
l’esprit : interior intimo meo, et pourtant Il [l’Esprit]reste « insaisis-
sable et inconcevable », « au-delà de tout nom » – culminant dans
« l’amour éternel ».

Strophe 2. La « douce manne » peut « déborder », « inonder » « à
partir du cœur du Fils » son propre cœur ; une telle nourriture éveille
« de jour en jour » de la mort à la « plénitude », dans la « vie éter-
nelle ».

Strophe 3. Ensuite, le rayon de feu qui « descend et fait irruption »
et qui, dans un magnifique oxymore, « pénètre miséricordieusement

Hanna-
Barbara
Gerl-
Falkovitz

* 31

2 E. STEIN, Geistliche Texte II, Fribourg
2007, ESGA 20, 39-42 : 16. Pfingst-
Novene, 1937. La version originale
contient de petits dessins marginaux.
Voir ibid. 39, note 119 : d’autres copies
avec des dessins ont été données, égale-
ment sous le titre “7 Strahlen aus einer

Pfingstnovene” [7 rayons d’une neuvaine
de la Pentecôte]. Les éditions Ad Solem,
que nous remercions ici, ont publié ces
poèmes sous le titre Malgré la nuit, avec
une traduction et présentation de Cécile
Rastoin, édition bilingue, Ad Solem,
2002, p. 121 et suivantes.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 31

«Qui es-tu ? »



et impitoyablement » dans ce qui est caché ; qui tout à la fois saisit
d’effroi et de crainte, et qui ancre et recrée – omnia simul : « lumière
pénétrant tout ».

Strophe 4. Apocalyptique (1937 !), l’Esprit devient plénitude et
puissance lorsqu’il libère les sceaux de l’Agneau, dans la séparation
de la lumière et de la nuit ; il prépare eschatologiquement les
nouveaux cieux et la nouvelle terre : « Et tout retrouvera alors sa
juste place/ par ton souffle » − « puissance victorieuse ».

Strophe 5. Puis apparaît une cathédrale à colonnes, tendue vers la
lumière, immuable, couronnée d’une coupole − «Ton œuvre qui
embrasse le monde ». L’Église à l’image de la basilique Saint-Pierre ?
La «main créatrice de Dieu » y est visible.

Strophe 6. Suit alors une image enchanteresse de la tradition : un
«miroir clair », une « mer de cristal dans laquelle la divinité se
contemple en un échange d’amour » ; l’«œuvre la plus belle » dans
laquelle brille « ta propre splendeur » : la vierge-épouse. En elle,
l’immaculée, tout ce qui est vient à la rencontre de son Esprit-
Créateur.

Strophe 7. Enfin résonnent ensemble et le son et le sens et l’unité, et
se répand l’« exultation éternelle ». En général, Edith Stein ne fait
guère d’allusions à sa vie intérieure dans ses écrits, au mieux dans ses
lettres. Même ses derniers travaux sur Denys l’Aréopagite (1941) 3 et
sur Jean de la Croix (1942) 4 ne révèlent pas de possibles expériences
personnelles. Ainsi osons la thèse suivante : la neuvaine de la Pente-
côte révèle une irruption de l’Esprit saint profondément vécue.
Rattrapée par la « force vive » théorisée auparavant, Edith Stein, la
timide, parle ouvertement d’elle-même : de «mon cœur », de «mon
être »/ « Et un jour, sa plénitude m’inondera ». Ensuite viennent des
« nous » : dans l’histoire commune, l’Église, l’épouse-création, les
noces jubilatoires. Mais ce n’est qu’à partir de l’ébranlement
personnel des deux premières strophes que le chant s’élance dans
le grand Tout. Jusqu’à présent comptait seulement le Secretum meum
mihi 5− mais ici, pour une fois, le cœur d’Edith Stein s’ouvre entiè-
rement.

Thème

32 *

3 Wege der Gotteserkenntnis, 1941, (tr.fr.,
Philibert Secretan), Voies de la connais-
sance de Dieu. La théologie symbolique de
Denys l’Aréopagite, préface de François-
Marie Léthel et postface de Ysabel de
Andia, Ad Solem, 2003, (NDE).

4 Kreuzeswissenschaft, 1942, (tr. fr.,
Etienne de Sainte Marie), La Science de
la Croix, Passion d’amour de saint Jean de la
Croix, Nauwelaerts, 1957, (NDE).
5 Telle est la réponse d’Edith Stein en
1921 à une question de Hedwig
Conrad-Martius.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 32

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Pfingst-Novene 1937 Neuvaine de Pentecôte 1937
I. I.
Wer bist du, süßes Licht,

das mich erfüllt
Qui es-tu, douce lumière

qui me combles
und meines Herzens Dunkelheit

erleuchtet ?
et illumines la ténèbre de mon

cœur ?
Du leitest mich gleich

einer Mutter Hand,
comme la main d’une mère,

tu me conduis
und ließest mich los, et, si tu me lâchais,
so wüßte keinen Schritt

ich mehr zu gehen.
je ne saurais faire

un pas de plus.
Du bist der Raum, der rund mein Sein

umschließt und in sich birgt.
Tu es l’espace environnant mon être

et l’abritant en toi.
Aus dir entlassen sänk’ es in

den Abgrund
Le rejetterais-tu, Il coulerait à pic

dans l’abîme du néant
des Nichts, aus dem du es zum

Licht erhobst.
d’où tu le tiras pour l’élever vers la

lumière.
Du, näher mir als ich mir selbst Toi, qui m’es plus proche que je ne

le suis moi-même,
und innerlicher als mein Innerstes qui m’es plus intérieur que mon

propre cœur,
und doch ungreifbar und unfaßbar et pourtant insaisissable,

inconcevable,
und jeden Namen sprengend :

Heiliger Geist − ewige Liebe !
Au-delà de tout nom,

Saint-Esprit, éternel Amour !
II. II.
Bist du das süße Manna nicht, N’es-tu pas la manne si douce à

mon palais,
das aus des Sohnes Herzen

in mein Herz überströmt,
qui du cœur du Fils déborde dans le

mien,
der Engel und der Sel’gen Speise ? nourriture des anges et des bien-

heureux ?
Er, der vom Tod zu neuem

Leben sich erhob,
Lui qui s’est levé de la mort vers la

vie,
er hat auch mich zu neuem

Leben auferweckt
il a su m’éveiller du sommeil de la

mort
vom Schlaf des Todes. à une vie nouvelle.
Und neues Leben gibt er mir von

Tag zu Tag,
Vie nouvelle qu’il me donne chaque

jour
und einst soll seine Fülle mich

durchfluten,
et dont la plénitude doit un jour

m’inonder,
Leben von deinem Leben − ja du selbst : Vie de ta propre vie, c’est toi en vérité,
Heiliger Geist − ewiges Leben. Saint-Esprit, vie éternelle !

Hanna-
Barbara
Gerl-
Falkovitz

* 33

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 33

«Qui es-tu ? »



III. III.
Bist du der Strahl, Es-tu le rayon jaillissant comme

l’éclair
der von des ew’gen Richters Thron

herniederzuckt
depuis le trône élevé du Juge éternel,

und einbricht in die Nacht der Seele, pénétrant comme un voleur dans la
nuit de l’âme

die nie sich selbst erkannt ? qui s’ignorait elle-même ?
Barmherzig-unerbittlich Miséricordieux, impitoyable aussi,
dringt er in verborg’ne Falten. tu pénètres jusqu’en ses profon-

deurs cachées.
Erschreckt vom Anblick ihrer selbst, L’âme est effrayée de ce qu’elle voit

d’elle-même
gewährt sie Raum heiliger Furcht, et se garde ainsi dans une crainte

sacrée
dem Anfang jener Weisheit, devant le commencement de toute

sagesse
die aus der Höhe kommt qui vient d’en-haut
und in der Höhe uns fest verankert, et nous y ancre d’un ancrage solide,
deinem Wirken,

das neu uns schafft :
devant ton action qui nous crée

à nouveau,
Heiliger Geist − alldurchdringender

Strahl !
Saint-Esprit, rayon que rien

n’arrête !
IV. IV.
Bist du des Geistes Fülle und der

Kraft,
Es-tu la plénitude d’Esprit et de

puissance
womit das Lamm die Siegel löst qui permet à l’Agneau de rompre les

scellés
von Gottes ew’gem Ratschluß ? du décret éternel de la divinité ?
Von dir getrieben Sur ton ordre les messagers du

jugement
reiten des Gerichtes Boten durch

die Welt
chevauchent de par le monde entier

et séparent,
und scheiden mit scharfem Schwert

das Reich des Lichtes
du tranchant de l’épée, le Royaume

de lumière
von dem Reich der Nacht. de celui de la nuit.
Dann wird der Himmel neu und

neu die Erde,
Les cieux seront nouveaux et la terre

nouvelle,
und alles kommt an seinen

rechten Ort
et tout retrouvera alors sa juste

place
durch deinen Hauch : par ton souffle léger :
Heiliger Geist − siegende Kraft ! Saint-Esprit, puissance victorieuse !

34 *

Thème

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 34

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



V. V.
Bist du der Meister, der den ew’gen

Dom erbaut,
Es-tu leMaître d’œuvre, le bâtisseur

de la cathédrale éternelle
der von der Erde durch den Himmel

ragt ?
qui depuis la terre s’élève jusqu’au

Ciel ?
Von dir belebt erheben sich die

Säulen hoch empor
Tu donnes vie à ses colonnes, qui se

dressent,
und stehen unverrückbar fest. hautes et droites, solides et

immuables.
Bezeichnet mit dem ew’gen

Namen Gottes
Marquées du signe du Nom divin

et éternel,
recken sie sich hinauf ins Licht,

die Kuppel tragend,
elles s’élancent vers la lumière

et portent le dôme
die den heiligen Dom bekrönend

abschließt,
qui achève et couronne la sainte

cathédrale,
dein weltumfassendes Werk : ton œuvre qui embrasse l’univers

entier :
Heiliger Geist − Gottes bildende

Hand !
Saint-Esprit, Main de Dieu créa-

trice !
VI. VI.
Bist du es, der den klaren Spiegel schuf, Es-tu Celui qui créa le miroir

limpide
zunächst des Allerhöchsten Thron, tout proche du trône du Seigneur, le

Très-Haut,
gleich einem Meer von Kristall, semblable à une mer de cristal où se

contemple
darin die Gottheit liebend sich

beschaut ?
la divinité en un échange

d’amour ?
Du neigst dich über deiner Schöpfung

schönstes Werk,
Tu te penches sur l’œuvre la plus

belle de toute ta création
und strahlend leuchtet dir

dein eig’ner Glanz entgegen.
et ta propre splendeur éblouissante

de lumière te renvoie son reflet,
Und aller Wesen reine Schönheit unissant la pure beauté de tous les

êtres
vereinigt in der lieblichen Gestalt en la figure pleine de grâce de la

Vierge,
der Jungfrau, deiner makellosen Braut : Ton Épouse immaculée :
Heiliger Geist − Schöpfer des All ! Saint-Esprit, Créateur de tout ce

qui est !

Hanna-
Barbara
Gerl-
Falkovitz

* 35

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 35

«Qui es-tu ? »



VII. VII.
Bist du das süße Lied der Liebe Es-tu le doux cantique de l’amour
und der heil’gen Scheu, et du respect sacré qui retentit sans

fin
das ewig tönt um des Dreifaltigen

Thron
autour du trône de la Trinité sainte,

symphonie où résonne
das aller Wesen reinen Klang in sich

vermählt ?
la note pure donnée par chaque

créature ?
Der Einklang, Le son harmonieux,
der zum Haupt die Glieder fügt, l’accord unanime des membres et de

la Tête,
darin ein jeder dans lequel chacun au comble de la

joie
seines Seins geheimnisvollen Sinn

beseligt findet
découvre le sens mystérieux de son

être
und jubelnd ausströmt, et le laisse jaillir en cri de jubilation,

rendu libre
frei gelöst in deinem Strömen : en participant à ton propre

jaillissement :
Heiliger Geist − ewiger Jubel ! Saint-Esprit, jubilation éternelle !

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, née en 1945, doctorat en philosophie
(Munich, 1971), habilitation (Munich, 1979), professeure de philosophie
de la religion à Dresde (1993-2011), co-éditrice des Œuvres complètes
d’Edith Stein et de Romano Guardini. Membre de la rédaction de
l’édition allemande de Communio. Parmi ses nombreuses publications,
Frau – Männin – Menschin. Zwischen Feminismus und Gender,
2009, 20162 ; Spielräume. Zwischen Natur, Kultur und Religion :
der Mensch, Dresden 2020. https://www.hochschule-heiligenkreuz.at/lehrende/

univ-prof-em-dr-hanna-barbara-gerl-falkovitz/

Thème

36 *

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 36

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



«Viens, ô viens, Esprit de vie »
La pneumatologie de Karl Barth

1. Théologie pneumatique de la révélation

Otto Dillschneider reprochait en 1961 à la théologie protestante
contemporaine d’être « oublieuse de l’esprit 1 ». Depuis la situation a
heureusement évolué, puisque quelques ébauches remarquables de
pneumatologie furent publiées au cours des dernières décennies, notam-
ment celles de Jürgen Moltmann 2 et Michael Welker 3, ou encore celle
du théologien luthérien finlandais Veli-Matti Kärkkäinen4, originaire
du christianisme pentecôtiste et se décrivant lui-même comme un
« chrétien hybride » ou un théologien « luthercostal 5 ». Au début des
années 1990, Heinz Zahrnt parlait du « retour du Saint-Esprit 6 »,
faisant référence non seulement au christianisme charismatique
ou pentecôtiste en pleine expansion dans le monde, mais aussi au
nouvel intérêt pour le Saint-Esprit dans la théologie universitaire 7.

On ne peut pas non plus parler d’oubli de l’Esprit chez Karl Barth,
celui qu’on peut, à juste titre, qualifier de Père de l’Église protestante
du XXe siècle. Dans sa pensée théologique, la pneumatologie, qui
pendant longtemps n’a pas été suffisamment prise en compte, joue
d’emblée un rôle prépondérant, comme l’a démontré Gabriele Obst 8.

* 37

1 Voir Otto DILSCHNEIDER, « Die
Geistvergessenheit der Theologie », in :
ThLZ 86 (1961) 255-266.
2 Jürgen MOLTMANN, Der Geist des
Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie,
Munich 1991, édition spéciale non modi-
fiée Gütersloh 2016.
3 Michael WELKER, Gottes Geist. Theo-
logie des Heiligen Geistes, Neukirchen-
Vluyn 1992, Göttingen7 2022.
4 Veli-Matti KÄRKKÄINEN, Pneumato-
logie. The Holy Spirit in Ecumenical, Inter-
national, and Contextual Perspective,
Grand Rapids, MI2 2018.
5 Dans un entretien avec Victor
J. TOTH : https://www.christianitytoday.

com/ct/2019/february-web-only/veli-
matti-krkkinen-interview-theology-of-
everything.html , 6.2.2019 (letzter
Zugriff : 21.10.2022).
6 Voir Hein ZAHRNT, Geistes Gegen-
wart. Die Wiederkehr des Heiligen Geistes,
Munich 1991.
7 Voir également Ulrich H.J. KÖRTNER,
Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur
Lehre vom Heiligen Geist und der Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1999.
8 Voir Gabriele OBST, Veni Creator
Spiritus ! Die Bitte um den Heiligen Geist
als Einführung in die Theologie Karl Barths,
Gütersloh 1998.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 37

Ulrich H.J.
Körtner



Dans sa conférence d’adieu de 1962, Barth explique que toute
« théologie, même protestante, en tant que science modeste, libre,
critique, joyeuse du Dieu de l’Évangile, ne peut devenir possible et
réelle que dans la sphère de puissance de l’Esprit, que comme théo-
logie pneumatique, uniquement dans le courage confiant que l’Esprit
est la vérité, qu’il soulève la question de la vérité en même temps qu’il
y répond 9 ». Le contraire serait une « théologie non spirituelle 10 »,
que seul l’Esprit Saint lui-même pourrait en fin de compte aider, « en
la rendant toujours plus consciente de la misère de son présupposé
d’indépendance, pour redevenir − là et seulement là où on soupire,
crie, prie après Lui : Veni creator spiritus ! Viens, ô viens, Esprit de
vie ! − à nouveau présente et efficace. Même la meilleure des théo-
logies ne peut pas faire plus et mieux que de Le demander sous forme
d’un travail ardent 11 ». C’est par ces mots que se referme le cercle que
Barth avait ouvert en 1922 avec une conférence sur la « détresse et la
promesse de la prédication chrétienne ». Il voulait que toute sa
théologie de l’époque − que l’on qualifia bientôt de théologie dialec-
tique et dont l’interprétation de l’Épître aux Romains par Barth fut le
phare (1ère édition 1919, 2è édition 1922)−, se comprenne comme
une théologie d’un tel soupir : « Soupirer : Veni creator spiritus ! est
désormais, selon Romains 8, plus prometteur que de triompher,
comme si on L’avait déjà. Ils sont initiés à “ma théologie” s’ils ont
entendu ce soupir 12 ».

Toute théologie ne peut être une théologie pneumatique, deman-
dant et soupirant après l’Esprit Saint, que parce que ses propositions
sont sans présupposés, sans garantie d’un point d’ancrage anthropo-
logique ou épistémologique. La théologie de la Parole de Dieu selon
Barth, étant fondée sur l’auto-révélation de Dieu, se fixe en un « lieu
vu de l’extérieur qui se trouve pour ainsi dire à l’air libre 13 ». Ce n’est
que lorsque la puissance de l’Esprit divin se cache dans les phrases qui
témoignent de la parole de Dieu que la théologie « réalise son concept
de logique humaine du logos divin 14 ». Dans sa conférence d’adieu,
Barth désigne cette Parole de Dieu comme « l’histoire de l’Emmanuel

38 *

Thème

9 Karl BARTH, Einführung in die evangeli-
sche Theologie, [Introduction à la théo-
logie protestante] Gütersloh3 1980, 48.
10 Ibid.
11 Ibid. (voir note 9), 50. «Viens, ô viens,
esprit de vie » est le verset d’ouverture
d’un chant de Pentecôte de Heinrich
Held (1620-1659), 1658, attribué à
l’école de poésie silésienne (in : Evangeli-
sches Gesangbuch Nr. 134).
12 Karl BARTH, «Not und Verheißung
der christlichen Verkündigung », in :

ders, Das Wort Gottes und die Theologie.
Gesammelte Vorträge, München 1924,
99-124, ici 123 (réimprimé dans : ders.,
Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-1925,
hg. v. Holger FINZE-MICHAELSEN [Karl
Barth Gesamtausgabe, Bd. 19/Abt. III],
Zürich 1990, 65-97).
13 BARTH, Einführung in die evangelische
Theologie, op. cit. (voir note 9), 43.
14 BARTH, ibid., 44

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 38

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



qui arrive à son terme dans l’histoire de Jésus-Christ 15 ». La Parole de
Dieu est prononcée dans sonœuvre, elle est « histoire du salut et de la
révélation 16 », la définition de la révélation comme histoire ne
pouvant être transformée par la théologie de l’histoire en une
simple « histoire comme révélation ». Chez Barth, l’histoire est un
prédicat de la révélation, et non pas la révélation un prédicat de
l’histoire universelle 17.

Dans sa Dogmatique ecclésiastique, (désormais Dogmatique) Barth
développe sa théologie de la révélation à partir de son fondement
(§ 8) comme théologie de la Trinité (§§ 9-12), de l’incarnation
(§§ 13-15) et pneumatologie (§§ 16-18). Cette dernière se développe
longuement selon des voies tout à fait traditionnelles 18. Sous le titre
« L’effusion du Saint-Esprit », Barth interprète le Saint-Esprit au
§ 16 d’abord comme la « réalité subjective de la révélation 19 », et
ensuite comme la « possibilité subjective de la révélation 20 ». Dans sa
question de départ, Barth demande comment il est possible, dans le
cadre de la liberté humaine, que la révélation de Dieu puisse atteindre
l’homme21. Cela est possible parce que, dans sa Révélation, « c’est sa
Parole que Dieu lui fait entendre 22 ». Il est en fait essentiel pour
Barth de distinguer la réalité subjective et la possibilité de la révéla-
tion du subjectivisme moderne et des théories néo-protestantes de la
subjectivité et de la religion. Cela se fait d’une part parce que Barth
interprète la révélation de Dieu (au § 17, très discuté et controversé
sur la religion) comme une suppression de la religion. D’autre part,
parce que Barth argumente que la réalité et la possibilité subjectives
de la révélation sont fondées sur sa réalité objective. La réalité
subjective de la révélation ne peut pas devenir en tant que telle un
thème chrétien. Elle est incluse dans sa réalité objective. Or cette
réalité est celle de l’Église. L’ecclésiologie fait donc partie intégrante
de la pneumatologie 23.

* 39

Ulrich
H.J.
Körtner

15 BARTH, ibid., 43.
16 BARTH, ibid., 45.
17 Voir Karl BARTH, Kirchliche
Dogmatik, désormais KD I/2, Zollikon-
Zürich4 1948, 64. Tr.fr., Dogmatique,
Premier volume, tome deuxième *,
Genève, Labor et Fides, 1954.
18 Voir Martin HAILER, « Offenba-
rung », in : Michael BEINTKER (Hg.)
Barth Handbuch, Tübingen 2016, 295-
301, ici 299.
19 BARTH, KD I/2, 222-264. Tr.fr.,
Dogmatique, Premier volume, Tome
deuxième, ** = I, 2, §16, pp.1-37.

20 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 264-
304. Tr.fr., Dogmatique, op.cit., §16, I, 2,
pp. 37-70.
21 BARTH, Ibid., 265. Tr.fr., Ibid., I, 2,
p. 38.
22 BARTH, Ibid., 269, Tr.fr., Ibid., I, 2,
p. 40.
23 Voir Hans-Peter GROßHANS,
« Kirche », dans : BEINTKER (éd.), Barth
Handsbuch (voir note 18), 367-373, ici
p.371.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 39

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



Comme si cela ne suffisait pas, l’éthique que Barth intègre dans sa
Dogmatique et qu’il développe de manière trinitaire n’est pas seule-
ment fondée sur la christologie, mais aussi sur la pneumatologie,
comme Barth l’explique déjà au § 18 qui traite de la vie des enfants de
Dieu. L’homme qui reçoit la révélation − c’est-à-dire qui croit et qui
la reconnaît − n’est pas seulement auditeur, mais aussi auteur de la
Parole (voir Jacques 1, 22) 24. LaDogmatique − en reconnaissant et en
traitant déjà le « problème de l’homme chrétien dans ses définitions
fondamentales et comme un problème qui lui est propre −intègre
l’éthique dans son enseignement et rend ainsi superflue une théologie
particulière de l’éthique. On voit alors que, sans cesser d’accomplir sa
tâche spécifique qui consiste à rendre compte de la Parole de Dieu, la
dogmatique est aussi éthique25 ». L’intégration de l’éthique dans la
dogmatique (l’une des particularités de la théologie de Barth) a donc
son lieu et son fondement dans la pneumatologie.

2. La pneumatologie dans le cadre de la doctrine
de la Trinité

Cette reformulation de la doctrine de la Trinité dans le domaine de
la théologie de la révélation est extrêmement efficace. On peut
également dire que Barth a développé la doctrine de la Trinité
comme une doctrine de la révélation, plus précisément une doctrine
de l’auto-révélation de Dieu comme unique fondement de la connais-
sance de toute théologie. Dans le cadre de sa doctrine de la Trinité,
Barth accorde une attention particulière à la relation entre la pneu-
matologie et la christologie, le Saint-Esprit étant « l’Esprit de Dieu
parce qu’il est l’Esprit de sa Parole 26 ».

Un aspect important et en même temps un point de discorde
œcuménique entre la tradition occidentale et celle de l’Église orientale
reste le filioque que Barth défend expressément. Son motif décisif à ce
propos est la règle fondamentale qui détermine toute sa doctrine de la
Trinité, à savoir « que les propositions sur les manières d’être divines,
telles qu’elles sont d’abord en elles-mêmes, ne sauraient avoir un autre
contenu que celles sur les manières d’être divines attestées dans la
révélation 27 ». Barth considère donc toutes les propositions sur la
Trinité dite immanente « comme des confirmations et des renforce-

40 *

Thème

24 VoirBARTH,KDI/2(voirnote17),397-
408. Tr.fr., Dogmatique, Premier volume,
Tome deuxième, **= I, 2, pp. 147-157.
25 BARTH, Ibid., 408. Tr.fr., Ibid., I, 2,
pp. 156-157.
26 BARTH, KD I/2 (voir note 19), 271.
Tr.fr., Ibid., I, 2, p. 42. Les passages

suivants sont tirés de : KÖRTNER,
Gemeinschaft (voir note 7), 52-54.
27 BARTH, KD I/1, Zurich9 1975, 503.
Tr. fr., Premier volume, tome premier **,
p. 169.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 40

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



ments, mieux : comme les inévitables prémisses logiques de la Trinité
dite économique28 ». Barth fait alors valoir la pertinence du filioque
du point de vue de l’ensemble de la Bible et que, s’il n’est certes pas
formulé explicitement dans le Symbole de Nicée-Constantinople, il
n’en est pas non plus expressément exclu. Il faut considérer le filioque
comme une interprétation bibliquement appropriée de la confession
de foi de l’Église primitive, et il faut admettre que sa contestation
explicite par l’Église d’Orient constitue un éloignement probléma-
tique du témoignage biblique : loin de mettre en valeur le témoignage
de la Révélation sans le dénaturer, le rejet orthodoxe du filioque « se
risque hors de la Révélation 29 ».

Selon Barth, le filioque est « l’expression de la communion du Père et
du Fils : l’Esprit Saint est l’essence même de la relation entre ces deux
manières d’être de Dieu. Reconnaître cette communion et cette
relation signifie que l’on reconnaît aussi que la base et la garantie
de la communion entre Dieu et l’homme dépendent de la vérité divine
et éternelle, autrement dit que cette communion est l’œuvre de
l’Esprit Saint dans la révélation 30 ». Barth tient tout particulièrement
à ce que la doctrine économique de la Trinité se fonde dans sa
doctrine immanente, pourvu que celle-ci soit comprise comme la
doctrine de l’auto-révélation de Dieu : « C’est dans la communion
intra-divine et réciproque de l’Esprit qui procède du Père et du Fils
qu’il y a, dans la révélation, une communion de Dieu et de l’homme,
où Dieu n’est pas seulement là pour l’homme mais − et c’est là le
donum Spiritus sancti − où l’homme est aussi vraiment là pour
Dieu 31. » Or on perd cette connaissance si l’on nie le filioque. Elle
n’est pas non plus pleinement préservée par l’interprétation ortho-
doxe du εκ του πατρος par un δια του υιου ; car même cet ajout
interprétatif ne conduit pas à ce dont Barth est convaincu que tout
dépend : « à l’idée de la communion totale et consubstantielle entre le
Père et le Fils comme l’essence de l’Esprit, correspondant originelle-
ment à la communion entre Dieu en tant que Père et l’homme devenu
son enfant. Or c’est précisément cette communion qui est l’œuvre du
Saint-Esprit dans la révélation 32 ». Mais puisque le Père n’est Père
qu’en vue du Fils, et que le Fils, inversement, n’est Fils du Père qu’en
tant que Fils, l’amour, troisième manière d’être de la Trinité, doit être
aussi essentiel au Fils qu’au Père. « Comment Dieu serait-il moins

Ulrich
H.J.
Körtner

* 41

28 Ibid.
29 BARTH, Ibid., Tr.fr., Ibid, p.170.
30 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr., Ibid., p. 170.
31 BARTH, KD I/1 (voir note 27), 504.
Voir aussi les explications de Barth sur le
filioque dans KD I/2 (voir note 17), 273

dans le contexte de ses réflexions sur le
Saint-Esprit comme possibilité subjective
de la révélation. Premier volume, **,
p. 170.
32 BARTH, KD I/1, 505. Tr.fr., ibid.,
p. 172.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 41

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



l’origine de l’amour en ce qu’il est Fils qu’en ce qu’il est Père 33 ? »
Même si ce n’est qu’en tant que Fils du Père, le Fils doit donc aussi
être pensé comme spirator Spiritus. « Dans ce sens, per Filium est
valable mais cette expression ne saurait signifier per causam instru-
mentalem 34. » Et Barth précise que l’ex Patre filioque ne désigne pas
une double origine de l’Esprit, à partir du Père et à partir du Fils, mais
une origine commune 35. Cette origine commune de l’Esprit est
interprétée comme « relation active de l’amour, de la communion 36 ».

Barth attire l’attention sur le fait que la manière de parler de la sortie
du Saint-Esprit correspond au « genitum non factum » du deuxième
article du Symbole de Nicée-Constantinople. Le fait que l’on parle de
εκπορευσις ou de processio en ce qui concerne l’Esprit ne constitue pas un
argument contre le filioque car, théoriquement, la sortie du Fils du Père
pourrait également être désignée par les mêmes termes. Le choix des
mots signifie « en fait et à strictement parler » simplement que, « à côté
de l’engendrement du Fils ou de l’annonce de la Parole, l’Esprit Saint
possède sa manière particulière, différente, de procéder de Dieu 37 ».
Toute tentative de précision terminologique tombe cependant néces-
sairement dans une aporie, parce que l’homme ne peut pas définir Dieu
lui-même et ne peut donc que constater le fait − c’est-à-dire les trois
modes d’être distingués en Dieu lui-même−, mais pas établir le
comment de leur distinction. À cet égard, Barth rejoint le nescio ou
ignoramus d’Augustin, car il nous est interdit de penser au-delà de la
révélation 38. Il est donc inapproprié de vouloir opposer des passages
bibliques comme Jean 15, 26 au filioque, alors qu’il existe de nombreux
autres passages qui désignent clairement l’Esprit comme l’Esprit du
Fils. Selon Barth, au lieu de considérer isolément certains passages
bibliques, il est beaucoup plus approprié de comprendre que des
passages apparemment opposés « se complètent les uns les autres 39 ».

Il convient cependant de mentionner que dans la théologie protes-
tante récente, y compris dans la théologie réformée, la discussion sur
le filioque a évolué. Alors que Barth adopte une position critique à
l’égard de la pneumatologie de l’Église orientale, Jürgen Moltmann,
par exemple, emprunte de nouvelles voies en s’ouvrant aux pré-
occupations de l’orthodoxie. Comme lui, Barth tient compte, bien
sûr, du fait que le filioque occidental tout comme le εκ μονου του πατρος
orthodoxe sont des interprétations secondaires du texte commun de
Nicée-Constantinople. À mon avis, on peut montrer que le filioque

Thème

42 *

33 BARTH, Ibid., 506. Tr.fr., Ibid., p. 174.
34 BARTH, Ibid., 508. Tr.fr., Ibid., p. 174.
35 BARTH, KD I/1 (voir note 27), 510.
Tr.fr., Ibid., p. 176.
36 BARTH, Ibid., 511. Tr.fr., Ibid., p. 176.

37 BARTH, Ibid., 498. Tr.fr., Ibid., p. 165.
38 BARTH, Ibid., 499. Tr.fr., Ibid., p. 167
et sv.
39 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr., Ibid., p. 170.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 42

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



occidental demeure sans doute une interprétation légitime et même
nécessaire à certains égards − même s’il reste, en tant que tel, mal
compris et en tout cas nullement suffisant − de la pneumatologie du
credo de Nicée-Constantinople 40. Inversement, la contestation par
l’Église orientale d’un filioquemal compris ne conduit pas moins à des
réductions du contenu doctrinal de la confession de foi de l’Église
primitive. En termes positifs, les points de vue oriental et occidental
peuvent être considérés comme des interprétations complémentaires
dont la complémentarité exprime précisément que, d’une part, seul le
Père est la première origine de l’Esprit, mais que, d’autre part, il se
trouve entre le Père et le Fils une communion d’essence identique,
unique raison de la communion possible entre Dieu et l’homme, telle
qu’elle se réalise dans la foi inspirée par l’Esprit. Dans toutes les
tentatives de médiation entre les traditions occidentale et orientale, il
faut certes veiller à préserver la réciprocité entre la doctrine trinitaire
immanente et la doctrine trinitaire économique, point sur lequel
insiste particulièrement Karl Barth, mais aussi, à sa manière, Molt-
mann. Avant toute spéculation théologique sur la Trinité, il faut donc
s’interroger autant sur le fondement biblique que sur le contenu
empirique du discours chrétien sur le Saint-Esprit.

3. L’Esprit et l’Église

La théologie pneumatique, ce que toute théologie se doit d’être selon
Barth, a son lieu unique dans l’Église, tout comme la réalité et la
possibilité subjectives de la révélation. C’est précisément pour cette
raison que la théologie pneumatique équivaut à une théologie ecclé-
siastique, comme le souligne le titre programmatique de la Dogma-
tique. Même si la foi est toujours une affaire subjective, le côté
subjectif de la réalité de la réconciliation doit aussi se comprendre
comme une action de Dieu. Pour Barth, il ne fait aucun doute « que
l’Église est réellement, clairement et exclusivement le lieu où Dieu fait
des hommes les destinataires de sa révélation 41 », et Barth trouve une
analogie entre l’unicité de l’Église et celle de l’incarnation 42. En
forçant le trait, il affirme que « face à Jésus-Christ, il n’y a pas
d’abord des croyants, puis, formée à partir d’eux, l’Église ; mais il y
a d’abord l’Église, puis, par elle et en elle, les croyants 43 ». Cette thèse
n’est en aucun cas une simple doctrine catholique romaine, mais « une
doctrine biblique qui est donc nécessairement un enseignement

Ulrich
H.J.
Körtner

* 43

40 Voir KÖRTNER, Gemeinschaft, op.cit.
(voir note 7), 47-62.
41 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 230.
Tr.fr., Dogmatique, Premier volume,
Tome deuxième, **= I, 2, p. 8.

42 BARTH, Ibid. 269. Tr. fr., Ibid., p.41.
43 Ibid. Tr.fr., Ibid. p.8.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 43

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



commun aux chrétiens 44 ». Barth n’hésite pas à affirmer qu’en tant
que cadre de la réalité subjective de la révélation, l’Église est « le cadre
sacramentel 45 »− ce qui veut dire, et « très sérieusement », un
«moyen de grâce indispensable », − dans lequel « la théologie aussi
doit chercher son point de départ et son but46 ».

Ce n’est cependant pas l’Église qui agit sur les croyants, mais Jésus-
Christ qui agit sur l’Église en tant que communauté des croyants,
comme l’expriment les principes directeurs ecclésiologiques aux
§§ 62, 67 et 72 : « L’Esprit Saint est la puissance d’éveil dans laquelle
Jésus-Christ a créé et continue de renouveler son corps, c’est-à-dire sa
forme d’existence terrestre et historique, l’Église une, sainte, univer-
selle et apostolique 47 » (§ 62). « L’Esprit Saint est la puissance
vivifiante » par laquelle Jésus-Christ « fait croître, maintient et
ordonne [...] l’Église en tant que communion des saints et la rend
ainsi apte à la représentation provisoire [!] de la sanctification du
monde humain tout entier accomplie en lui48 » (§ 67). Enfin, l’Esprit
Saint est « la puissance éclairante du Seigneur vivant Jésus-Christ »
qui confie à son Église « le service de sa parole prophétique et ainsi la
représentation provisoire [!] de la vocation de tout le monde humain,
voire de toutes les créatures, qui s’est accomplie en lui49 » (§ 72).
L’existence et la mission de l’Église sont déterminées de manière
eschatologique, l’Église étant instituée pour témoigner à tous les
hommes et au monde que l’alliance « conclue en Christ entre Dieu
et l’homme est le sens premier et ultime de son histoire et que sa
révélation future est sa grande espérance, déjà effective et vivante ici et
maintenant 50 » (§ 72). Ainsi, l’ecclésiologie de Barth souligne encore
une fois le noyau christologique de sa pneumatologie, à savoir que
l’Esprit de Dieu est l’Esprit du Christ, ce qui est toutefois une
affirmation à développer de manière trinitaire.

4. Théologie du troisième article du symbole
de Nicée-Constantinople

Nous avons vu comment la théologie pneumatologique de Barth se
démarque du subjectivisme moderne d’inspiration néo-protestante.
La pneumatologie est également le champ où Barth s’est confronté sa
vie durant à Friedrich Schleiermacher. Contrairement à Emil

Thème

44 *

44 BARTH, Ibid., 231. Tr. fr., Ibid., p. 9.
45 BARTH, Ibid. 253. Tr.fr., Ibid., p.27.
46 BARTH, Ibid., Tr.fr., p. 28.
47 BARTH, KD IV/1, Zollikon-Zürich
1953, 718. Tr.fr., Quatrième volume, I,
***, p. 1.

48 BARTH, KD IV/2, Zollikon-Zürich
1955, 695. Tr.fr., Quatrième volume, II,
***, p. 1.
49 Karl BARTH, KD IV/3, 2e moitié,
Zollikon-Zurich 1959, 780. Tr. fr.,
Quatrième volume, III, ***, p. 1.
50 Ibid.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 44

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Brunner 51, l’un des principaux représentants de la théologie dialec-
tique aux côtés de Barth, ce dernier n’a pas conçu sa théologie comme
une plate antithèse de Schleiermacher, même si, vers la fin de sa vie, il
constate encore une fois, rétrospectivement, qu’après son tournant
théologique, il ne pouvait plus revenir à Schleiermacher, malgré toute
l’estime qu’il lui portait sur le fond52. Schleiermacher était et resta dès
lors le « vieil ami-ennemi » de Barth 53.

Sans vouloir combler le fossé qui s’est creusé entre Schleiermacher
et lui, Barth s’est toutefois demandé, dans sa célèbre postface à
l’édition Schleiermacher de Heinz Bolli en 1968, si l’on ne pouvait
pas éventuellement lire Schleiermacher autrement que comme le
fondateur de la théologie néo-protestante, qui réduisait toute théo-
logie à l’anthropologie et ne ferait en réalité que de la philosophie sous
le nom de théologie. Afin de clarifier objectivement sa relation avec
Schleiermacher, Barth esquisse « la possibilité d’une théologie du
Troisième article de Nicée-Constantinople, qui serait d’une manière
dominante et décisive, celle du Saint-Esprit 54 ». Il considère qu’il est
concevable « qu’une théologie du Saint-Esprit ait pu être la préoccu-
pation légitime dont Schleiermacher était difficilement conscient,
mais qui le dominait de fait, déjà dans son travail théologique. Et
pas seulement la sienne ! » Non seulement les piétistes, mais aussi les
rationalistes du XVIIIe siècle, les spiritualistes et les mystiques du
Moyen Âge, et même la mariologie de l’Église catholique romaine
− inacceptable pour les protestants − pourraient être appréciés à
partir de la préoccupation légitime d’une théologie du Saint-Esprit.

En ce qui concerne Schleiermacher, Barth se demande si l’esprit qui
anime l’homme, dont Schleiermacher parle théologiquement, est « un
esprit par excellence particulier, spécifique, se distinguant toujours de
tous les autres esprits, un esprit qu’il faut sérieusement appeler
“saint” », ou si, au contraire, il est « certes individuel, différencié,
mais agissant de manière universelle, tout en étant dans le détail une
dynamique spirituelle diffuse 55 ». Même si Barth souligne qu’il n’en a
pas encore fini avec Schleiermacher, il met en garde contre le malen-
tendu qui consisterait à penser qu’il fait un retour à Schleiermacher.
Même si Barth a flirté plus tard avec le concept d’une « théanthropo-

Ulrich
H.J.
Körtner

* 45

51 Emil BRUNNER, Die Mystik und das
Wort. Der Gegensatz zwischen moderner
Religionsauffassung und christlichem
Glauben dargestellt an der Theologie
Schleiermachers, Tübingen 1924. Et la
réponse critique de Karl BARTH, Nach-
wort, in : Schleiermacher-Auswahl. Mit
einem Nachwort von Karl Barth, ausge-

wählt von Heinz BOLLI, München/
Hamburg 1968, 290– 312, ici 296sq.
52 Voir BARTH, Postface (voir note 51),
298.
53 BARTH, Ibid., 300.
54 BARTH, Ibid., 311.
55 BARTH, Ibid., 309.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 45

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



logie 56 », il continue à rejeter la possibilité de dissoudre la théologie
dans l’anthropologie et d’aplanir la différence entre l’esprit humain et
l’Esprit divin. « Comme si la pneumatologie était de l’anthropologie !
Comme si, au lieu d’envisager la possibilité d’une meilleure compré-
hension des préoccupations de Schleiermacher, j’avais rêvé de manière
tout à fait primitive d’une continuation de son propre chemin ! Je vous
mets en garde !57 » L’approche pneumatologique de Barth est et reste
donc théocentrique et non anthropologique.

Comme nous l’avons vu, la pneumatologie joue un rôle prépondérant
dans l’ensemble de la pensée théologique de Barth ainsi que dans la
conception de sa Dogmatique. Le jugement unilatéral selon lequel sa
théologie serait christocentrique ou même christomoniste ne rend pas
justice à sa pensée 58. Ceux qui lui reprochent le positivisme de la
révélation n’ont pas entendu le soupir dont Barth parlait déjà dans sa
conférence de 1922 citée au début de cet article : à la question de savoir
comment la révélation parvient précisément à l’homme, il ne peut y avoir
« qu’une réponse avant-dernière et précisément pas une dernière ». S’il
est question de la révélation de Dieu à titre de témoignage, c’est qu’un
« saut » a eu lieu, que l’on a « déjà franchi » au moment où l’on en prend
conscience 59. « Ce qui se trouve entre les deux ne peut pas être exprimé
et indiqué parce qu’il ne nous est pas révélé. Et cela ne nous est pas révélé
parce que c’est la révélation elle-même 60. » Mais le saut lui-même, au
sens de Kierkegaard, ne peut se rendre compréhensible. C’est précisé-
ment pour cette raison que la théologie pneumatique de Barth se
déplace, malgré toutes les apparences d’un positivisme irréductible de
la révélation, comme un oiseau dans l’air libre, porté par le vent du
Saint-Esprit, mais sans crispations face au risque d’une chute inévitable.

(Traduit de l’allemand par Françoise Brague. Titre original : „Komm, o komm, du
Geist des Lebens“− Zur Pneumatologie Karl Barths)

UlrichH.J. Körtner est Professeur à l’Institut de théologie systématique et de
science des religions, Faculté de théologie protestante, Université de
Vienne, Schenkenstraße 8-10, 1010 Vienne
Courrier électronique : ulrich.koertner@univie.ac.at
Homepage : https://etfst.univie.ac.at/ueber-uns/team/ulrich-koertner/

Thème

46 *

56 Voir Magdalene M. FRETTLÖH,
«Von weisheitlicher Theanthropologie
und vergnügten TheologInnen – oder :
der Heilige Geist als Tanzlehrer », in
Michael BEINTKER/GEORG PLASGER/
MICHAEL TROWITZSCH (Hg.), Karl
Barth als Lehrer der Versöhnung (1950-

1968). Vertiefung – Öffnung – Hoffnung,
Zurich 2016, 417-448.
57 BARTH, Postface (voir note 51), 312.
58 Voir OBST, Veni (voir note 8), 13.
59 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 255.
Tr. fr., I/2§16, p. 29-30
60 Ibid., Tr. fr., p. 29-30.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 46

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



«Vous avez reçu un esprit de fils »
Esprit saint et Tradition

Comment l’Esprit agit-il dans la Tradition de l’Église ? La réponse à
cette question a toujours semblé relever de la connaissance dogma-
tique. En d’autres termes, l’action de l’Esprit s’est trouvée située dans
une réflexion ecclésiologique où il apparaît comme le garant divin de
l’inerrance de l’Église : même au long des siècles, tout en mettant à
jour, en actualisant, en transmettant le noyau de la vérité révélée, elle
n’errera pas sur l’essentiel et le fondamental. Les débats théologiques
qui ont lieu dans ce cadre se sont concentrés sur la question de savoir
quel type de réalité est la Révélation de l’Évangile. Les débats sur
l’action de l’Esprit se sont centrés sur cette question : comment faut-il
concevoir l’action de l’Esprit, comment peut-elle être mesurée et selon
quels critères ; comment faut-il évaluer certaines traditions ou
certains témoignages en termes de valeur épistémologique à partir
de la pneumatologie, ou encore comment la plénitude de l’Esprit se
manifeste-t-elle dans les déclarations du Magistère par rapport au
sensus fidei des croyants (c’est-à-dire cette forme d’intuition de la foi
qui a été validée par la pneumatologie développée après le concile de
Trente).

Or cela ne revient pas à rejeter ces discussions et l’hypothèse de base
sur laquelle elles reposent (à savoir que l’action de l’Esprit Saint dans
la Tradition ecclésiale rend possible toute connaissance). Déjà saint
Jean considère l’Esprit comme « l’autre intercesseur », le Paraclet,
promis par Jésus et répandu après la Pâque, qui « conduira l’Église
à la vérité tout entière » (Jean 16, 13). La question de savoir comment
l’Esprit procède pour cette direction, qui revient à approfondir la
connaissance de la Révélation, a donné lieu à d’intenses spéculations
théologiques, tout à fait remarquables et importantes. Cependant, à y
bien regarder, n’y a-t-il pas là une certaine réduction de cette connais-
sance ?

Concrètement, ne faut-il pas voir dans le fait que l’action de l’Esprit
dans la Tradition soit traitée en termes de connaissance l’effet d’une
conception de la Révélation et de la Tradition qui repose elle-même
sur la connaissance ? * 47

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 47

Ursula
Schumacher



On peut s’interroger à ce sujet en réfléchissant sur le rôle de l’Esprit
saint. Il ne fait aucun doute que, dans la conception chrétienne,
l’action de l’Esprit a une dimension de connaissance − mais il
serait tout de même très réducteur, d’un point de vue pneumatolo-
gique, de ramener le fruit de l’Esprit à cette seule connaissance. Au
contraire, c’est dans les expériences de guérison, de consolation, de
renouvellement (Revival), de renforcement et surtout dans la réalité
de la grâce – l’inhabitation chez le juste qui devient Temple de
l’Esprit et enfant de Dieu – que la tradition spirituelle voit l’action
de la troisième personne de la Trinité. Dans les plus récents travaux
sur la grâce, c’est à partir de ces modes d’action qu’on attribue de
façon spécifique à l’Esprit l’éveil de l’amour dans l’homme, fonda-
mentalement comme une relation à Dieu marquée par l’amour, qui se
concrétise dans des relations interpersonnelles.

Mais quelles conséquences peut-on tirer pour interpréter le rôle de
l’Esprit dans la Tradition, si au lieu de partir de la connaissance on
considérait l’action de l’Esprit comme fondant une relation – fonda-
mentale aussi bien pour la connaissance que pour l’insertion concrète
de la foi dans l’action de l’homme ? Les réflexions suivantes veulent, à
partir de cette question, esquisser une perspective sur la plénitude de
l’Esprit dans la Tradition, qui complète (sans la remplacer !)
l’approche par la connaissance. Cette perspective n’est d’ailleurs pas
totalement absente de la réflexion catholique sur la Tradition, on la
retrouve régulièrement dans le débat théologique post-conciliaire,
mais on en trouve des traces bien avant dans la réflexion catholique
sur la Tradition, même si cette présence reste insuffisante. C’est
pourquoi nous allons essayer de comprendre la Tradition à partir
d’un concept peu utilisé, en termes de théorie de la communication
dans une optique spécifiquement relationnelle (chapitre 1), avant de
nous interroger 1 sur l’action de l’Esprit dans la tradition selon une
interprétation à la fois personnelle et relationnelle (chapitre 2).

Thème

48 *

1 Voir par exemple Hermann J. POTT-
MEYER, Die Suche nach der verbindlichen
Tradition und die Traditionalistische
Versuchung der Kirche, in : Dietrich
WIEDERKEHR (Hg.), Wie geschieht
Tradition ? Überlieferung im Lebensprozess
der Kirche (= QD 133), Fribourg/Br.-
Bâle-Vienne 1991, p. 102. [À la théorie
critique de l’École de Francfort, le philo-
sophe allemand Jürgen Habermas (né en
1929) a substitué une théorie de l’« agir
communicationnel », où la communica-
tion n’est pas un échange d’informations,

mais l’activité élémentaire par laquelle
deux ou plusieurs sujets sont capables
de se mettre spontanément d’accord sur
un projet d’action commune ou sur une
réalité partagée (Théorie de l’agir commu-
nicationnel, 1981, trad. fr. 1987, rééd.
Fayard, 2001 pour le t. I, Fayard, 1997
pour le t. II). On pourra lire le débat
organisé en 2004 par l’Académie catho-
lique de Bavière entre Jürgen Habermas
et Joseph Ratzinger, Raison et religion. La
dialectique de la sécularisation, Paris,
Salvator, 2010 (NdT)].

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 48

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



1. Tradition et relation :
esquisse d’une compréhension de la Tradition
selon la théorie de la communication

La Tradition désigne, à partir du latin tradere, le fait de transmettre.
Mais qu’est-ce qui, concrètement, est transmis, remis, confié dans la
Tradition de l’Église catholique ? La réponse fondamentale réside
sans doute en ce que l’objet de la Tradition est tout d’abord la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ 2. Il est donc logique de
commencer par le point de référence de toute la théologie récente
de la Révélation : la constitution sur la Révélation du concile
Vatican II, Dei Verbum.

Sur la manière dont Vatican II a interprété la Tradition, on a
souvent parlé d’un changement de paradigme : dans les textes conci-
liaires, une définition de la Révélation reposant sur la théorie de
l’instruction à savoir la communication de vérités propositionnelles est
abandonnée au profit d’une interprétation de la Révélation à partir
d’une théorie de la communication, où la Révélation est comprise
comme essentiellement la communication de Dieu lui-même en Jésus
Christ − selon la formulation du Concile, la Révélation signifie donc
que « les hommes, par le Christ, le Verbe fait chair, accèdent dans
l’Esprit Saint, auprès du Père [...]. Par cette révélation, le Dieu
invisible s’adresse aux hommes en son surabondant amour comme
à des amis, il s’entretient avec eux pour les inviter et les admettre à
partager sa propre vie » (DV 2). De ce point de vue, « la réalité qui se
produit dans la Révélation chrétienne [...] n’est rien ni personne
d’autre que le Christ lui-même 3 », et il est vrai que « l’idée d’une
Révélation qui ne procurerait pas en même temps le salut serait une
abstraction et n’aurait rien à voir avec la foi chrétienne 4 ». Ainsi le
Concile formule une définition relationnelle de la Révélation : selon Dei
Verbum, la Révélation signifie que Dieu lui-même se tourne vers
l’homme et se communique, l’appelle dans une relation − comme
enfant, comme ami, comme frère et sœur du Christ.

Il n’est plus guère nécessaire de mentionner que, face à une telle
conception personnelle et relationnelle de la Révélation, « la réception
de phrases isolées est secondaire 5 » et qu’une limitation unilatérale à

* 49

Ursula
Schumacher

2 Voir Communio 253, sept.-oct. 2017 :
La tradition (NdT).
3 Joseph RATZINGER, Ein Versuch zur
Frage des Traditionsbegriffs , in :
J. RATZINGER – Karl RAHNER, Offenba-
rung und Überlieferung (= QD 25),
Fribourg/Br.-Bâle-Vienne 1965, p. 39.

4 Henri de LUBAC, La Révélation divine.
Commentaire de la préface et du premier
chapitre de la constitution dogmatique
Dei Verbum du Concile Vatican II,
Paris, Cerf, [1968] 2006 (t 4 des
Œuvres complètes).
5 RATZINGER, Versuch, op.cit., p. 39.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 49

« Vous avez reçu un esprit de fils »



des interprétations de la Révélation fondées sur la théorie de l’ins-
truction constituerait donc une réduction du point de vue de la
théologie de la Révélation ; il s’agit là d’une conviction fondamentale
de la théologie postconciliaire. Les conséquences de ce changement de
paradigme de la théologie de la Révélation pour la compréhension de
la Tradition semblent toutefois moins présentes dans le quotidien de
l’herméneutique catholique. Si les processus de la Tradition sont
fondamentalement orientés vers la transmission de la Révélation et si
la Révélation est comprise dans son essence comme personnelle et
relationnelle, alors la même compréhension doit aussi s’appliquer à la
notion de Tradition − une perspective qui est aussi clairement
évoquée dans Dei Verbum.

La notion de «Tradition » semble pourtant, dans un premier temps,
plutôt fermée à un tel déplacement d’une théorie de l’instruction à une
théorie de la communication. De prime abord, la Tradition est en effet
clairement définie et souvent utilisée dans l’herméneutique théolo-
gique pour désigner l’ensemble des croyances et des témoignages de foi
élaborés au cours de l’histoire de la théologie dans le contexte de leur
transmission diachronique. D’autre part, Walter Kasper se demande, à
partir d’une étude approfondie des différentes esquisses de la notion
de Tradition, si celle-ci est vraiment aussi claire qu’elle le paraît
souvent dans le maniement théologique ; Kasper parle même,
contre cette impression et sur l’arrière-plan des développements
conceptuels depuis le XIXe siècle, d’un «manque de clarté de la
notion de Tradition 6 ». Le concept de Tradition, à première vue si
clair, est donc qualifié comme un concept théologique qui a au plus
haut point besoin d’être clarifié et qui continuera à l’être. On peut en
effet se demander si la notion de Tradition n’est pas encore trop
souvent utilisée dans le discours théologique en la limitant à la
transmission de contenus propositionnels de la foi ou du moins
− avec une certaine tendance extrinsèque − à la transmission de
données objectivables. C’est encore le cas lorsque l’on évite un rétré-
cissement conceptuel cognitif au sens strict du terme en considérant
comme tradendum, c’est-à-dire comme objet de la Tradition ecclé-
siale, des coutumes, des pratiques ou des attitudes de foi − ou, plus
généralement, « un schéma culturel de symboles, d’enseignements,
d’histoires, de règles, de convictions, de visions, d’idéaux d’action, de
messages, de valeurs, de limites (en matière d’identité, de vérité,

50 *

Thème

6 Walter KASPER, Schrift – Tradition –
Verkündigung, in Evangelium und Dogma.
Grundlegung der Dogmatik (= Gesammelte
Schriften 7), Fribourg/Br.-Bâle-Vienne
2015, p. 395 ; voir également : « Partout,

le concept de Tradition reste étrangement
vague et indéterminé », Walter KASPER,
Tradition als Erkenntnisprinzip. Systemati-
sche Überlegungen zur theologischen Rele-
vanz der Geschichte, in Ibid., p. 484.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 50

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



d’éthique, de compétence, de pouvoir, etc.) 7 ». Ici aussi, on est
toujours en présence d’une compréhension qui essaie d’objectiver
ce qui est transmis par l’Esprit à travers la Tradition de l’Église.
Certes, le processus de transmission peut parfois être qualifié, en
référence à Vatican II, d’événement sacramentel 8, transcendantal 9,
communicatif 10 ou même (ce qui se rapproche le plus de ce dont nous
parlons) d’événement relationnel 11. Dans l’ensemble, l’importance des
relations comme aspect central de la Tradition devrait être soulignée
beaucoup plus que ce n’est le cas dans l’usage quotidien de la notion
de Tradition.

Et une telle interprétation de la « Tradition », conçue de manière
personnelle et relationnelle, est tout à fait dans la ligne deDei Verbum
qui commence en citant saint Jean :

Nous vous annonçons la vie éternelle qui était auprès du Père et
qui nous est apparue : ce que nous avons vu et entendu, nous
vous l’annonçons, afin que vous soyez en communion avec nous
et que notre communion soit avec le Père et avec son Fils Jésus
Christ (DV 1 avec référence à 1 Jean 1, 2s.).

La proclamation est donc au service de l’ouverture d’une relation
avec Dieu et le Christ. C’est ce que confirme DV 6 en affirmant que
« par la Révélation divine, Dieu a voulu se manifester et se commu-
niquer lui-même ainsi que manifester et communiquer les décrets
éternels de sa volonté concernant le salut des hommes, “à savoir de

Ursula
Schumacher

* 51

7 Bernhard FRESACHER, Gedächtnis im
Wandel. Zur Verarbeitung von Traditions-
brüchen in der Kirche (= Salzburger theo-
logische Studien 2), Innsbruck-Vienne
1996, p. 330 ; voir aussi Dietrich
WIEDERKEHR, Das Prinzip Überlieferung,
in : Walter KERN - Hermann J. POTT-
MEYER - Max SECKLER (Hg.), Handbuch
der Fundamentaltheologie, Bd. 4 : Traité
d’épistémologie théologique avec partie
finale. Réflexion sur la théologie fondamen-
tale, Tübingen-Bâle 22000, p. 71, où le
tradendum est défini comme suit : « La
parole de la prédication et de la confession
de foi, l’instruction pratique et la pratique
de la foi du disciple et de la communauté
fraternelle, le langage de la prière et les
rites liturgiques de la communauté ».
8 Voir par exemple Siegfried WIEDEN-
HOFER, Die Tradition in den Traditionen.
Kirchliche Glaubensüberlieferung im Span-
nungsfeld kirchlicher Strukturen, in :
Dietrich WIEDERKEHR (Hg.), Wie

geschieht Tradition ? Überlieferung im
Lebensprozess der Kirche (= QD 133),
Fribourg/Br.-Bâle-Vienne 1991, p. 146-
151.
9 Voir Peter HÜNERMANN, Tradition –
Einspruch und Neugewinn. Versuch eines
Problemaufrisses, in : Dietrich WIEDER-
KEHR (Hg.), Wie geschieht Tradition ?
Überlieferung im Lebensprozess der Kirche
(= QD 133), Fribourg/Br.-Bâle-Vienne,
p. 45-68.
10 Voir à titre d’exemple FRESACHER,
Gedächtnis (voir n. 6), 298-302.
11 Voir Martin KIRSCHNER, Lebendige
Tradition im Ereignis des Geistes. [La
prétention à la validité de la foi dans la
réception du Concile Vatican II], dans :
Guido BAUSENHART - Margit ECKHOLT
- Linus HAUSER (éd.), Zukunft aus der
Geschichte Gottes. Theologie im Dienst an
einer Kirche für morgen. FS Peter HÜNER-
MANN, Fribourg/Br.-Bâle-Vienne, 2014,
p. 300.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 51

« Vous avez reçu un esprit de fils »



leur donner part aux biens divins qui dépassent toute pénétration
humaine de l’esprit 12” ».

À partir de Dei Verbum, la Tradition peut donc être conçue comme
« l’auto-transmission permanente de Dieu par Jésus-Christ dans
l’Esprit Saint pour notre salut 13 » ou comme « l’ensemble du mystère
de la présence du Christ 14 » ; elle n’est donc, selon son contenu
essentiel, rien d’autre que l’événement continu de l’auto-communi-
cation de Dieu à l’homme, et doit pour cela être interprétée de
manière résolument christocentrique : Jésus-Christ lui-même « est
la personne, l’acte et le contenu de la Tradition 15 » − et elle a
ainsi, dans la mesure où la présence de Jésus-Christ doit être comprise
après Pâques comme opérée par l’Esprit, également une dimension
pneumatique indéniable. « La Tradition est l’auto-transmission de
Jésus-Christ dans l’Esprit en vue d’une présence constante dans
l’Église 16 », comme l’a formulé Walter Kasper de façon pertinente.

Une telle compréhension personnelle et relationnelle de la Tradi-
tion se reflète dans les théologies de la transmission, par exemple
lorsque l’on parle de «Tradition » au singulier 17 et que l’on remet
ainsi en question une présentation fragmentée du tradendum dans des
croyances individuelles. Elle peut aussi se rattacher à la distinction
entre Tradition verbale et Tradition réelle, dans la mesure où le
terme de Tradition réelle peut être compris comme la « transmission
de la communion avec Dieu et entre les hommes 18 » ou « le don de soi
du Christ dans l’homme en tant que demeure du Christ (par son
Esprit Saint et les deux dons de la grâce) 19 », tandis que la Tradition
verbale désigne l’ensemble des témoignages de foi explicites par
lesquels la Tradition réelle est transmise.

Une compréhension personnelle et relationnelle de la Tradition
peut également, à la suite d’un essai de Hans Urs von Balthasar,
se référer à la base latine du mot «Tradition » : pour Balthasar, le (se)

Thème

52 *

12 Conc. Vat. I, Const. dogm. De fide
cath., chap. 2, Sur la révélation : Denz.
1786 (3005).
13 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
14 RATZINGER,Versuch (voir n. 3), p. 45.
15 KASPER, Tradition (voir n. 6), 501 ;
voir Konrad HILPERT, « “Mit der Tradi-
tion im Einklang”. Über Berechtigung
und Missverständnisse einer theologi-
schen Denkform », in Münchener theolo-
gische Zeitschrift 60 (2009) p. 272.
16 KASPER, Schrift – Tradition (voir n. 6),
501.

17 Voir par exemple KASPER, Schrift –
Tradition (voir n. 6), p. 396.
18 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
19 Peter LENGSFELD, Tradition. Tradition
und Schrift in der evangelischen und katholi-
schen Theologie der Gegenwart (= Konfes-
sionskundliche und kontroverstheologische
Studien 3), Paderborn 1960, p. 67 ; voir
aussi : [« Jésus s’annonce lui-même par la
parole des apôtres et transmet ainsi sa
grâce et donc lui-même aux chrétiens »],
ibid. p. 68 ; voir en outre KASPER, Schrift –
Tradition (voir n. 6), p. 501.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 52

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



tradere, (se) remettre se réfère à la conception et à la mort comme les
deux actes-clés de la remise de soi pour un être humain 20 ; le
théologien suisse parvient ainsi à une interprétation théologique de
la Tradition qui comprend la kénose comme une dimension fonda-
mentale. « Dieu donne son Fils : dans le sein obscur, dangereux et
puissant du monde. C’est ici que se trouve le mot Tradition 21. » Dieu
se livre à l’homme, se remet à l’homme, veut être accueilli et accepté
par l’homme. L’Incarnation, en tant que point de départ et fonde-
ment de l’auto-communication de Dieu dans sa Parole, apparaît ainsi
comme une partie constituante de la Tradition. Rappelons ici que
Balthasar, en parlant d’inversion trinitaire, a attiré l’attention sur la
dimension pneumatologique fondamentale de l’Incarnation et de l’événe-
ment du Christ. Or cet événement, aussi fondé soit-il dans l’Incarna-
tion, ne peut pas être conçu historiquement de manière ponctuelle,
mais est répandu sur l’ensemble de l’histoire de l’humanité :

Dans la théologie chrétienne, l’acte et l’objet de la Tradition coïn-
cident dans leur dernière raison. Ce n’est pas un contenu quel-
conque − peut-être très vénérable − qui est transmis pour être
conservé, mais la transmission elle-même qui se transmet : Dieu est
lui-même ce qui se donne22.

Une telle compréhension de la Tradition, conçue sur le plan
personnel, sur le plan de la communication ou, plus précisément
encore, sur le plan de la théorie de la relation, ne comprendra donc
rien d’autre, en fin de compte et en profondeur, sous ce terme que la
transmission d’une relation avec Dieu. L’objet et le but de la Tradition
sont finalement que l’appel de Dieu à la relation− qui s’adresse à
chaque être humain dans l’histoire de l’humanité et que Dieu a rendu
manifeste dans l’événement du Christ avec une validité irréversible et
une ouverture profonde − atteigne les hommes à travers l’histoire
continue de telle sorte qu’ils puissent s’ouvrir à lui. C’est donc la mise
en valeur d’une offre relationnelle qui est transmise. Dans cette
optique, la Tradition peut être définie comme la transmission −
rendue possible par des formes ecclésiales de relation, façonnée par
des formes concrètes de langage et d’action des réalisations ecclésiales
et opérée par le Saint-Esprit − de la possibilité pour les hommes d’entrer
en relation explicite avec le Dieu annoncé par Jésus-Christ.

Ursula
Schumacher

* 53

20 Voir H. U. von BALTHASAR, Im
Strom fließt die Quelle, dans : Leonhard
REINISCH (éd.), Vom Sinn der Tradition,
Munich 1970, p. 89-105. (repris dans
Homo creatus est [Skizzen zur Theologie
V], Einsiedeln, 1986, sous le titre Tradi-
tion, NdT)

21 BALTHASAR, Strom (voir note 20),
p. 95 ; voir aussi le discours de Ratzinger
sur la kénose comme « “paradosis” origi-
nelle », RATZINGER, Versuch (voir n. 3),
p. 45.
22 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 53

« Vous avez reçu un esprit de fils »



Lorsque l’on parle de Tradition en théologie, cette dimension ne
doit pas être négligée. Elle se situe en amont de tout ce qui est compris
par ailleurs sous le concept de Tradition, en le fondant, en le rendant
possible et en l’expliquant, elle peut donc être qualifiée de raison
formelle de la Tradition et représente par conséquent aussi le critère à
l’aune duquel les processus de Tradition doivent être mesurés. La
dimension de la vérité et de la parole, qui englobe sans aucun doute
les événements de la Révélation et de la Tradition, n’a pas non plus
été conçue par le Concile comme une simple manière de dire, mais de
manière personnelle et christocentrique : Jésus-Christ, le Logos
incarné, est in persona la vérité éclatante de la Révélation elle-
même (DV 2). Lorsque le Concile parle ensuite de « l’obéissance
de la foi » au Dieu qui se révèle (DV 5), la dimension personnelle de
l’orientation vers le Christ, d’où découlent à leur tour les aspects
propositionnels de la foi, y est fondamentalement présente. Et même
le rôle constitutif du magistère ecclésiastique, qui selon DV 7 a été
institué « [afin que] l’Évangile soit conservé à jamais intact et vivant
dans l’Église », doit être considéré à la lumière de l’interprétation
relationnelle précédente de l’événement de la Tradition. Toute l’acti-
vité de l’Église et, de manière spécifique, le service d’actualisation,
d’interprétation et d’orientation du magistère ecclésiastique visent à
conduire les hommes vers une relation avec le Dieu qui offre une
relation. La transmission des confessions de foi et la présentation
d’interprétations autorisées de la foi chrétienne sont au service de cet
objectif. Formulé encore une fois différemment :

La Tradition verbale exerce sa fonction de médiation lorsqu’elle
conduit à la Tradition réelle, à [...] l’entrée en communion avec
Dieu et entre nous23.

Mais la Tradition verbale n’est pas seulement un instrument au
service de la Tradition réelle, la Tradition réelle est aussi, à l’inverse,
une raison de vivre, un filigrane et une mesure de la Tradition verbale,
elle est donc une condition herméneutique de la connaissance de la
vérité par l’Église − et en même temps une condition de possibilité
pour la dimension innovante des processus de la Tradition 24.

Ainsi la Tradition se présente à plusieurs égards comme un
processus marqué par une relationalité − à concevoir de manière
pneumatologique. L’orientation de la Tradition vers la transmission

Thème

54 *

23 POTTMEYER, Versuche (voir note 1),
p. 104.
24 Voir Peter HENRICI, « La Tradition –
De l’implicite vécu à l’explicite connu. Une

relecture de Maurice Blondel, Histoire et
Dogme » Communio 253 sept.-oct. 2017,
p. 47-58.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 54

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



d’une relation avec Dieu est centrale et fondamentale. Au-delà de cet
aspect fondamental, la Tradition peut être considérée comme un
réseau complexe de relations qui se déroulent entre différents champs
de tension − les facettes individuelles et socio-ecclésiales de la Tradi-
tion, un niveau de relation horizontal et vertical ainsi que des aspects
constitutifs et consécutifs, c’est-à-dire des conditions et des effets des
processus de Tradition : la condition de base de tout processus de
Tradition est d’abord la relation personnelle à Dieu des individus
actifs dans la Tradition − une relation qui doit être considérée à la
fois de manière incontournable et essentielle comme une donnée
ecclésialement constituée, c’est-à-dire intégrée dans un réseau de
relations ecclésiales et communautaires ; la relation à Dieu est néces-
sairement corrélée à l’intégration dans la communio sanctorum. Les
activités ecclésiales et, plus précisément, les rencontres interperson-
nelles dans l’Église font partie des processus de la Tradition dans la
mesure où l’entrée dans une relation avec Dieu ne se fait pas par une
rencontre avec Dieu vide de monde et de communauté, mais est, en
règle générale, socialement médiatisée : la foi vient de l’écoute et
présuppose fondamentalement la relation avec d’autres personnes
− une confiance interpersonnelle, une ouverture aux convictions
authentiques d’autrui jugées dignes de foi, des processus de témoi-
gnage et de transmission de la foi organisés par l’Église. L’orientation
des processus de Tradition est également mal interprétée si elle se
limite à l’intériorité privée de la relation à Dieu constituée par
l’événement de la transmission. Ici aussi, il faut tenir compte de la
dimension ecclésiale et communautaire du réseau de relations, tant
horizontalement que verticalement : le processus de transmission d’une
relation à Dieu engendre à son tour des processus relationnels au sein de
l’Église, et il s’ensuit une édification de la communauté ecclésiale en tant
que communauté des personnes liées à Dieu.

2. Le Saint-Esprit dans la Tradition

Mettre l’accent sur la dimension relationnelle de la Tradition revient
à retrouver un postulat fondamental du christianisme déjà formulé
par Walter Kasper :

Il s’agit de rompre avec les formes de transmission actuelles, afin de
dire d’une manière nouvelle ce qu’elles signifient. Une certaine
réduction des nombreuses Traditions à leur message central escha-
tologique semble inévitable25.

Ursula
Schumacher

* 55
25 KASPER, Schrift – Tradition (voir
n. 6), p. 405.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 55

« Vous avez reçu un esprit de fils »



Or ce message eschatologique central est que, par la Tradition, les
hommes sont à chaque fois appelés à entrer dans une nouvelle relation
avec le Dieu qui se tourne vers eux dans l’amour. Comprendre la
Tradition de la sorte renvoie dans tous les cas à une pneumatologie 26
en ouvrant un accès spécifique à l’action de l’Esprit dans la Tradition,
sans nier pour autant sa dimension de connaissance, mais ne la plaçant
pas pour autant au centre, ne l’absolutisant pas, mais considérant les
relations engendrées par l’Esprit comme une condition constitutive et
transcendantale de la Tradition, la présence active de l’Esprit dans
l’histoire de l’humanité qui ouvre et approfondit les relations hori-
zontalement et verticalement.

Il s’agit là d’un aspect fondamental de ce qui a été, dans toute
l’histoire de la théologie, considéré comme une spécificité de l’action
de l’Esprit.

«Déjà au niveau intra-trinitaire, l’Esprit est la communion du Père et
du Fils. Puisque Dieu nous a ouvert sa vie, l’Esprit est, du point de vue
de l’économie du salut, le principe de la communion de l’Église 27 »
et aussi le principe de l’inclusion de chacun dans sa relation avec le
Dieu trinitaire. D’un point de vue biblique déjà, le Saint-Esprit peut
être considéré comme la force qui permet aux hommes d’accepter
l’offre de relation divine irrévocablement promise en Christ.

Paul écrit à la communauté romaine :

«Vous avez reçu l’Esprit d’adoption, par lequel nous crions : Abba,
Père ! » (Romains 8, 15).

C’est donc dans l’Esprit que l’homme devient enfant de Dieu ;
l’Esprit est la force qui permet de répondre à l’attention de Dieu.
Malgré l’oubli de l’Esprit en Occident, on a toujours retrouvé cette
conception dans la théologie de la grâce : l’Esprit saint, le lien d’amour
entre le Père et le Fils, apparaît comme la personne divine à laquelle,
dans l’économie du salut, on attribue (au moins par appropriation)
l’éveil de l’amour dans l’homme et l’inhabitation, qui introduit dans la
communion avec Dieu et nous rend enfants de Dieu.

La dimension pneumatologique de la compréhension de la Tradition
comme nous l’avons esquissée est donc évidente : dans la mesure où
l’Esprit saint relie l’homme à Dieu, il doit être considéré comme le
véritable porteur, le sujet essentiel du processus de Tradition. Si la

Thème

56 *

26 Voir à titre d’exemple DV 5.8 sv. 27 M. FIGURA, « L’action de l’Esprit dans
l’Église », Communio 1998, 1-2, p. 71-84.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 56

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que celle-ci est
transmise après Pâques par l’Esprit, qui est le gage promis par Jésus-
Christ de sa permanence, alors la Tradition est un processus pneuma-
tologique. Et si les processus de la Tradition peuvent être décrits
comme un réseau de relations horizontales et verticales, alors l’Esprit
agit dans cet entrelacement de relations qui constitue les processus de
Tradition : il ouvre les hommes à la relation à Dieu, il donne des
impulsions nécessaires pour prendre le chemin vers cette relation
(l’initium fidei de la théologie traditionnelle de la grâce), il fait
connaître la volonté de Dieu aux hommes, il fait naître et croître la
foi, l’espérance et l’amour chez les hommes qui s’y ouvrent, il
rassemble en communauté les hommes qui se laissent accueillir par
Dieu dans l’amour, il provoque l’unité de cette communauté, il
accompagne le chemin de foi dans la communion ecclésiale vers un
approfondissement toujours plus grand de la relation avec Dieu, une
compréhension toujours plus profonde de la volonté et du langage de
Dieu, il libère l’homme pour qu’il transmette l’amour reçu dans le
contexte interpersonnel, et délie aussi la langue pour la confession de
foi et le témoignage, qui permet à son tour à la chaîne de l’Esprit Saint
de continuer à se développer. Celui qui boit vraiment à la source, l’eau
devient en lui « une source qui jaillit dans la vie éternelle 28 », et « [que]
la Tradition active et passive, la boisson et les sources elles-mêmes
puissent être une seule chose, c’est [...] le mystère de l’Esprit Saint29 ».

Dans une perspective de théologie trinitaire, il convient de prendre
avec précaution ces explications « pneumatocentriques » : l’action de
l’Esprit dans la Tradition doit être comprise théologiquement comme une
action en association avec le Père et le Fils, et non comme une action isolée.
L’Esprit agit toujours en tant qu’Esprit du Père et du Fils, ou – pour
le dire de façon plus précise – il agit certes de manière spécifique à la
Personne, mais ensemble avec le Père et le Fils, à partir du potentiel
d’action de l’unique essence divine. Cette conviction théologique
coïncide avec le témoignage biblique qui, non seulement pense
Jésus de Nazareth comme le porteur eschatologique de l’Esprit par
excellence, dans un état de plénitude profonde absolument fonda-
mental pour son action 30, mais qui comprend la présence permanente

Ursula
Schumacher

* 57

28 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.
29 BALTHASAR, Ibid.
30 Voir Eve-Marie BECKER, « Jesus
Christus und der Geist Gottes. Neutes-
tamentliche Denkansätze zu einer chris-
tusbezogenen Pneumatologie », in :
B. Dahlke/C. Dockter/A. Langenfeld
(éd.), Christologie im Horizont pneumato-

logischer Neuaufbrüche. Bestandsauf-
nahmen und Perspektiven (QD 325 ;
Freiburg etc., 2022), p. 95-118 ; Heribert
MÜHLEN, Das Christusereignis als Tat des
Heiligen Geistes, in : Johannes FEINER -
Magnus LÖHRER (Hg.), Mysterium
Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher
Dogmatik, vol. III/2 : Das Christusereignis,
Einsiedeln-Zürich-Cologne, p. 513-545.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 57

« Vous avez reçu un esprit de fils »



du Christ dans l’Église, au-delà de la mort, de la résurrection et de
l’ascension, comme une réalité engendrée par l’Esprit. Les paroles
johanniques du Paraclet (Jean 14, 17.26 ; 15, 26 sqq. ; 16, 8-15)
expriment de manière particulière la confiance des premiers chrétiens
dans le fait que Jésus Christ continue à guider et à diriger, à fortifier et
à guérir, même après la fin de sa vie terrestre, même si c’est sous une
nouvelle forme − rendue présente par l’Esprit. Esprit qui l’a déjà
rempli et poussé durant sa vie, qui est la force porteuse dans la
Résurrection en tant que dispensateur de vie (voir Romains 8, 11)
et qui, après Pâques, rend à nouveau présent dans l’Église celui qui a
été élevé sur la Croix. L’action de Jésus et l’action de l’Esprit ne
peuvent donc pas être séparées l’une de l’autre, et encore moins
opposées – la présence de l’Esprit n’implique justement pas l’absence,
mais bien plutôt la présence du Christ. Mais si la «Tradition » signifie la
permanence du Christ parmi les hommes et que la poursuite et
l’animation de l’événement du Christ à travers le temps sont une
réalité engendrée par l’Esprit, alors c’est bien parce que le Crucifié-
Ressuscité-Exalté envoie lui-même l’Esprit en association avec le
Père. Dans sa tentative de dégager la substance fondamentale de la
notion de Tradition, Balthasar fait référence à la mort de Jésus Christ
qui expire l’Esprit (Jean 19, 30), « dans cet acte de remise de soi, dans
lequel il remet son propre Esprit, tradidit Spiritum 31 » − une formu-
lation qui ne se réfère pas seulement à la mort de Jésus, mais aussi à
l’ouverture d’un processus de transmission de l’Esprit saint. C’est
cette permanence relationnelle du Christ parmi les hommes, portée et
rendue possible par l’Esprit qu’on appelle : la Tradition.

(Traduit et adapté de l’allemand par Jean-Robert Armogathe. Titre original : “Ihr habt
den Geist der Kindschaft empfangen ». Überlegungen zur pneumatologischen
Dimension kirchlicher Traditionsprozesse).

Ursula Schumacher (née en 1979) est professeur de dogmatique à l’Uni-
versité de Lucerne depuis 2022, après avoir enseigné à la Pädagogische
Hochschule de Karlsruhe.

Thème

58 *

31 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 104.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 58

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Homélie du dimanche 30 mai 1982
à Notre-Dame de Paris

Fête de la Pentecôte
Actes 2, 1-11 / l Corinthiens 12, 3-13 /

Jean 20, 19-23

« Recevez l’Esprit Saint »

Combien souvent, frères et sœurs, entendons-nous en nous-mêmes
et autour de nous la question : «Mais où donc est Dieu ? » Combien
de fois, dans le cours présent des choses, dans ce bouleversement
prodigieux de notre civilisation, parfois devant le fracas des guerres,
devant les déchirements du monde, devant le malheur et parfois la
haine qui, sans cesse, habite le cœur des hommes, devant ce qui
semble être une impossibilité pour l’humanité d’acquérir un peu de
sagesse et de pouvoir vivre selon ce qui apparaît comme le bien de tout
homme ; combien de fois l’affirmation fondamentale de la toute-
puissance et de la présence de Dieu, comme de sa bonté, nous
apparaît comme insoutenable ? Combien de fois avons-nous envie
de penser : «Non, l’idée que je me fais de Dieu est un rêve », et celui
vers qui nous nous tournons, peut-être n’est-il que le reflet du vide
du monde ? Combien de fois avons-nous été comme impuissants à
soutenir l’objection de ceux qui disent ne pas croire, ou qui affirment
ne pas pouvoir croire ?

Ne pensez pas que cette objection soit une objection moderne,
comme si, en d’autres temps, il eût été comme naturel et spontané
de croire en Dieu et en sa présence. Il n’est ni plus facile, ou plutôt,
il est tout aussi difficile pour nous, aujourd’hui, de croire en cette
révélation que Dieu fait de son existence et de son amour, que cela l’a
toujours été, et peut-être que cela l’a été à cette génération décisive
qui, pour nous, marque le pivot de l’histoire du monde, la génération
des hommes et des femmes qui furent les témoins de la Passion de
Jésus de Nazareth. Car l’impossibilité de croire, l’absence de Dieu
n’ont jamais été aussi tragiquement affirmées qu’en ce jour du
Vendredi saint où Jésus est mort seul sur la croix. Le défi de la foi
n’a jamais été aussi grand que celui vécu par le Fils unique de Dieu
fait chair, en la solitude de sa Passion. Les bouleversements de * 59

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 59

Cardinal
Jean-Marie
Lustiger



notre monde, pesés au poids des épreuves spirituelles, ne sont rien
à côté de cet instant singulier, tel que seul Jésus de Nazareth peut
le vivre.

Nous ne faisons que vivre les insécurités auxquelles les hommes ont
toujours été soumis d’une manière ou d’une autre. Nous ne faisons
que vivre la condition mortelle des hommes qui voient se succéder,
telles les vagues de la mer, les civilisations, les cultures, les mentalités,
les tournures d’esprit et les langues. Parce que nous sommes des pays
riches, parce que nous sommes des civilisations anciennes, nous avons
perdu la mémoire des horreurs successives dans lesquelles l’humanité
a été plongée. Mais pensez à ce qu’ont pu vivre, encore récemment,
telle ou telle nation de l’Asie du Sud-Est. Et souvenez-vous qu’un tel
sort a été aussi le sort de nos contrées, de nos pays à d’autres époques
ou à d’autres moments. Il n’y a là rien de très original, sinon le
paradoxe scandaleux de la condition humaine. Mais la solitude
absolue du Christ face à son Père, elle est unique, tout comme est
unique le don qui nous est fait de l’Esprit saint qui nous donne la
grâce de croire.

* * *

La foi n’est pas un produit social. La foi n’est pas une production de
la culture. La foi est un don de l’Esprit qui envahit et saisit le cœur des
hommes. La foi n’est pas une conviction qui s’installerait dans la
stabilité des monuments, des rites et des coutumes. La foi est un
événement par lequel Dieu lui-même, en donnant son Esprit, ouvre le
cœur d’hommes et de femmes pour qu’à leur tour, ils vivent de la vie
des enfants de Dieu. La foi n’est pas quelque chose que l’on pourrait
comme recevoir et tenir ainsi qu’une propriété que l’on aurait à sa
main. La foi est d’abord un acte de Dieu qui nous saisit. Ce n’est pas
nous qui avons la foi : c’est Dieu qui nous prend. Ce n’est pas nous qui
perdons la foi : c’est nous qui lâchons Dieu.

Et donc, le premier don de la Pentecôte est que Jésus de Nazareth,
lui le Fils unique de Dieu fait chair, qui est allé à l’ultime point où
l’homme est vaincu, loin de Dieu, en rupture complète avec sa propre
existence, avec ses frères, avec le monde, au point où l’homme est
perdu corps et biens, au point où il n’y a plus d’esprit, il n’y a plus de
souffle, où il n’y a plus que la mort et l’ultime perte de toute espérance
et de toute ambition et de tout projet, le Christ, recevant du Père
l’existence ressuscitée, désormais répand l’Esprit Saint, la vie divine
sur ses frères et ses sœurs à qui il accorde la grâce de la foi. Et ainsi,

Thème

60 *

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 60

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



aimés de Dieu, choisis par lui, rassemblés par lui, vous pouvez croire,
non pas en vous persuadant vous-mêmes, mais en vous soumettant à
l’Esprit Saint.

Et croire, cela voudra dire être capables de vivre la même passion que
celle de Jésus, entrer dans le même combat de la foi que celui de Jésus,
accepter le même défi de la solitude dans le monde pour y être le
témoin de la communion de l’amour et de la force de Dieu qui
ressuscite les morts. Loin de vous éloigner du combat, la grâce de
la foi vous plonge dans le combat du Christ. Loin de vous épargner les
coups, la grâce de l’Esprit vous donne la force de les recevoir. Loin de
vous dispenser de l’affrontement, le don de Dieu vous rend capables
de le vivre comme une délivrance et comme une naissance.

Par la foi, nos péchés sont pardonnés, c’est-à-dire que nous vivons
réconciliés avec le Père des cieux, que nous vivons désormais divine-
ment. Et désormais, l’existence nous apparaît comme une merveille
de Dieu dont il nous appartient de porter le poids et la révélation.
Désormais, nous partageons la mission du Christ : « Comme le Père
m’a envoyé, moi aussi je vous envoie », vous ai-je dit tout à l’heure de
la part du Christ. Et ayant ainsi parlé, il les inspira, il les remplit de
son Esprit : « Recevez l’Esprit Saint. Ceux à qui vous retiendrez les
péchés, ils seront retenus ; ceux à qui vous les leur pardonnerez, ils
seront pardonnés » (Jean 20, 21-23).

* * *

Ainsi nous est donné, par le pardon des péchés, le partage de la
mission du Christ, la grâce de la foi, la possibilité d’aimer. Et désor-
mais, l’Esprit Saint est à l’œuvre dans ce monde, au travers de vos
existences, de nos existences. Vous n’avez pas à chercher les signes de
Dieu à l’extérieur de vous- mêmes. Vous n’avez pas à chercher les
signes de Dieu dans les événements tels qu’ils se présentent aux yeux
du monde, car là, vous ne les verrez pas. Vous ne verrez que
l’incohérence des desseins humains et les contradictions de l’histoire.
Un jour, vous direz : «Voilà, telle chose est belle qui vient de se
produire ; c’est la main de Dieu ». Et le lendemain, ou au moment
même, vous verrez l’autre face des choses, et peut-être le scandale, le
trébuchement auquel vous succomberez parce que sous cette belle
chose, ou pour payer cette belle chose, vous aurez découvert ou la
souffrance, ou le mal, ou le mensonge, ou la détresse.

Qui peut, avec certitude, dire : « Le Christ est là, le règne de Dieu est
là » ? Qui peut appuyer sa foi sur des signes extérieurs qui seraient

Cardinal
Jean-
Marie
Lustiger

* 61

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 61

Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris



comme une réalité que l’homme pourrait saisir et prendre ? Ceci, ce
sont les païens qui le réclament, car les païens placent leur dieu en ce
monde et font de leur dieu une réalité du monde. Notre Dieu est au
ciel. Il dépasse le monde de toutes parts puisqu’il le crée. Notre Dieu
est amour, et donc son amour est plus fort, plus souverain, plus
enveloppant que toutes les contradictions de nos amours.

Où est-il, notre Dieu ? Il est dans ce don de l’Esprit qui nous
transfigure. Nous voyons le Christ en lui devenant semblables. Le
signe de la présence du Christ, c’est que par le don de l’Esprit, nous
devenons capables de le suivre en sa Passion. Le signe de la présence
du Christ, c’est que Dieu veut agir à travers ces frères et ses sœurs,
connus ou inconnus, dont il fait les membres du corps du Christ. Le
Christ est présent et Dieu se manifeste à travers l’œuvre qu’il
accomplit en cette part d’humanité qui est donnée au monde
comme instrument de l’amour et de la rédemption. Le Christ est
saisissable quand nous offrons nos libertés au Père par la puissance de
l’Esprit, et qu’ainsi nous sommes conformés au Christ. Il n’y a pas
d’autre présence visible du Christ en ce monde que dans les sacre-
ments que le Christ a lui-même donnés. Et alors, ceux et celles qui
partagent l’existence du Christ peuvent voir le monde comme Jésus le
voit du haut de sa croix et comme le Ressuscité contemple toutes
choses dans la gloire du Père. Cela, nous ne le voyons encore que de
façon voilée et comme en espérance (1 Corinthiens 12, 12).

* * *

Vous voyez bien que Dieu est présent en ce monde, puisque l’Esprit
Saint vous est donné et qu’il fait de vous les membres du Christ. Et
vous voyez bien que le lieu où Dieu se manifeste en ce monde, c’est
l’Église, temple saint de l’Esprit Saint,œuvre divine, et non pas simple
rassemblement humain qu’il serait au pouvoir des hommes de juger.
Bien sûr, nous sommes pécheurs et hommes. Bien sûr, il y a dans
l’Église tous les conditionnements et toutes les déterminations de
l’histoire et des sociétés. Bien sûr, on peut nous regarder et nous voir
de la façon dont les hommes se regardent les uns les autres. Mais ce
n’est pas l’Église telle que Dieu nous donne de la voir. Nous devons
voir l’Église avec les yeux mêmes dont le Christ la contemple et la
reçoit. Car nous ne pouvons voir l’Église telle qu’elle est que dans le
regard du Christ. Sinon, nous ne la voyons pas – pas du tout. Nous
ne voyons qu’une association de chrétiens. Nous ne voyons pas
l’Église que Dieu rassemble. Nous ne la saisissons pas dans le
dessein d’amour de Dieu. Et l’Esprit lui-même qui nous donne62 *

Thème

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 62

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



cette puissance de regard est invisible, sauf quand il se rend percep-
tible dans la sainteté qu’il nous donne, dans le pardon qu’il nous
donne, dans la vie qu’il nous donne, dans la force qu’il nous donne.

Ainsi frères, il nous faut entrer dans l’action de Dieu pour que Dieu
se manifeste à nous et soit manifesté au monde. Et cela, Dieu le fait.
De cela, Dieu seul est le juge et l’auteur. Il est donc absurde de penser
que les choses vont bien ou vont mal pour l’Église. Cela n’a aucun
sens. Il est absurde de juger qu’elle est en récession ou en progression.
Ces mots-là n’ont aucune signification. Il n’y a, en dehors des sacre-
ments, aucun critère qui permette d’établir que l’Esprit Saint est
présent et agit, car Dieu seul le sait. Et la seule mesure pour nous,
c’est de répondre à Dieu dans la foi et la fidélité, pour porter du fruit.

Alors, frères, entrez dans la joie de Dieu, accueillez l’Esprit qui nous
est donné. Entrons dans cette œuvre de salut dont nous sommes
nous-mêmes à la fois les instruments et les bénéficiaires. Temps de
Pentecôte, temps de l’Église, notre temps. Temps béni du salut du
monde. Temps de la grâce et du pardon. Temps de l’espérance que
nous devons porter envers et contre tout. Espérant contre toute
espérance, désormais habités par l’Esprit, nous devenons les témoins
de l’Évangile du Christ.

Que le Seigneur vous comble de ses biens.

Jean-Marie Lustiger (1926-2007), prêtre en 1954, archevêque de Paris
(1981-2005), cardinal en 1983.

Cardinal
Jean-
Marie
Lustiger

* 63

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 63

Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris



La Revue est maintenant distribuée régulièrement
et gratuitement sous forme numérique

à 151 missionnaires et centres de formation
à travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie

(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)
et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don à l’Association Communio

(qui donne lieu à un reçu fiscal).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 64



Homélie du dimanche 23 mai 1999
à Notre-Dame de Paris

Fête de la Pentecôte
Actes 2, 1-11 / Psaume 103 /

l Corinthiens 12, 3b-7, 12-13 / Jean 20, 19-23

La présence permanente de l’Esprit

Frères et sœurs, ce don de l’Esprit, dont aujourd’hui nous faisons
mémoire, nous a été donné à nous, disciples de Jésus, baptisés dans sa
mort, ressuscités de sa résurrection.

Ce don de l’Esprit est quelque chose qui peut nous sembler sans
grande consistance, parce que nous ne voyons pas bien ce que cela
peut représenter. Le récit de la Pentecôte dans lesActes des apôtres (2,
1-11) accentue encore ce sentiment d’étrangeté, quand nous voyons
brusquement les disciples, saisis par la puissance prophétique de
l’Esprit, annoncer les merveilles de Dieu et les juifs venant de tous
les pays du monde alors connu, qui ne parlent pas forcément l’ara-
méen ni l’hébreu, comprendre ce qu’ils disent.

C’est là une sorte d’événement extraordinaire au point que, quand
saint Pierre prend la parole, il dit aux gens stupéfaits : «Non, non, ces
gens ne sont pas fous, ils ne sont pas ivres ». Ils annoncent les
merveilles de Dieu parce qu’ils commencent à annoncer le Christ
Messie mort et ressuscité, lui par qui les dons de Dieu sont
enfin accordés aux hommes. Voici que la prophétie du prophète
Joël (2, 28) est accomplie : « Vos fils et vos filles prophétiseront ».

Ce récit de la Pentecôte nous donne une image d’un phénomène
extraordinaire et je serais prêt à parier qu’il n’y en a pas beaucoup parmi
nous qui se soient un jour sentis poussés par l’Esprit de cette façon,
poussés à parler de la sorte et être compris dans différentes langues.

Par conséquent, c’est tellement lointain, tellement merveilleux,
tellement extraordinaire qu’on écoute cela avec beaucoup de respect
le jour de la Pentecôte et que, dès le lendemain, on l’oublie. Un livre
qui fut célèbre dans des temps déjà anciens parlait de l’Esprit Saint,
« ce grand méconnu ». * 65

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 65

Cardinal
Jean-Marie
Lustiger



* * *

C’est oublier quelque chose. Nous avons entendu dans l’Évangile
(Jean 20, 19-23) comment Jésus donne l’Esprit à ses Apôtres le
premier jour de la semaine qui suit la résurrection, donc huit jours
après. Lors de cette première rencontre de Jésus avec les siens toutes
portes closes, il leur dit : « La paix soit avec vous », et il les envoie en
mission : « Comme le Père m’a envoyé, moi aussi je vous envoie », ce
qui signifie qu’il leur ordonne de faire ce qu’il a fait, ce qu’il fait.

Les disciples ne sont pas les successeurs de Jésus, mais ceux par qui
Jésus va continuer d’agir, ceux par qui Jésus va être présent partout où
ils iront, ceux qui devront accomplir la volonté du Père que Jésus a
accomplie. Autrement dit, faire ce que Jésus fait, dire ce que Jésus dit,
donner ce que Jésus donne.

Mission impossible, direz-vous. C’est pourquoi le texte de l’Évangile
dit littéralement : « Il les inspira », car c’est le même mot que ce que
nous entendons : « Il répandit sur eux son souffle ». C’est le même
verbe : « inspirer ». Il les inspira, il mit en eux son Esprit : « Recevez
l’Esprit Saint ».

Il ajoute des paroles de miséricorde. Ils sont chargés de la réconci-
liation, du pardon, de la rédemption. Il ne s’agit donc plus cette fois-ci
d’un phénomène extraordinaire. C’est une présence permanente de
l’Esprit, qui va les amener à une mission permanente.

C’est pourquoi le meilleur modèle, la meilleure image, le meilleur
événement pour que nous comprenions ce qu’est ce don de 1’Esprit
qui est fait aux disciples et qui nous est fait à tous, c’est de bien nous
rappeler que c’est ce don que Jésus ressuscité fait à ses apôtres quand
il se manifeste au jour de la Pentecôte, don qu’il répand sur l’ensemble
de ses disciples sous forme extraordinaire.

Ce n’est plus seulement cet Esprit qui saisit certains tout au long de
l’histoire de la Bible, où nous voyons des prophètes être brusquement
transportés par la puissance de l’Esprit, annoncer les merveilles de
Dieu, avoir la force de rendre témoignage avec courage, audace,
rigueur, fidélité à la Parole de Dieu.

Ce n’est pas seulement cela, mais c’est une présence constante et
permanente et le don de l’Esprit aux disciples. Le don de l’Esprit aux
chrétiens est ce qu’a été la venue de l’Esprit sur Jésus baptisé au
commencement de sa vie publique (Matthieu 3, 16-17).66 *

Thème

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 66

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



* * *

Notre baptême, le baptême des disciples, est une part prise à la mort
de Jésus, puisque nous mourons en lui à notre existence de pécheurs
et que déjà nous avons part à sa vie de ressuscité. Nous sommes les
membres de son corps, lui et nous ne faisons qu’un, puisque chacun
de nous, comme saint Paul le dira (1 Corinthiens 12, 27), est comme
un membre d’un corps, une partie vive d’un même être. Jésus et nous,
nous sommes comme le corps et lui la tête. Bien plus, il est la totalité,
nous sommes lui et lui est nous, car il veut que sa vie soit la nôtre.

C’est le sens de l’Eucharistie que nous célébrons, où sa chair devient
notre chair, où son sang devient notre sang, non pas seulement d’une
manière matérielle, mais plus profondément : nous partageons son
existence, car notre vie ce n’est pas seulement notre tube digestif, c’est
notre liberté, c’est notre intelligence, c’est ce qui fait que nous sommes
des êtres humains à l’image et à la ressemblance de Dieu, c’est ce qui
fait que nous sommes des enfants de Dieu et que nous sommes
appelés à vivre comme lui, de lui, avec lui, en lui.

De même, que nous ayons part à sa mort et à sa résurrection, Jésus
nomme cela un baptême. Notre baptême est déjà annoncé, prophé-
tisé, réalisé dans le baptême de Jésus au bord du Jourdain. Dès que
Jésus surgit de l’eau, lui qui a pris alors la place des pécheurs, lui qui
nous porte parce qu’il porte le péché du monde, l’Esprit de Dieu
descend sur lui et cette voix se fait entendre dont Jean-Baptiste, les
apôtres, Jésus lui-même attestent qu’elle prononce ces paroles de
l’Écriture : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, écoutez-le, en lui j’ai
mis tout mon amour ».

Cet Esprit qui repose alors sur Jésus manifeste la présence dans le
Christ, dans son humanité, de cette puissance de Dieu lui-même qui
rend cette humanité de Jésus, lui le Verbe de Dieu fait chair, capable
d’accomplir pleinement non seulement la sainteté de notre condition
humaine, mais encore d’accomplir l’œuvre de la délivrance des
hommes.

C’est lui qui brise le cercle infernal de la haine. C’est lui qui fait
sauter les verrous de notre prison et nous donne la vie. C’est lui qui
nous rend notre dignité d’enfants de Dieu. C’est en lui que nous
comprenons enfin ce que veut dire aimer, puisque l’amour vient de
Dieu et que Dieu est amour et qu’il nous donne ainsi le pouvoir de
nous aimer les uns les autres comme il nous aime, la grâce de * 67

Cardinal
Jean-
Marie
Lustiger

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 67

Homélie du dimanche 23 mai 1999 à Notre-Dame de Paris



demander son pardon et même de pardonner comme nous sommes
pardonnés, de vivre en enfants de Dieu.

* * *

La présence de l’Esprit Saint n’est donc pas un événement qui surgit
soudainement seulement un jour, puis s’en va. Elle est la force intime,
cachée, permanente qui peu à peu transfigure notre existence et qui
nous permet d’affronter toutes les contradictions, la force qui nous
permet de vouloir ce que nous ne voulons pas.

Il y a parmi nous un groupe de jeunes qui vient d’Alsace en
pèlerinage à Paris. Je leur ai demandé tout à l’heure s’ils connaissaient
un chant populaire alsacien sur un certain Hans – le Hans du
Schnokeloch. Ce chant décrit l’hésitation du personnage : « Ce
qu’il a, il n’en veut pas. Ce qu’il veut, il ne l’a pas. Ce qu’il fait, il
ne le peut pas. Ce qu’il peut, il ne le fait pas ». Nous pouvons nous
reconnaître dans les traits de ce caractère hésitant et contradictoire.

L’Esprit Saint est celui qui nous permet de sortir de cette contra-
diction permanente dans laquelle nous sommes. Nous avons entendu
tout à l’heure les enfants entonner ce chant à l’Esprit Saint que l’on
chante le jour de la Pentecôte. Il était en latin 1. Mais je vous redis
quelques-unes de ces phrases que vous devez avoir lues pendant qu’ils
chantaient.

On demande à l’Esprit de laver ce qui est souillé, de baigner ce qui
est aride, de guérir ce qui est blessé, d’assouplir ce qui est raide en
nous, de réchauffer ce qui est froid, de rendre droit ce qui est faussé.
Voilà nos contradictions. Saint Paul répétera : « Je ne fais pas le bien
que je veux et je fais le mal que je hais » (Romains 7, 15). Il se met
presque à pleurer sur lui-même de sa contradiction.

La force de l’Esprit vient au secours de notre faiblesse (Romains 8, 26)
et nous permet de nous affranchir de cette impuissance, car ce qui nous
est demandé, c’est de vivre divinement puisque nous sommes désor-
mais enfants de Dieu et que la présence de Dieu en nous est une
présence permanente.

Il fait de nous sa demeure, nous sommes le temple de Dieu. Chacun
de nous a, dans l’intime sanctuaire de sa conscience, la grâce d’être

Thème

68 *

1 Il s ’agit du Veni Sancte Spiritus ,
« séquence » chantée avant la proclama-
tion de l’Évangile à la messe de la Pente-

côte et attribuée à Étienne Langton,
archevêque de Cantorbéry au début du
XIIIe siècle (Note d’édition).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 68

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



habité par la présence de Dieu. La présence de Dieu se joint à notre
esprit comme la force divine même qui transfigure peu à peu notre
humanité pour la rendre semblable à celle de Jésus.

* * *

Chacun de nous est original, singulier, unique, comme la diversité
des langues au jour de la Pentecôte. Cette parole dite par les apôtres
qui parlent la langue de Dieu est comprise par chacun quelle que soit
sa langue maternelle, car elle touche de la même façon au plus intime
de la conscience, de la liberté et du secret de tout être.

L’Esprit de Dieu en nous, qui touche au plus intime de notre
conscience, respecte ce que nous sommes. Non seulement le respecte,
mais le fait briller, le fait resplendir, le fait scintiller comme un
diamant en nous rendant semblables à son fils.

Jésus nous donne la grâce de penser que la parole que le Père lui a
dite, il nous la dit à chacun de nous aussi : «Voici mon fils bien-aimé,
voici ma fille bien-aimée en qui j’ai mis tout mon amour ».

Chacun de nous ici a le droit de se dire cela. Même si cette phrase
que l’on ose à peine prononcer suscite en nous l’étonnement, peut-
être la douleur de mener une vie si loin de Dieu et si loin de l’Évangile.
Pourtant, cet amour précisément, même s’il nous paraît nous juger,
n’est pas là pour nous condamner mais pour nous changer, car il est
plus fort que tout, plus fort même que la mort.

Voilà, frères, la grande joie qui nous est aujourd’hui annoncée, la joie
de la condition divine des disciples de Jésus en qui le Christ lui-même
trouve des frères et sœurs, membres de son corps, pour qu’ainsi tous
les hommes connaissent cette joie de la vie humaine digne de l’homme
créé à l’image et à la ressemblance de Dieu, pour que la faiblesse
humaine soit portée par la force divine afin que l’homme puisse
rendre grâce pour la vie qui lui est donnée et faire de sa vie une
offrande et une action de grâce.

Jean-Marie Lustiger (1926-2007), prêtre en 1954, archevêque de Paris
(1981-2005), cardinal en 1983.

Cardinal
Jean-
Marie
Lustiger

* 69

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 69

Homélie du dimanche 23 mai 1999 à Notre-Dame de Paris



Le cardinal Joseph Ratzinger en 1988

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 70



Dossier

Joseph Ratzinger – Benoît XVI et Communio

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 71



Prochain numéro
mars-avril 2023

La mémoire

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 72



Un hommage

Joseph Ratzinger fut l’un des co-fon-
dateurs de la revue dont les premiers
numéros parurent en Italie et en Alle-
magne au début de l’année 1972. Dès
1969, il partageait avec Hans Urs von
Balthasar une même préoccupation :
promouvoir l’enseignement du concile
Vatican II tout en déjouant les pièges
tendus par ceux qui profitaient de
l’après-concile pour confondre renova-
tio théologique et désir de se faire valoir.
Fondée en 1975, l’édition francophone
de la revue traduisit presque systéma-
tiquement ses contributions 1.

En d’autres lieux, le souvenir sera gardé
du professeur de théologie, de l’arche-
vêque de Munich-Freising, du préfet de
laCongrégation pour la doctrine de la foi,
duSouverain pontife. L’ambition dupré-
sent dossier est plusmodeste : nous avons
voulu évoquer le théologien, le maître,
l’ami, tel que l’ont connu les six auteurs.
En rendant hommage à sa délicatesse et à
son sens des relations humaines, ces
témoignages décrivent aussi la réalité de
cette communio sans laquelle nulle intel-
ligence de la foi ne serait possible.

Jean-Robert Armogathe, aux origines
de l’édition francophone, fut un des
premiers traducteurs et éditeurs de
Joseph Ratzinger en France – et
assure depuis 2014 la coordination
internationale de la revue.

Olegario Gonzalez de Cardedal, un
des fondateurs de l’édition espagnole,
a connu pendant dix ans Joseph Ratzin-
ger à la Commission théologique inter-
nationale et lui est resté très lié.

Elio Guerriero, qui fut longtemps
rédacteur en chef de l’édition italienne,
a été l’éditeur italien de Joseph Ratzin-
ger, Hans Urs von Balthasar et Henri
de Lubac.

Peter Henrici, longtemps doyen de la
Faculté de philosophie de l’Université
grégorienne de Rome, puis évêque auxi-
liaire de Coire, est membre de la rédac-
tion germanophone et succéda à son
cousin Hans Urs von Balthasar
comme coordinateur des rédactions.

Le témoignage du cardinal Angelo
Scola, qui fut un des fondateurs de la
revue italienne, est à la fois celui d’un
grand universitaire, ancien président de
l’Université du Latran, et du patriarche
de Venise devenu archevêque deMilan.

Enfin, Anton Štrukelj, qui dirige l’édi-
tion slovène de la revue (et qui est
l ’auteur de plusieurs importantes
études sur la pensée de Joseph Ratzin-
ger) propose une réflexion neuve sur le
rapport entre beauté et sainteté, ainsi
qu’un panorama de la diffusion en Slo-
vénie des écrits du pape émérite.

1 Les trente articles ont été publiés dans la collection Communio, en deux volumes : La
communion de foi 1 : Croire et célébrer et 2 : Discerner et agir, Parole et Silence, 2008 et 2009.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 73



La revue Communio, c’est aussi :

- un site web communio.fr, pour commander un
numéro ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numéros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numéros de 1975 à 2019 sont téléchargeables
gratuitement.

- une Lettre d’information bimensuelle gratuite :
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d’accueil dans la rubrique «Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 74



* 75

Un maître et un ami

Professeur d’université, expert au
Concile, archevêque de Munich et
Freising, préfet pour la Doctrine de la
foi pendant 23 ans, pape et pape émé-
rite : comment parler et que peut-on
dire ? Je me limiterai aux rapports per-
sonnels entretenus pendant quarante
ans avec Joseph Ratzinger.

Jeune rédacteur de Communio,
ordonné prêtre un an plus tôt, j’ai été
surpris et honoré d ’être invité à
Munich, le 28 mai 1977, pour son
ordination épiscopale. Après la cérémo-
nie – et la procession d’action de grâce à
la Mariensäule –, j’étais un peu perdu
dans la foule des invités. Le nouvel
archevêque m’a aperçu et je me suis
retrouvé à sa table familiale. Pour La
France catholique, je traduisis à Noël
1979 un de ses sermons, sur l’âne et
le bœuf de la crèche. Les réunions inter-
nationales de la revue Communio
étaient alors dominées par Hans Urs
von Balthasar qui écoutait en silence,
avant de proposer une thèse éblouis-
sante sur le thème en discussion ;
mais il prenait souvent l’avis de son
jeune confrère dont les interventions
étaient à la fois précises, claires et tou-
jours conciliantes. À la Foire du Livre
de Francfort, en 1978, Robert Tous-
saint, éditeur chez Fayard (et un des
fondateurs de Communio), repéra le
volume sur la mort et l’au-delà, paru
l’année précédente à partir de confé-
rences prononcées à Ratisbonne. Il

m’appartint d’écrire un avant-propos à
la traduction due à Henri Rochais – et
de mettre le livre à jour pour sa
deuxième édition en 1994.

En 1981, le pape Jean-Paul II lui confia
plusieurs lourdes fonctions : la Congré-
gation pour la doctrine de la foi, la Com-
mission biblique pontificale et la
Commission théologique internationale.
On sait qu’il avait demandé, avant d’ac-
cepter, de pouvoir poursuivre sa recher-
che théologique. En janvier 1983, sa
visite en France fut l’occasion d’une
mémorable conférence sur la catéchèse
des enfants, prononcée d’abord à Lyon,
puis à Paris (j’ai été appelé à atténuer,
dans la traduction, les parties les plus
tranchantes du propos, en les faisant
passer dans les notes...).

L ’année 1985, pour le quatre-
vingtième anniversaire d’Hans Urs
von Balthasar, il organisa pour quel-
ques amis une inoubliable réception
au dernier étage du Château Saint-
Ange (qui appartenait encore alors à
la Congrégation) : une partie à quatre
mains des deux théologiens sur un
piano (comment était-il arrivé là ?) ter-
mina la soirée festive !

Nos contacts s’étaient raréfiés lors-
qu’il pensa à moi lors de l’ouverture
des Archives du Saint-Office, en
1998. J’y ai beaucoup travaillé, et il
était souvent curieux de savoir quelles

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 75

Jean-Robert
Armogathe



Dossier

trouvailles j’avais faites. Par ailleurs, il
accueillait volontiers, comme son pré-
décesseur, les groupes d’étudiants que
je conduisais l’été à Castel Gandolfo.

Notre dernière rencontre remonte au
6 octobre 2014, au Monastère Mater
Ecclesiae : je lui ai remis les deux volu-

mes de ses articles publiés dans Com-
munio, il s’est enquis de la relève des
rédacteurs. Il a surtout insisté : il faut
revenir aux fondamentaux, surtout à la
rédemption et à la justification. Il a
conclu notre entretien, au bout d’une
demi-heure en me disant : « Travaillez,
travaillez, moi je prie pour vous ! »

P. Jean-RobertArmogathe
Président de Communio-F
Coordinateur de Communio internationalis

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 76

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



* 77

Le chemin d’une amitié –
Souvenir, témoignage et gratitude

Nous sommes à la fois ce que nous
sommes devenus nous-mêmes et ce
que les autres nous ont fait devenir.
En regardant notre passé, nous voyons
l’influence des gens et l’affluence des
idées qui ont coulé dans la mer de
notre existence. Nous ne pouvons
pas revoir notre vie comme elle a été
vécue sans prononcer des noms et
retrouver des lieux au plus profond

de nous-mêmes, sans jamais avoir
conscience de cette altérité qui nous
constitue et qui a façonné nos attitudes
et nos comportements. Influences qui
nous ont engendrés pour la responsa-
bilité et la liberté. Personnes qui nous
rappellent un héritage de dettes, en
nous ayant ouvert un sillon qu’il
nous faut suivre en semant, en croyant,
en agissant.

I

Je compte parmi les dons reçus de
Dieu l’amitié d’un jeune théologien alle-
mand formé à Munich et retiré
aujourd’hui après avoir été le successeur
des apôtres dans la chaire de Pierre. Ce
n’est pas l’amitié de deux compagnons
égaux par l’âge, la génération ou une
simple coïncidence de temps ou de
lieu. Joseph Ratzinger me précède par
l’âge (il est né en 1927, et moi en 1934).
Origine, contexte culturel et national,
formation : rien n’est comparable entre
nous. Qu’y a-t-il de commun entre un
enfant né dans un village de la Sierra de
Gredos, dans le massif montagneux qui
sépare la pauvre Espagne du Nord de
l’Espagne du Sud et le jeune bavarois,
héritier de la riche culture spirituelle,
philosophique, théologique, littéraire et
musicale accumulée dans son pays
depuis le XVIe siècle, où les noms
de Kant, Hegel, Heidegger et tant
d’autres ont configuré les paroles et la

conscience de chaque génération ? Le
point de départ et la racine de notre
durable amitié vient du fait d’avoir vécu
ensemble un moment critique pour
l’Église, la théologie et le christianisme
lui-même dans la décennie qui a suivi
le Concile.

Situation d’une Église perplexe devant
la difficulté d’unir le neuf à l’ancien, la
foi de toujours aux nouvelles thèses de
la théologie, tant protestante que catho-
lique, surtout en Allemagne. Nous
avons partagé le même diagnostic de
la situation, nous avons reçu une
solide formation biblique, patristique
et dogmatique qui nous a ancrés dans
les réalités essentielles du christianisme,
tout en nous laissant libres d’accepter
ou de refuser les propositions alter-
natives qui se présentaient. La foi et le
courage : nos deux ancres jusqu ’à
aujourd’hui. C’est ce contexte ecclésial

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 77

Olegario
González
de Cardedal



Dossier

78 *

et théologique partagé, dans la joie et la
peine, qui explique la persistance de
cette amitié pendant un demi-siècle.
Pendant ces décennies, nous avons
essayé de vivre cette intelligence du
christianisme qui a reçu de Vatican II
son expression normative, sans retour-

ner artificiellement au concile de
Trente, ni anticiper un hypothétique
Vatican III. C’est pour cela que je
consacre plus bas quelques pages à
Tübingen en tant que symbole de
cette explosion du passé et du mirage
de toute nouveauté tenue pour possible.

II

Nous avons été formés l’un et l’autre à
l’Université de Munich, lui après ses
premières années d’études à Freising,
et moi après un séminaire espagnol de
la province d’Ávila. La Faculté de théo-
logie de Munich, comme toutes les
autres Facultés allemandes, tant protes-
tantes que catholiques, appartient à
l ’Université d ’État. Pendant nos
années de formation, elle jouissait
d’un immense prestige, et occupait le
premier rang des Facultés par les per-
sonnalités humaines et scientifiques
qu’elle avait formées. Dans la décennie
de l’après-guerre, Munich a accueilli de
nombreux professeurs, venant des Uni-
versités qui étaient passées en territoire
polonais, surtout de Breslau. Beaucoup
sont arrivés à Munich, universitaires de
grande classe en théologie dogmatique,
en exégèse, en droit canon, en liturgie et
en pastorale.

Ratzinger et moi n’avons pas été
contemporains dans nos études : je
commençai mon doctorat lorsqu’il
avait déjà passé et publié son habilita-
tion. Nous travaillions tous les deux sur
Bonaventure, mais nous n’avons pas fait
connaissance, et nous n’avions pas de
relation, même si dans ma thèse je cri-
tiquais certains aspects de la sienne.

J’ignorais même à ce moment-là les
tensions surgies lorsque le professeur
Schmaus rejeta une première rédaction
de la thèse de Ratzinger que dirigeait le
professeur Söhngen. Après un vif
conflit entre les professeurs, ils convin-
rent d’une solution digne de Salomon :
laisser de côté la première partie consa-
crée à la compréhension de la Révéla-
tion et accepter la seconde, centrée sur
la théologie de l’histoire. Ce furent des
moments dramatiques, fort douloureux
pour Ratzinger qui s’orientait vers l’en-
seignement universitaire, dont il aurait
été exclu si son travail d’habilitation
avait été rejeté. Les pages qu’il dédie à
cet épisode dans sa petite autobiogra-
phie font bien sentir aujourd’hui encore
l’angoisse qui fut la sienne sur son
destin personnel et celui de sa famille
si la thèse n’avait pas été acceptée 1.

Après l’Université, chacun de nous a
suivi son chemin : je suis retourné en
Espagne pour enseigner d’abord au
Séminaire d’Ávila, puis à l’Université
pontificale de Salamanque. Ratzinger
entama pour sa part un vaste périple
qui lui fit parcourir une bonne partie
des Universités allemandes : Bonn,
Münster, Tübingen, Ratisbonne. C’est
à Rome que nous fîmes connaissance, en

1 Ma vie. Souvenirs 1927-1977, Paris, Fayard, 1998 (2e éd. 1995).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 78

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Olegario
González
de Cardedal

* 79

1969, pendant la première session de la
Commission théologique internationale
instituée par Paul VI en mai de cette
même année2. Y figuraient les person-
nalités majeures qui avaient été les arti-
sans du Concile : Lubac, Congar,
Bouyer et le belge Philips pour les fran-
cophones, Balthasar, Rahner, Schnac-
kenburg, Schürmann pour les
germanophones. J’étais le benjamin de
la Commission, seul espagnol avec l’Ar-
gentin Lucio Gera. Ratzinger et moi
fûmes renommés pour le quinquennat
suivant. Nous nous réunissions une

semaine par an. Ces dix années de ren-
contres, d’exposés, de dialogues, de pro-
positions furent pour moi une sorte
d’initiation sacramentelle au mystère
chrétien que la pensée et la vie de ces
théologiens représentaient. Des pères et
des maîtres que j’écoutais avec la même
passion qu’un enfant accroché au sein
de sa mère. C’est dans ce contexte de
pensée théologique, d’insertion ecclé-
siale et d ’exemplarité sacerdotale
qu’ont pris consistance les convictions
profondes et le cours de ma vie et de ma
théologie jusqu’à aujourd’hui.

III

Une particularité de la théologie du
XXe siècle est que les grands théologiens
furent aussi de grands écrivains, en qua-
lité comme en quantité : Ratzinger en a
fait la théorie :

La théologie doit baliser la vie quoti-
dienne et trouver des passerelles vers la
réflexion et la prédication : la pensée fait
ses preuves quand elle peut être dite 3.

Ratzinger a publié en 1968 un livre
tenu aujourd’hui encore pour son meil-
leur ouvrage : Foi chrétienne, hier et
aujourd’hui, traduit dès 1969 en espa-
gnol et publié à Salamanque par la
maison Sígueme (j’ai écrit une intro-
duction) 4. Alors que nous ne nous
connaissions pas personnellement,
j’avais marqué dans mon introduction
ma joie et ma parfaite harmonie avec

l’auteur, un théologien qui pensait à
voix haute le christianisme avec tant
de clarté et de sincérité. Et cela en
gardant présent à l’esprit non seule-
ment ses auditeurs dans les Facultés
allemandes, mais d’autres, plus éloi-
gnés, ces pouvoirs spirituels et sociaux
qui sont l’âme de chaque génération, la
Zeitgeist de Hegel : les Lumières avec
leur rationalité, l’exégèse historico-cri-
tique, les mouvements progressistes
dans l’Église. Ratzinger a eu le courage
de s’adresser à chacune de ces positions,
en affirmant l’intelligence du christia-
nisme : une intelligence rationnelle à
l’intérieur d’une rationalité dogmatique
et biblique étendue à toute la parole de
Dieu et à la lumière de l’expérience
célébrée par l’Église au long des siècles.
Et aussi devant les catholiques engagés
dans le dialogue œcuménique qui, en

2 Emanuele AVALLONE, La Commissione Teologica Internazionale : storia e prospettive,
Venise, 2016.
3 Dogma und Verkündigung, Munich, 1973, rééd. Donauwörth 2005 (plusieurs cha-
pitres traduits dans Credo pour aujourd’hui, Presses du Châtelet, 2008) NdT.
4 Einführung in das Christentum (le texte allemand a connu 24 rééditions jusqu’en 2000,
la traduction française, actuellement au Cerf, a connu 5 éditions) NdT.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 79

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



Dossier

80 *

limant les bords d’éléments spécifique-
ment catholiques, pensaient résoudre
les problèmes de l’union des Églises.

Ratzinger a écrit ce livre à Tübingen,
en 1967-1968 : en ce lieu et en ces
années, tout était remis en question.
Le problème n’était pas tant les petites
réformes ecclésiastiques ou les aména-
gements dans la formulation de la foi : il
s’agissait d’une réforme profonde de ses
racines et des principes confessés. LE
problème n’était ni l’Église de Rome ni
même la figure historique de Jésus, mais
le christianisme en tant que religion
historique, dogmatique, ecclésiale,
eschatologique. En un mot : ce qui
était en question, c’était le Credo des
apôtres et la validité de chacun de ses
articles. D’où la réponse de Ratzinger :
pour savoir ce qu’est le christianisme, ce
qu’il peut faire et ce qui lui est étranger,
il faut assumer le Credo et montrer sa
validité devant la pensée critique, en
démasquant les présupposés anthropo-
logiques d’une culture qui se ferme à la
transcendance, qui réduit au monde
l’horizon de la raison (et son activité
technico-scientifique) en s’en servant
comme du seul critère pour exercer
tout autre rationalité, pour rendre
impensable une révélation de Dieu
dans l’histoire.

Tübingen était alors un des lieux intel-
lectuels les plus représentatifs de la ren-
contre, du choc, entre les différentes
visions du monde qui proposaient une
mutation ou une reconstruction du
christianisme. La première venait de la

philosophie et de la politique. Le
marxisme avait construit une version
du projet de Marx qui se présentait
comme compatible avec la culture de
l’Occident chrétien, affirmant être un
projet de société acceptable par l’Église.
Au printemps 1965 s’était tenu à Salz-
bourg une rencontre entre intellectuels
catholiques et marxistes des principales
Universités européennes. J’ai pris part à
cette semaine et je ne l’oublierai jamais.
En ce temps-là, l’immense majorité des
intellectuels européens, des Universités,
des institutions, Église incluse sans le
reconnaître ouvertement, étaient
convaincus que le socialisme était la
solution du futur et qu’il s’agissait de
préparer le terrain pour faire coexister
marxistes et chrétiens 5.

L’Ostpolitik du Saint-Siège (le cardi-
nal Agostino Casaroli) allait dans le
même sens. Et certains se demandaient
pourquoi dans les textes de Vatican II
ne figurait pas le mot communisme
comme pouvoir hégémonique de la
Russie et à partir d’elle dans le monde
entier. Le philosophe Ernst Bloch se
trouvait alors à Tübingen 6. Il faisait
une relecture du christianisme à la
lumière des mouvements utopiques et
révolutionnaires réprimés par l’Église
au cours de son histoire, et qui auraient
constitué un authentique ferment révo-
lutionnaire de l’Évangile. Il proposait
une théorie de l’espérance active, qui
ouvrait à la transcendance, sans qu’il y
ait pour autant aucune transcendance.
Jürgen Moltmann tentait une théologie
centrée non pas tant sur la foi que sur

5 E. Kölner, éd., Christentum und Marxismus heute, Vienne-Francfort 1965, avec la
liste des vingt-cinq universitaires participants. Parmi les Français, on relève Dominique
Dubarle, Jean-Yves Calvez, Roger Garaudy, Gilbert Mury (NdT).
6 Il avait quitté la RDA en 1961 (NdT).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 80

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Olegario
González
de Cardedal

* 81

l’espérance, qui aurait été la grande
oubliée (ou écartée) dans l’histoire du
christianisme 7. Distincte, mais dans la
même bulle, avec des accents différents,
allait dans le même sens la théologie
politique de J. B. Metz 8, récemment
disparu.

Il y avait à Tübingen des courants
théologiques puissants qui menaçaient
la racine même du christianisme en tant
que religion historique dotée d’une
volonté eschatologique, c’est-à-dire
avec l’affirmation qu’avec elle, l’Absolu,
en s’incarnant, s’était inséré dans notre
monde. D’un côté, on trouvait la théo-
logie libérale (le néoprotestantisme)
dont les figures majeures étaient
E. Troelsch et A. Harnack. Troelsch
avait établi trois principes ou critères,
pour accepter un christianisme
moderne : la raison critique, comme
elle se pense elle-même depuis Kant ;
l’analogie, ou affirmation qu’il ne peut y
avoir rien de nouveau qui ne soit corrélé
ou semblable à quelque chose d’anté-
rieur ; la personnalité ou suprématie de
la subjectivité individuelle sur toute
autre autorité extérieure au sujet.
Cette position revenait à exclure l’iden-
tité universelle et absolue du christia-
nisme. Ces trois critères authentifiaient
la validité du christianisme à s’intégrer
en toute rigueur intellectuelle à la
culture moderne. Cette position affec-
tait particulièrement le protestantisme,
dans la mesure où il revendique une
permanence et une continuité avec les

principes dogmatiques de la Réforme.
Pour elle, Luther n’était pas à l’origine
de la modernité, mais un tenant
du Moyen Âge, c ’est-à-dire de la
pensée pré-critique. L’expérience de la
Première Guerre mondiale et la théo-
logie dialectique de Karl Barth en pre-
mier lieu ont ruiné ces espérances
libérales, produits d’une bourgeoisie
allemande bien pensante, s’autoréféren-
ciant comme le centre et le comble de
la culture.

Ces critères permirent à la nouvelle
exégèse de relire les textes du Nouveau
Testament à la lumière de la philo-
sophie contemporaine déterminée par
Heidegger, avec son impact sur la théo-
logie relayé par Bultmann qui avait été
son collègue à Marbourg. Ce qui met-
tait en crise les données fondamentales
du Nouveau Testament. En premier
lieu, la rupture entre la parole de
Jésus dont on affirmait qu’il n’était
pas chrétien mais juif (Wellhausen 9)
et la prédication de l’Église qui l’a
reconnu dès ses origines comme le
Christ, Seigneur, Fils de Dieu. Des
mots comme le salut, la justification,
la croix, la résurrection étaient réinter-
prétés selon les catégories existentielles
et compris comme l’authenticité de
l’existence, comme Gelassenheit et dis-
ponibilité ouverte sur l’avenir. Bult-
mann proposait une théorie de la
démythologisation du Nouveau Testa-
ment : on ne savait plus très bien com-
ment situer le récit symbolique, les faits

7 J. MOLTMANN, Théologie de l’espérance. Études sur les fondements et les conséquences
d’une eschatologie chrétienne, tr. fr. Paris, Cerf-Mame, 1970 (l’ouvrage a connu entre
1964 et 1969 huit éditions en allemand) – NdT.
8 J. B. METZ, Pour une théologie du monde, tr. fr. Paris, Cerf, 1971 (NdT).
9 JuliusWELLHAUSEN (1844-1918) est un exégète protestant, fondateur de la critique
textuelle de l’Ancien Testament (NdT)

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 81

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



Dossier

82 *

historiques et le message de salut. Il
s’agissait surtout de déterminer l’exis-
tence au travers de l’annonce et de la
prédication, car c’était dans cet évé-
nement que se situait la résurrection
du Christ. Dans ce contexte, la position
radicale fut celle assumée par H. Braun,
qui revenait à affirmer que l’essence et
la substance du christianisme consis-
taient dans le binôme Du darfs – Du
sollts (« tu peux – tu dois »), c’est-à-dire
la corrélation entre la possibilité offerte
par Dieu et l’obligation acceptée par
l’homme. Était-ce autre chose que de
l’existentialisme plaqué de christia-
nisme pour être accepté par le peuple ?
À Tübingen enseignait à l’époque
E. Käsemann, disciple radicalisé (mais
critique) de Bultmann.

Un autre professeur célèbre de
Tübingen était Hans Küng, venu de
Suisse et précédé de l’écho de sa thèse
sur Barth. Les nouvelles positions de
l’Église catholique et l’effervescence
suscitée par Vatican II l’ont amené à
réfléchir sur des éléments essentiels du
christianisme dans sa version catho-
lique en convergence ou divergence
avec trois grandes réalités nouvelles :
l’œcuménisme, l’exégèse historico-cri-
tique, la conscience moderne façonnée
par un nouvel humanisme et par les
mouvements de libération.

C’est ici que se situent ses livres fon-
damentaux, destinés à permettre une
vision du catholicisme compatible
avec la raison moderne, l’exégèse cri-
tique et le dialogue œcuménique. Le
premier fut L’Église (1967). Selon son
propre témoignage, Küng commença à
le rédiger dans les années 1964-1965 :
le Concile tirait à sa fin et devait pren-

dre des décisions fondamentales en
adoptant les trois grandes Constitu-
tions, et en particulier Lumen gentium.
Küng multiplia les contacts romains
pendant les sessions conciliaires afin
de faire passer ses idées dans les
textes adoptés. Ayant vu qu’il n’y par-
venait pas, il retourna à sa chaire de
Tübingen pour proposer une ecclésio-
logie alternative à celle du Concile (ce
sont ses propres paroles). La seconde
grande question qu’il aborda les années
suivantes fut celle de l’autorité dans
l’Église et du pouvoir du Pape, à
savoir l’infaillibilité. Tous ses efforts
tendront à affirmer l’indéfectibillité de
l ’Église comme une communauté
ouverte dans l’histoire de tous les
croyants, face à l’infaillibilité du Pape
comme sujet individuel, légitimant la
décision finale, irrévocable et imposée
à tous. Il pensait que cette formulation
rendait possible un rapprochement
avec la position protestante.

Le troisième point central, en réalité le
premier et le plus important, porte sur
l’acceptation de l’identité du Christ
comme Fils de Dieu au sens des conci-
les œcuméniques des trois premiers
siècles, d’où découle le salut universel
comme le révélateur suprême et le don
définitif de Dieu pour tous. Il traita
cette question dans son nouveau livre
Être chrétien. À côté de chapitres rigou-
reux, d’une belle écriture, se trouve
affirmé que le Christ est le représen-
tant, le « lieutenant » de Dieu, son
témoin suprême devant les hommes.
Nous retrouvons l’éternelle question
de qui est le Christ ? Il n’y a que deux
réponses possibles : une qui le com-
prend depuis sa condition juive, dans
son action prophétique jusqu’au bout,

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 82

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Olegario
González
de Cardedal

* 83

dans la mort et sa répercussion chez les
disciples jusqu’à aujourd’hui. L’incarna-
tion de Dieu en Jésus est l’affirmation
spécifique du christianisme. Elle est
inséparable de l’homme Jésus accepté
dans son humanité concrète, c’est-
à-dire dans sa condition de juif en un
temps et un lieu uniques. Dans le chris-
tianisme, histoire et transcendance sont
inséparables.

L’autre réponse voit le Christ du point
de vue de Dieu, du mystère trinitaire,
comme son insertion incarnée dans
l’histoire des hommes, dans son union
avec chaque homme parce qu’il s’est
livré et est mort pour chacun. De la
réponse que nous donnons au pro-
blème du Christ dépend notre manière
de comprendre la Trinité. Car la Tri-
nité et la christologie sont demeurées
inséparables depuis que les conciles de
Nicée, Éphèse et Chalcédoine ont
répondu explicitement à la question.
Les textes de Küng sont nuancés,
mais il n’est pas clair de savoir s’il
accepte la manière dont l’Église a com-
pris la réponse jusqu’à nos jours.

Après de longs et épuisants débats à
l’Université, dans la presse et dans la vie
intellectuelle allemande, la Conférence
épiscopale allemande a renvoyé le
procès à Rome 10. Au terme des expli-

cations précises et minutieuses tant de
Küng que des organismes romains, la
décision fut prise de lui retirer la per-
mission d’enseigner la théologie aux
séminaristes (la venia docendi), et
donc la chaire de théologie dogmatique
à Tübingen. Une solution honorable a
été cherchée et la possibilité de conti-
nuer à faire de la théologie lui a été
offerte par sa nomination, par l’État
allemand, comme directeur de l’Institut
œcuménique de l’Université de Tübin-
gen. Ses partisans enthousiastes et lui-
même ont accusé Jean-Paul II de nier
son identité comme théologien. La der-
nière phrase de la décision romaine :
«Hans Küng ne peut pas être considéré
comme un théologien catholique » a
servi à Karl Rahner dans les vastes
débats qui ont surgi autour de la ques-
tion de l’infaillibilité.

C’est cet ensemble de facteurs qui a
conduit Ratzinger à quitter Tübingen.
L’Université était devenue une instance
politique à visée révolutionnaire. Il
n’était plus possible, dans ce contexte,
de faire de la théologie. Sans la liberté et
sous une contrainte idéologique, il n’est
pas possible de penser. Ratzinger est
parti à Ratisbonne. C’était une nouvelle
Université 11 et on le pria d’accepter de
la rejoindre pour y prendre un poste de
responsabilité.

10 Le Dossier Küng, Faits et Documents. Documentation sur les efforts faits par la
Congrégation de la foi et la Conférence épiscopale allemande pour parvenir à un éclaircisse-
ment objectif des opinions controversées du professeur Küng, Paris, collection Communio,
Fayard, 1980.
11 Fondée en 1962, l’Université de Ratisbonne a commencé ses enseignements en 1967
(NdT).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 83

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



84 *

Dossier

IV

Le cas Küng n’était pas seulement une
question de personne : ce qui était en
jeu, c’était la façon de comprendre le
christianisme et l’Église. L’Université
était devenue un forum avec des mani-
festations permanentes sur tout et son
contraire... Tout y était sujet de discus-
sion : la Bible et son interprétation,
l’Évangile et son pouvoir de transfor-
mer le monde. Comme professeur et
comme doyen de la Faculté de théolo-
gie, Ratzinger se trouvait au cœur de la
tempête. Les professeurs furent appelés
à se prononcer sur le maintien de Küng
dans la Faculté : la réponse fut négative.
Il ne le pardonnera jamais. Les deux
noms qu ’il rendit responsables de
cette réponse négative furent Ratzinger
et Kasper 12. Non seulement pour ce
qu’ils étaient alors à Tübingen, mais
aussi pour les charges romaines qui
furent les leurs dans les années sui-
vantes, quand Küng espéra la levée de
l’interdiction qui n’eut jamais lieu.

Ajoutons que la Frankfurter Allge-
meine Zeitung, un des plus grands quo-
tidiens allemands, publia le 5 février
1980 un article de sept professeurs de
Tübingen 13 : ils déclaraient qu’avec
Küng la foi de l’Église était en jeu,
mais aussi la liberté universitaire et la
légitimité de la théologie catholique

dans une Université d’État. Les profes-
seurs sont proposés par la hiérarchie
(les évêques) avec l’autorisation de
Rome. Dans une Église dépourvue de
cette autorité pour la théologie, celle-ci
serait réduite à une question de liberté
individuelle du professeur. Ce qui signi-
fierait la fin de la théologie catholique
aussi bien que protestante, puisque la
présence de la théologie dans les Uni-
versités d’État est le résultat d’un
accord juridique entre les Églises et
l’État allemand. Il ne s’agit pas d’un
dialogue de l’État avec des individus
nommés ou révoqués, mais avec leurs
Églises respectives. Ce manifeste des
sept professeurs montre bien qu’au-
delà du cas particulier de Küng, il s’agis-
sait de l’existence même des Facultés de
théologie : la question n’était pas seule-
ment un problème doctrinal intra-
ecclésial, mais un problème juridique
et politique avec l’État allemand.

Cette expérience de Ratzinger quit-
tant Tübingen fut décisive pour son
avenir. Ce qui était alors en jeu, ce
n’était pas des questions de détails
mais des problèmes de fond : le chris-
tianisme est-il un projet révolution-
naire, un programme moral, une
idéologie, un système thérapeutique
ou bien le résultat de la révélation et

12 J.-R. Armogathe, éd., Comment être chrétien ? La réponse de Hans Küng, DDB, Paris,
1979 (avec des contributions de D. SCHULTENHOVER, J. RATZINGER, W. KASPER,
K. RAHNER, A. GRILLMEIER, traduction partielle de Diskussión über Hans Küng,
« Christsein », Mayence, 1976). Küng qualifia d’« infâme » la contribution de Ratzinger
(NdT).
13 Alfons AUER, Walter KASPER, Gerhard LOHFINCK, Ludger OEING-HAHNHOFF,
Rudolf REINHARD, Max SECKLER, Herrmann Joseph VOGT (Kirchenkampf mit Hilfe
der Theologie ? Sieben Professoren der katholischen Theologie in Tübingen nehmen Stellung
im Fall Küng). Le texte est reproduit dans Der Fall Küng, Eine Dokumentation, Piper,
Munich-Zurich, 1980 (Norbert Greinacher, Herbert Haag, éd.), pp. 235-244
(réponse au vol. publié par la Conférence épiscopale allemande cité n. 12) NdT.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 84

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Olegario
González
de Cardedal

* 85

de l ’incarnation de Dieu dans le
monde ? En un mot : la foi est-elle pos-
sible, quelle est sa nature, et qu’ap-
porte-t-elle à l’homme ? Avons-nous
besoin du salut, et quel est son
contenu ? L’Église est-elle une société
issue d’une décision de nous associer
pour certaines fins que nous nous
sommes proposées, ou bien est-elle
une création de Dieu, une institution
à laquelle nous sommes invités à adhé-
rer en accueillant l’Évangile qu’elle doit
proclamer et les sacrements reçus du
Christ, qu’elle doit dispenser ?

Pendant toutes ces années, et prati-
quement jusqu’à aujourd’hui, Hans
Küng a tenu Ratzinger pour son anta-
goniste, favorisé et élevé dans l’Église
tandis qu’il était rejeté. Ratzinger a
gardé son attitude critique, non sans
magnanimité, en l’invitant, lorsqu’il
devint pape, à une rencontre à Castel
Gandolfo. Mais en précisant qu’il ne
s’agissait pas d’un colloque amical
entre deux collègues universitaires,
mais de la rencontre de deux amis
dans des situations différentes et exer-
çant des responsabilités différentes.
Ratzinger fit l’éloge de ses efforts et
de ses projets pour une éthique plané-

taire (Weltethos) et pour la responsabi-
lité de la religion, mais il n’a rien dit de
sa pensée doctrinale ni de sa position
dans l’Église.

Küng pour sa part a apprécié le geste
de quelqu’un qui n’était plus un profes-
seur d’Université comme lui, mais la
plus haute autorité de l’Église catho-
lique. Après ce long parcours commun,
ce n’est pas sans une profonde tristesse
qu’on lit dans sesMémoires 14 la manière
dont il parle de Ratzinger. Et il traite
avec le même mépris furieux des
hommes comme de Lubac et Balthasar.
La trajectoire de Ratzinger a été vécue et
accompagnée par beaucoup d’entre nous
comme décisive pour nos vies, pour
l’Église et pour la société. Nous nous
sommes tournés vers lui comme vers
un guide au moment de prendre des
décisions sérieuses, d’exercer une res-
ponsabilité, de montrer le fond de
nous-mêmes. C’est dans ce contexte
d’histoire de la théologie et de l’Église
que j’ai publiquement maintenu mon
soutien et ma reconnaissance à Ratzin-
ger, alors que de puissants groupes enne-
mis s’opposaient à sa pensée comme
théologien et à ses orientations comme
pape.

V

Au cours des années suivantes, notre
amitié s’est maintenue et approfondie.
Ses livres furent successivement tra-
duits en espagnol, pour la plupart aux
Éditions Sígueme, à Salamanque, qui
avaient publié en 1968 Foi chrétienne,
hier et aujourd’hui. Ce n’était pas d’ail-
leurs la première traduction de Ratzin-

ger en espagnol : dès 1962 était paru à
Madrid La fraternité chrétienne, traduite
par le P. Jesus Aguirre qui avait étudié à
Munich et qui, chez l’éditeur Taurus,
poussait à la traduction d’auteurs alle-
mands et français en théologie, philo-
sophie et spiritualité (cet éditeur fut le

14 Hans KÜNG,Mémoires :Mon combat pour la liberté, tr. fr., Cerf, 2006 ;Mémoires II :
Une vérité contestée (1968-1980), tr. fr., Cerf, 2010.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 85

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



Dossier

premier à traduire sept volumes des
Écrits théologiques de Karl Rahner).

Le 28 août 1999, en la fête de saint
Augustin, Ratzinger signait l’introduc-
tion de son livre L’esprit de la liturgie, qui
fut traduit en 2001 par l’Editorial Cris-
tiandad, un éditeur qui sur quelques
décennies a traduit le meilleur de l’exé-
gèse allemande et anglaise. J’en ai rédigé
une ample introduction. Il me semblait
en effet que le lecteur espagnol avait
besoin de pages introductives pour
situer dans le contexte théologique et
ecclésial allemand cet ouvrage dont le
titre évoquait, pour tout lecteur
informé, le livre publié par Romano
Guardini en 1918 15. La liturgie était
devenue un cheval de bataille dans
l’après-Concile, autour de la réforme
et de ses applications concrètes, depuis
ceux qui voulaient maintenir tout ce que
fut, pendant cinq siècles, le Missel de s.
Pie V jusqu’à ceux qui proposaient d’éli-
miner presque toutes les additions à la
forme apostolique sobre et limpide de la
célébration eucharistique. On assistait
en même temps à une véritable croisade
iconoclaste pour dépouiller les autels et
les statues, les chaires et les barrières qui
empêchaient de discerner le centre de
cet espace de célébration : était-ce
l’autel, le siège, l’ambon, les fonts bap-
tismaux, le retable, l’évangéliaire ouvert
et exposé 16 ?

Une autre occasion qui augmenta
notre amitié furent ses voyages en
Espagne. Pendant plusieurs années,

j’ai dirigé un cours de théologie, orga-
nisé pendant l ’été par l ’Université
Complutense de Madrid et qui se
tenait à l’Escorial, auquel assistaient
toutes sortes de participants. C’est en
1989, et Ratzinger, à cette date, n’était
jamais venu en Espagne. Il était cepen-
dant bien familier avec notre histoire,
notre culture et les œuvres des grands
saints, Thérèse d ’Ávila, Ignace de
Loyola ou Jean de la Croix. Je ne
pense pas qu’il ait lu don Quichotte.
Dans tous ses écrits, je n’ai pas trouvé
de citation d’auteur espagnol, sauf une
de don Quichotte, et de seconde main...
C’est probablement le désir de connaître
un monde ecclésial et culturel nouveau
qui le porta à accepter mon invitation,
avec la curiosité de visiter le monastère,
un des chefs d’œuvre architecturaux de
l’humanité, connu en Allemagne par
Philippe II et son influence sur l’histoire
de l’Allemagne et de la Réforme. Sans
Charles Quint l’Europe serait au-
jourd’hui musulmane et, sans Philippe
II, elle serait tout entière protestante.
Le thème du cours était Jésus Christ et
sa conférence s’intitulait : « Jésus Christ
aujourd’hui ». Elle a été publiée dans le
volume collectif du cours de 1989. Dans
ce même cadre universitaire, au même
endroit, il est revenu pour intervenir
dans le cours d’été sur le Catéchisme
de l’église catholique.

Au cours d’un de ses voyages, nous
avons visité Salamanque. Avant le
départ, il me demanda quel était le
programme de la journée. Je lui répon-

86 *

15 R. GUARDINI, L’esprit de la liturgie, tr. fr., Parole et Silence, 2007 (1ère éd. de la tr. fr.
en 1929). Une tr. fr. des deux volumes a été publiée, Artège, 2019 (NdT).
16 Ce ne fut pas d’ailleurs la seule introduction que j’ai dû écrire : la dernière fut pour la
traduction chinoise de l’Introduction au christianisme, faite alors que Ratzinger était
pape, par un chinois qui étudiait à Salamanque.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 86

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



dis que nous allions visiter les deux
cathédrales et les deux Universités.
« Non », me dit-il, « on ira d’abord
voir ta mère et prendre un café avec
elle ». Et je pourrais citer d’autres exem-
ples de sa simplicité et de sa gentillesse.
Sur le chemin du retour, nous avons

passé la nuit à Ávila. Nous avons visité
le monastère Saint-Joseph, la première
fondation de sainte Thérèse (je fus
ordonné prêtre dans cette église).
Nous sommes entrés dans la clôture
et nous avons longuement parlé avec
les Sœurs dans la salle capitulaire.

VI

Durant toutes ces années, notre
amitié est demeurée entière, celle de
deux professeurs de théologie, remplis-
sant avec joie une mission que nous
considérions comme essentielle pour
l’Église, parce que là où il n’y a pas de
théologie, la foi ne peut pas naître ni
grandir. Sans elle, l’Église finit par suc-
comber à la magie ou à la politique. Elle
faillit, dans les deux cas, à son identité
comme religion du Logos, c’est-à-dire
de la Parole, de la Raison, de l’Intelli-
gence. Notre amitié était renforcée par
mes visites quand je me rendais à
Rome : on se retrouvait parfois chez
lui, ou on allait déjeuner dans un res-
taurant. Lors d’un de ces voyages eut
lieu la présentation, au Collège espa-
gnol, de mon livre La gloire de
l’homme (1986). Il fut un des présenta-
teurs, avec Pierre Eyt, l’ancien recteur
de l’Institut catholique de Paris, qui
venait d’être promu archevêque de Bor-
deaux (et qui était un bon connaisseur
de la culture espagnole). Il y avait un
troisième intervenant, appelé à assurer
des grandes responsabilités dans
l’Église, alors professeur à l’Université
grégorienne et aujourd’hui préfet de la
Congrégation pour la doctrine de la foi,
le P. Luis Ladaria, sj.

Il me reste à rapporter un fait nouveau
et surprenant, qui fut pour moi un
grand sujet de joie, d’action de grâce
envers Dieu et de reconnaissance
envers les hommes : l’attribution du
premier Prix Ratzinger (2011). Ce
prix est décerné par la Fondation
Ratzinger qui gère les droits d’auteur
de ses livres. Il est destiné à des gens
qui ont consacré leur vie à la théologie,
et aussi à des jeunes qui commencent le
chemin. Le choix du lauréat est décidé
par un conseil scientifique. La remise du
Prix, par Joseph Ratzinger lui-même,
eut lieu le 3 juin 2011, dans la Salle
Clémentine au Vatican, en présence
de nombreux professeurs, d ’autres
amis et d’autorités religieuses. En quel-
ques mots, Benoît XVI a résumé les
caractéristiques de ma théologie, en
soulignant mon dévouement et sans
cacher les efforts déployés, ni les diffi-
cultés rencontrées. Les éloges étaient
évidemment excessifs et démontraient
surtout les paroles d’un ami. Il était
extraordinaire et assez rare qu’un pape
fasse de manière publique et solennelle
l’éloge d’un théologien vivant. Le cadeau
personnel de Benoît XVI consista en
une brève lectio intitulée Qu’est-ce que
la théologie ? 17

* 87

Olegario
González
de Cardedal

17 Texte français sur le site du Vatican (Benoît XVI, Discours, juin 2011).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 87

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



Ces dernières années, la relation a été
moindre, compte tenu de son travail et
de sa santé, mais elle s’est maintenue
par des signes : une de ses dernières
lettres fut la réponse à une invitation
que je lui avais faite de venir parler à
l’Université de Salamanque dans un
cours que je dirigeais (dans la chaire
spéciale Domingo de Soto). C’était en
2005, dans les derniers jours de saint
Jean-Paul II, et il m’écrivait qu’il aurait
bien aimé venir parler à l’Université de
Salamanque dont le nom est lié à tant
de théologiens, mais que la fin de ses
fonctions approchait 18, et qu’il espérait
pouvoir retourner en Allemagne et à la
théologie, pour écrire le livre que nous
voulions écrire tous les deux, avec la
même idée fondamentale : faire dans
notre situation spirituelle et en fonction
de notre époque ce que Guardini avait
fait en son temps. Trois semaines plus
tard, il était élu pape.

Ce qui me semble héroïque ou mira-
culeux est qu’il soit parvenu à achever
cette œuvre sur le Christ, une réflexion
attachante sur le contenu primitif,
réflexion et confession tout à la fois,
sans confusion ni séparation 19. Le pro-
blème de la relation entre le Jésus de
l’histoire et le Christ de la foi est central
pour le christianisme, et est devenu plus
aigu depuis le milieu du XIXe siècle. Ce
qui est en jeu, c’est l’interprétation de la
Bible dans une lecture critique (c’est-
à-dire élaborée à partir de tous les
instruments dont nous disposons
aujourd’hui) et une lecture christique
(qui montre comment la personne du

Christ est à la fois son contenu central
et son critère définitif). Le présent et le
futur immédiat de notre foi dépendent
de comment nous assumons la Bible et
comment nous l’interprétons depuis la
raison et depuis la foi, pour ainsi dire
entre la Sorbonne et l’Église.

Un témoignage de la fidèle amitié
entre nous a été l’envoi immédiat de
chacun de nos livres, en commentant
– avec humour et amour toujours
critiques – leur valeur respective...
La dédicace de Ratzinger était pres-
que toujours quelque chose de ce
genre : « au prof. Olegario González
de Cardedal, avec ma vieille amitié,
Benoît XVI ». Les dédicaces des der-
niers livres étaient d ’une écriture
minuscule, à peine lisible (souvent tran-
scrite par un secrétaire !). Lorsqu’il
recevait quelqu’un de Salamanque ou
qu’on prononçait le nom de l’Univer-
sité, il demandait toujours : « Et com-
ment va Olegario ? » La communication
ne fut plus possible dans ces dernières
années : sa mission était désormais le
silence, le souvenir, la prière.

* * *

Je suis qui je suis grâce aux personnes
que Dieu a mises sur mon chemin et qui
m’ont montré la vérité de la foi et la
validité de l’Évangile vécu dans l’Église
pour la vie du monde. Et dans tout cela,
la dureté et la grandeur de la vocation de
théologien. Qu’il me soit permis de
conclure en citant deux auteurs bien dif-
férents, chez qui j’ai perçu la mission

88 *

Dossier

18 Joseph Ratzinger avait atteint 75 ans en 2002 (NdT).
19 J. RATZINGER/BENOÎT XVI, Jésus de Nazareth (3 vol. parus en tr. fr. en 2007, 2011
et 2012, réunis en un seul vol. : Jésus de Nazareth. La figure et le message, Parole et
Silence, 2014) – NdT.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 88

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



sacrée de la pensée, théologique aussi
bien que philosophique, et qui sont
d’une brûlante actualité : avecNietzsche,
je partage comme un impératif sacré la
probité intellectuelle pour penser, propo-
ser et vivre la foi 20 et avec saint Thomas
de devoir apprendre de tout le monde,
toujours tourné non vers les opinions,
mais vers la vérité elle-même 21.

Je rends grâce à Dieu pour la vie qu’il
m’a donnée et pour la vocation de théo-
logien à laquelle il m’a appelé. Et je
rends grâce à Joseph Ratzinger qui

par sa personne, sa pensée théologique
et son amitié a illuminé et accompagné
mon chemin. Ma vie et ma pensée, j’ai
voulu qu’elles servent à la gloire de
Dieu et à la vie du monde.

Salamanque, en la fête de saint Mat-
thieu apôtre.

Traduit de l’espagnol par Jean-Robert
Armogathe. Titre original :

El camino de una amistad. Memoria,
testimonio, agradecimiento.

Né en 1934, Olegario Gonzalez de Cardedal est prêtre (1959) du diocèse
d’Avila. Il a enseigné à l’Université pontificale de Salamanque et a
appartenu à la Commission théologique internationale. Il a été lauréat
du Prix Fondation Ratzinger 2011. Olegario

González
de Cardedal

20 Intellektuelle Redlichkeit, in Werke en 3 vol., Phaidon Vlg 1990, Index, pp. 310-311.
21 « Studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur quid homines senserint de
veritate sed qualiter se habeat veritas rerum » (De coelo lib I, lect. 22) [« la philosophie
ne consiste pas à savoir ce que les hommes pensent de la vérité, mais ce qu’est la vérité
elle-même »].

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 89

Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude



La Revue est maintenant distribuée régulièrement
et gratuitement sous forme numérique

à 151 missionnaires et centres de formation
à travers le monde : 53 en Afrique, 43 en Asie

(dont 6 en Chine continentale et 29 au Vietnam)
et 55 aux Amériques (Centre et Sud).

Vous pouvez aider cette diffusion missionnaire
par un don à l’Association Communio

(qui donne lieu à un reçu fiscal).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 90



Quand Dieu sème le feu au cœur du monde
Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité à Dieu,

aux hommes et à la création 1

Une longue et profonde amitié a lié
Hans Urs von Balthasar et Joseph
Ratzinger. Cette amitié tire son origine
de maîtres communs pendant leurs
études, de prises de positions partagées
dans les décennies après Vatican II, et
surtout, d’une commune fidélité à Dieu

comme aux hommes, et même à la
Création tout entière, rachetée et
embrasée par la semence brûlante de
l ’amour de Dieu. Je chercherai à
démontrer cette affirmation en déve-
loppant brièvement les trois points
que je viens d’esquisser.

1. Les maîtres communs

1.1. Romano Guardini
(1885-1968)

Dans les années vingt et trente du
siècle dernier, le théologien italo-alle-
mand devint un maître pour toute l’Al-
lemagne ; il contribua de façon décisive
à renouveler la théologie catholique
dans son pays d’adoption comme dans
toute l’Europe. Ses deux contributions
les plus significatives portent sur la vie
liturgique et, de façon plus générale, sur
la vie de l’Église. Dans le domaine de la
liturgie, Guardini fit son entrée avec
L’Esprit de la liturgie (1918) dont le
succès dépassa ses attentes. Dans un
langage simple et à la portée de tous,
Guardini expliquait le sens et l’essence
de l’action liturgique. Il y mettait en
relief la gratuité de la liturgie (une

action qui n’est pas finalisée vers un
but), la priorité du savoir sur les
usages, et enfin son lien avec la vie de
l’Église. Il publia quelques années plus
tard (1922) un autre ouvrage Sur le Sens
de l’Église, qui s’ouvrait sur une phrase
rapidement devenue une maxime qui
accompagna la vie de l’Église jusqu’à
Vatican II :

Un processus religieux de portée impré-
visible s’est déclenché : l’Église se réveille
dans les âmes 2.

Chacun des deux théologiens subit
l’influence de Romano Guardini.

Balthasar, pour préparer son doctorat
de germanistique, s’est rendu à Berlin
où il put entre autres écouter pendant

* 91

1 Conférence tenue à Bâle le 16 juin 2018 sur l’invitation de la Balthasarstiftung et de la
Johannesgemeinschaft à l’occasion de la célébration annuelle de la mémoire du Père
Balthasar.
2 Voir R. GUARDINI, « Il senso della Chiesa », dans La realtà della Chiesa, Morcelliana,
Brescia, 31979, p. 21.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 91

Elio
Guerriero



un semestre Guardini expliquer sa
Weltanschauung catholique : il apprit
de lui à aborder « les grandes figures
de l’histoire moderne de la pensée alle-
mande dans leur sentiment religieux le
plus profond, souvent caché 3 ». C’est à
Guardini, enfin, que Balthasar consacra
un volume sous-titré Réformer depuis la
source 4, un avertissement pour tous
ceux qui, après le Concile, ont voulu
réformer l’Église à partir de l’esprit du
temps et non de l’origine, du cœur
transpercé de Jésus sur la Croix.

De son côté, Joseph Ratzinger subit
l’influence de Guardini sur la liturgie
dès les premières années de sa vie. Il
écrit dans son autobiographie :

L’année liturgique (où je fus initié par
mes parents) donnait au temps son
rythme et j’ai perçu ce fait dès mon
enfance. [...]C’était une aventure passion-
nante que d’entrer peu à peu dans le
monde mystérieux de la liturgie qui se
développait là, sur l’autel, devant nous
et pour nous5.

Il s’agissait des apports à la liturgie
rendus populaires par Guardini et
que ses parents avaient transmis au
petit Joseph. Bien plus tard, en 2001,
Ratzinger écrivit une Introduction à
l’esprit de la liturgie 6, dont le titre rap-
pelait celui de Guardini, pour souligner
que, malgré le changement profond
apporté par les années écoulées et la

célébration de Vatican II, il n’y avait
aucune solution de continuité dans
l’inspiration. Il faut enfin rappeler
qu’au moment de prendre congé des
cardinaux, après avoir lu sa renoncia-
tion, Benoît XVI leur montra L’Église
du Seigneur, un exemplaire avec un
autographe que Guardini, dès lors
devenu un ami, lui avait offert pendant
le Concile. Dans ce livre, dit-il, l’essence
et la mission de l’Église se trouvaient
justifiées par leur référence exclusive au
Christ. Et il concluait :

Restons unis, mes frères, dans ce mystère
de la prière, et spécialement dans l’Eucha-
ristie quotidienne, afin de servir l’Église et
l’humanité tout entière 7.

1.2. Henri de Lubac (1896-1991)

Pour faire bref, on se contentera ici de
rappeler que Lubac et Balthasar furent
tous deux jésuites et se trouvèrent
ensemble au scolasticat de Lyon Four-
vière. Lubac était alors déjà célèbre par
la publication de son ouvrage, Catholi-
cisme : les aspects sociaux du dogme, qui
avait suscité un vif intérêt. Devant le
double défi des totalitarismes commu-
niste et nazi, Lubac montrait que
la vision catholique n’est pas indi-
vidualiste, ne se limite pas à la vie
privée du croyant, mais qu’elle est
intrinsèquement communautaire, soli-
daire, sans recourir à la force ni la
violence. Il avait ensuite lancé ce

92 *

Dossier

3 Voir Hans Urs von BALTHASAR, Unser Auftrag, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1984,
p. 32.
4 Maladroitement traduit en français : « Une réforme aux sources », Fayard, 1971 (NdE).
5 J. RATZINGER, La mia vita, San Paolo, Cinisello, 1997, p. 16 sq. Tr.fr., Ma vie.
Souvenirs 1927-1977, Fayard, 1998 (2e éd. 1995).
6 L’esprit de la liturgie. Une introduction, Ad Solem, 2001.
7 Sur le site vatican.va (« congedo cardinali »).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 92

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



qu’on a appelé la redécouverte des
Pères de l’Église et il avait écrit un
volume, Surnaturel, pour démontrer
que la nostalgie du surnaturel, le désir
de Dieu, est profondément ancré dans
la nature humaine. Une affirmation
simple et irréfutable qui parut cepen-
dant ébranler les bases d’une pensée
mise en place depuis des siècles pour
laquelle la nature est un ordre délimité
et fermé sur soi-même, tout autant que
le surnaturel, au point que les deux
ordres sont fondamentalement étran-
gers l’un à l’autre. Ajoutons seulement
ici que Balthasar fut tellement influencé
par la redécouverte des Pères de l’Église
qu’il projeta et publia trois volumes
consacrés à Origène, à Grégoire de
Nysse et à Maxime le Confesseur. Au
contraire, Ratzinger, plus jeune, qui a
vécu de près l’expérience de la guerre,
fut surtout influencé par Catholicisme.

1.3. Paul Claudel (1868-1955)

Ce fut le Père de Lubac qui fit connaî-
tre Claudel à Balthasar : celui-ci fut
tellement impressionné qu’il se mit aus-
sitôt à traduire les principales œuvres
du poète français. En 1939, alors qu’à
Bâle on entendait déjà tonner les
canons à la frontière française toute
proche, il réussit à publier en allemand
deux œuvres majeures de Claudel :
les Cinq grandes odes chez Herder et
Le Soulier de satin chez Otto Müller
(Salzbourg). Son intérêt pour Claudel
ne s’arrêta pas avec la guerre. Au
contraire il ne traduisit pas moins de
cinq fois Le Soulier de satin et en 1943 il

aida à monter une représentation à
Zurich, qui était, à l’époque, selon le
témoignage de Peter Henrici 8, la meil-
leure scène en langue allemande, en
raison de la présence de nombreux
réfugiés de France et aussi d’Alle-
magne. À son tour, Ratzinger lut Le
Soulier de satin (précisément dans la
traduction de Balthasar) et en fut
tout aussi profondément marqué.
Nous trouvons de fait une longue cita-
tion de la scène première du Soulier
dans l’œuvre peut-être la plus fameuse
de Ratzinger, son Introduction au chris-
tianisme de 1968. L’intérêt de nos deux
auteurs pour l’œuvre de Claudel tenait
à sa capacité de tenir ensemble dans
son théâtre la réalité mondaine cos-
mique et le monde spirituel. En d’au-
tres termes, Balthasar parlait de fidélité
au monde parce que telle est la réalité
que nous avons reçue, une réalité dans
laquelle sont présents et sauvés, comme
le soutenait ce même Claudel, etiam
peccata, même les péchés et la confu-
sion des hommes.

1.4. Mozart

À propos du musicien de Salzbourg
nous avons une confession explicite de
Balthasar qui, quand il reçut le prix
Mozart en 1987, affirma : «Ma jeu-
nesse fut caractérisée par la musique ».
Et il poursuivit :

Pour autant que dans mes années de
maturité Bach et Schubert me soient
devenus chers, Mozart est resté l’étoile
polaire immobile autour de laquelle tour-

* 93

Elio
Guerriero

8 P. HENRICI, “Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar”, in Hans Urs von Balthasar,
Gestalt und Werk, éd. K. Lehmann et W. Kasper, Verlag der christlichen Literatur
Communio, Cologne, 1989, p. 28.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 93

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



nent les deux constellations (la grande et la
petite ourse)9.

Nous avons de même chez Ratzinger
des traces de sa prédilection pour la
musique de Mozart, par la proximité
de leurs lieux d’origine à Salzbourg ou
par sa participation aux concerts mozar-
tiens. L’influence de Mozart sur la
pensée et la théologie des deux
hommes d’Église fut importante. Le
grand musicien leur a permis de com-
prendre la réalité en en percevant la
cohérence interne. C’est à partir de
cette cohérence interne qu’il est possible

de déduire le principe d’organisation de
chaque être, sa fonction et sa finalité. En
outre, chacun de ces êtres fait allusion et
renvoie à un mystère d’autant plus pro-
fond que l’être cherche à se donner et à
se faire connaître. La musique, de fait,
selon Balthasar, est l’art qui met le plus
immédiatement en contact avec l’em-
preinte de Dieu dans les créatures,
avec le mystère de la mort et de la
rédemption, de la donation et de la
rédemption, avec la volonté de Dieu
de se compromettre avec la créature,
de la kénose et de l’amour sans fin.

2. Vatican II

2.1. Jésus Christ et la révélation
chrétienne

L’amitié entre Balthasar et Ratzinger
eut l’occasion de se fortifier à l’occasion
du Concile auquel ils ont participé de
façon très différente. Le théologien
suisse anticipa et inspira en partie les
pères conciliaires par son livre-pro-
gramme Raser les bastions 10, dans
lequel il proposait une vision nouvelle
de l’Église, non plus dans une démarche
apologétique de mise à distance, mais
de communion et de contemporanéité.
Et si l’aujourd’hui de la liturgie est tou-
jours valable, le temps était venu pour
Balthasar de faire valoir aussi l’au-
jourd’hui de l’existence, du rapproche-
ment et de la contemporanéité avec
Jésus. Ainsi l’Église devient-elle plus
jeune, plus agile, plus ouverte aux nou-
velles générations. À Vatican II, cepen-

dant, Balthasar ne fut pas invité, par
une exclusion que Lubac qualifia de
scandaleuse. Le chemin de Ratzinger
fut au contraire différent. Appelé très
jeune à Bonn pour enseigner la théolo-
gie fondamentale, il s’imposa rapide-
ment à l’attention des spécialistes et
des hommes d’Église au point que le
cardinal de Cologne, Josef Frings, à
l’époque président des évêques alle-
mands, le choisit comme son expert,
comme peritus au Concile. Il joua un
rôle significatif dès la veille de l’ouver-
ture : le 10 octobre 1962, il tint devant
les évêques allemands une conférence
où il fit voir avec sévérité les limites du
document préparatoire, le De fontibus
(Les sources : Écriture et Tradition) dont,
selon ses auteurs romains, les pères
conciliaires auraient dû partir pour éla-
borer la future constitution sur la Révé-
lation divine. Il conduisit ainsi les

94 *

Dossier

9 Voir E. GUERRIERO,Hans Urs von Balthasar, Paris, Parole et Silence, 20132, annexe,
p. 365 sv.
10 Raser les bastions, Paris, Seuil, 1952 (texte abrégé dans Dieu vivant 25, 1953,
pp. 17-32).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 94

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



évêques allemands à repousser ce docu-
ment et à faire apparaître indirectement
une nouvelle majorité conciliaire qui
déterminera le déroulement de l’assem-
blée 11. De fait, l’apport principal de
Ratzinger à Vatican II fut sa contribu-
tion à la constitution sur la Révélation.
En rapport avec ses travaux précédents,
en particulier sa thèse d’habilitation sur
saint Bonaventure, Ratzinger proposait
un concept de Révélation non statique,
non métaphysique, mais lié aux inter-
ventions de Dieu dans l’histoire d’Israël
et de l’humanité. Plus précisément, il ne
parlait pas d’une Révélation déjà bien
définie dès le début, mais de multiples
interventions où Dieu se révélait, dont
la dernière, centrale et définitive, est liée
à la figure de Jésus-Christ. Le rapport
Écriture-tradition n’est donc pas sta-
tique, mais il est toujours lié au don
de la grâce, à la présence de Jésus et
de son Esprit, à la capacité de compré-
hension des exégètes, mais aussi des
saints sous la conduite des responsables
ecclésiastiques, les évêques et le pape.

2.2. L’épreuve décisive

Don de la grâce, l’événement conci-
liaire portait aussi avec lui des pièges
qui ne tardèrent pas à se manifester.
Balthasar le vit de loin, de l’extérieur,
et lança un premier avertissement dans
une série de petits volumes qui firent
grand bruit et attirèrent alors au théo-
logien (qui dans les années cinquante
avait failli être condamné pour un pré-
tendu progressisme) la réputation
d’être passé à la réaction. Il suffira

seulement de mentionner la plus
fameuse desœuvres polémiques de Bal-
thasar, Cordula ou l’épreuve décisive 12.
L’œuvre était une critique de l’esprit du
temps, d’une théologie trop accommo-
dante. Balthasar, au contraire, voulait
préserver le centre chrétien qu’est la
force de la croix et la nécessité d’une
décision personnelle qui implique le
témoignage et le martyre, l’épreuve déci-
sive à laquelle nul chrétien ne peut
échapper. Ni l’ouverture au monde ni
la volonté de dialogue ne peuvent se
passer du scandale de Celui qui par
amour fut élevé sur la Croix. Et si, en
paraphrasant le titre d’une autre œuvre
polémique de Balthasar 13, le monde est
comme un grand orchestre, il ne
devient tel qu ’à l ’arrivée du chef
d’orchestre, lorsque du son disparate
de chaque musicien on passe à la sym-
phonie qui naît du son harmonieux de
tous les instruments.

Ratzinger aussi, qui avait pourtant
participé à toutes les sessions conciliai-
res, commença rapidement à élever la
voix contre les tenants de l’herméneu-
tique conciliaire qui, à force d’interpré-
tations, couraient le risque de vider la
foi de ses contenus. En particulier, au
Katholikentag de Bamberg en 1966,
invité à présenter la situation des catho-
liques après le Concile, il parla d’un
certain malaise, d’une atmosphère de
froideur ainsi que de désillusion qui se
notait en particulier dans le domaine
liturgique, dans le rapport entre l’Église
et le monde et dans l’œcuménisme.
Ratzinger fut encore plus sévère dans

* 95

Elio
Guerriero

11 Voir E. GUERRIERO, Serviteur de Dieu et de l’humanité. La biographie de Benoît XVI,
Paris, Mame, 2017.
12 Cordula ou l’épreuve décisive, Paris, Beauchesne, 1969.
13 La Vérité est symphonique, Paris, Parole et Silence, 2000.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 95

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



son livre, Foi chrétienne d’hier et d’au-
jourd’hui, publié en 1968. À partir
encore une fois de la question hermé-
neutique, l’exemple de Jean le chanceux
heureux et béat, prototype du théolo-
gien sans cesse optimiste, devint vite
fameux. Il échange les vérités de la foi
contre des opinions du moment, de
moins en moins convaincantes. Et à la
fin, comme Jean le Chanceux qui, parti
avec un lingot d’or qu’il échange en
chemin contre des produits de valeur
toujours moindre, finit par se retrouver
avec une pierre à aiguiser dans les mains,
qu’il finit par jeter, de même le théolo-
gien finit-il par porter des opinions dont
personne ne sait que faire. L’avertisse-
ment aux théologiens et aux hommes
d’Église s’accompagne chez Ratzinger
du désir de protéger la foi des simples,
de la conscience que la foi ne constitue
pas une enceinte protégée dont sont
exclus les faibles et les pécheurs, mais
qu’elle est un soutien solide à la frater-
nité universelle. À tous ceux qui, après
Soixante-huit, étaient sur le point de
quitter l’Église parce qu’ils ne voulaient
pas appartenir à une communauté qui,
par son passé historique comme par des
visions théologiques réductrices, sem-
blait exclure les pauvres, les faibles, les
exclus, les damnés, Ratzinger montrait
une fraternité inclusive s’étendant à tous
les enfants d’Adam. À cet égard il suffit
de citer le volume La Fraternité chré-
tienne 14, dans lequel le jeune auteur
affirmait que la fraternité ne reposait
pas seulement sur la commune origine
charnelle de l’homme, mais sur son élec-

tion commune de la part de Dieu. De
fait, le Dieu d’Israël est le Dieu de tous
les peuples. À travers Israël, Il veut
sauver tous les hommes. Et si cela
n’est pas possible à travers le peuple
des douze tribus, la rédemption devient
effective à travers Jésus Christ et le
peuple reposant sur le fondement des
douze apôtres. Le concept était ensuite
repris avec force dans la seconde partie
de Foi chrétienne d’hier et d’aujourd’hui à
partir du vers conclusif de la Divine
Comédie : « L’amour qui meut le soleil
et les autres étoiles 15 ». Ratzinger expli-
quait : selon saint Jean, Jésus est le
Logos, le Verbe, la parole. Son exis-
tence, qui culmine avec la mort sur la
croix, est aussi sa parole d’amour. Il
n’est donc pas un fragment perdu par
hasard dans l’univers, mais la parole
d’amour qui vient du Père par amour
des hommes. À travers la Croix se
dévoile donc l’amour qui est la nature
de Dieu, le sens du monde et de l’his-
toire, le chemin par lequel tout homme
peut atteindre Dieu. Comme on peut le
voir, les deux amis théologiens parve-
naient, par des voies différentes, à la
même conclusion, le ferme rappel des
dogmes centraux du christianisme :
l’incarnation et la mort sur la croix de
Jésus, son envoi par le Père et le mystère
de la Trinité.

2.3. La revue Communio

Comme on le sait, Balthasar et Ratzin-
ger furent parmi les fondateurs de la
revue Communio, une revue qui, dans

96 *

Dossier

14 Die christliche Brüderlichkeit, Kösel Verlag, München, 1960.
15 DANTE, Comédie, troisième partie, Paradis, chant XXIII, v. 145 : L’amor che move il
sole e l’altre stelle. Ratzinger a été particulièrement frappé par ce vers de Dante qu’il
citera encore à de nombreuses reprises, en particulier dans sa première et principale
encyclique, Dieu est amour.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 96

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



la pensée balthasarienne, devait être
écrite et pensée non seulement par
des théologiens de bureau, mais aussi
par des personnes d’Église consacrées
à la prière et engagées dans la vie chré-
tienne. Avec cette nouvelle publication,
ils voulaient apporter leur soutien au
pape et à tous ceux qui travaillaient
pour la difficile œuvre de purification
et de rénovation de l’Église, et d’autre
part ils reconnaissaient l’urgence d’élever
la voix, de défendre la foi des simples,
des laïcs plongés dans l’incertitude
devant tant de changements dont ils
ne parvenaient pas à comprendre le
sens. Balthasar, à qui revint dès le
début la tâche de coordonner les travaux
de la nouvelle revue, trouvait que son
programme de raser les bastions avait été
mal compris. Il ne voulait pas favoriser
une sorte d’imitation, d’adéquation des
chrétiens à l’esprit du temps, mais libé-
rer le terrain pour qu’on vît plus claire-
ment l’amour brûlant de Jésus Christ à

l’origine de sa venue au monde, de sa
mort et de sa descente aux enfers. Le
théologien de Gloire [Herrlichkeit]
concluait : aujourd’hui comme toujours,
il ne s’agit pas d’héroïsme, mais du cou-
rage de vivre à la suite du Christ [sequela
Christi], de mettre en pratique ses béa-
titudes, de suivre le chemin d’amour qui
l’a conduit à la mort et la résurrection.
Le programme de « communio » donna
forme à la structure même de la revue.
Elle devait être composée de théologiens
et de laïcs ensemble, elle ne devait pas
avoir de direction unique, mais les dif-
férentes rédactions nationales étaient
invitées à tenir compte des exigences
de leur propre communauté ecclésiale.
De plus, la partie théologique, doctri-
nale, devait être complétée par une
partie d’attestations, liée à la vie de la
communauté chrétienne, dans laquelle,
à côté du magistère des pasteurs et des
théologiens, il fallait aussi donner place
au magistère des saints.

3. La fidélité au monde

J’en viens à ce qui me permet de définir
le trait distinctif de la pensée et de l’action
des deux amis théologiens : leur fidélité
à Dieu et à l’Église, aux hommes, aux
simples, et même au cosmos tout
entier, parce que, selon l’expression de
Balthasar, c’est là le monde dans lequel
est venu Jésus, pour lequel il s’est incarné,
a apporté son Évangile et donné sa vie.

3.1. La collaboration avec
Adrienne von Speyr (1902-1967)

« Suivre les conseils de Jésus, sans aban-
donner sa place, au cœur du monde 16 ».

C’est ainsi que Balthasar résumait son
programme de vie dans l’un de ces
bilans périodiques qui sont des guides
précieux pour comprendre l’évolution
de sa pensée. Le tournant dans la direc-
tion de la fidélité au monde est lié à la
rencontre avec Adrienne von Speyr, et
avec ses expériences mystiques qui ont
permis à son confesseur et père spirituel
de développer la théologie du Samedi
saint. Dans sa descente aux enfers,
Jésus n’avait pas seulement vaincu le
péché, mais il avait aussi manifesté le
mouvement originel de l’amour de
Dieu. Ce mouvement n’était pas tant

* 97

Elio
Guerriero

16 Hans-Urs VON BALTHASAR,Kleiner Lageplan zu meinen Büchern, Johannes Verlag,
Einsiedeln 1955, p. 25.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 97

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



tourné vers le haut comme on l’avait
pensé instinctivement pendant des siè-
cles, mais c’était une kénose, une des-
cente à la suite du premier regard
d’amour du Père qui engendre le Fils,
lui donne sa nature et sa liberté dans
l’Esprit d’amour. De son côté le Fils ne
retient pas sa nature pour lui-même
comme une propriété exclusive, mais
la restitue dans son intégralité au
Père toujours dans l’Esprit d’amour.
La kénose de l’amour trinitaire a une
suite dans la création du monde et de
l’homme à l’image du Fils. Et lorsque
l’homme s’éloigna de la maison du Père,
le Fils ne retint pas comme un privilège
inaliénable d’être comme Dieu, mais se
vida lui-même en prenant la condition
d’esclave, en devenant semblable aux
hommes pour les ramener par son
amour à la maison du Père (hymne
des Philippiens). La kénose d’amour
est donc, pour Adrienne et Balthasar,
le nouveau point de départ, le levier
d’Archimède qui permet de soulever
le monde. En participant à cette des-
cente d’amour, le chrétien peut offrir à
ses frères et à tous les hommes son
témoignage d’amour. Balthasar écrivait
avec force dans un de ses plus célèbres
écrits ecclésiologiques :

On ne peut choisir Dieu et exclure le
monde. [...] Le Fils du Père éternel se
fait homme et « l’un de nous » 17.

Et si dans la vision théologique de
Balthasar les monastères de vie contem-
plative conservent toute leur perti-
nence théologique, il est tout aussi
vrai que l’engagement des chrétiens
dans le monde, leur lien avec les

frères humains, ne doit pas diminuer
pour autant.

3.2. La Communauté Saint-Jean

La collaboration entre Adrienne von
Speyr et Balthasar ne se limita pas à la
réflexion théologique. Elle se traduisit
rapidement dans la décision de fonder
la Johannesgemeinschaft, la Commu-
nauté Saint-Jean. À cette communauté
furent invités des jeunes, garçons et
filles, pour servir l’Église en vivant
dans le monde, exerçant leur profession
et vivant leur vie comme un témoignage
silencieux de l ’Évangile. Selon le
modèle déjà proposé par des fondateurs
plus ou moins anciens, ils n’ont pas
besoin de défendre leur règle de vie,
parce que leur vie silencieuse et chari-
table parle pour eux, et constitue la plus
convaincante apologie de l’amour chré-
tien. La spécificité de la Communauté
Saint-Jean est proprement cette fidélité
au monde, aux hommes pour qui Jésus
est venu, a annoncé l’Évangile et a
donné sa vie.

3.3. Les laïcs et les conseils
évangéliques

Une pensée particulièrement chère à
Balthasar fut celle du rapport entre les
laïcs et les conseils évangéliques. Dans
la tradition chrétienne, la vie selon les
conseils de pauvreté, de chasteté et
d’obéissance a toujours été liée à la vie
religieuse. Balthasar, au contraire, pen-
sait également possible et fécond le lien
entre la vie laïque et la vie selon les
conseils qui impliquent une suite radi-
cale, la pureté de la vie chrétienne. La

98 *

Dossier

17 Sponsa Verbi, Morcelliana, Brescia, 1985, p. 429.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 98

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



beauté de ce témoignage, soutient Bal-
thasar, ne doit pas intéresser seulement
un nombre limité de personnes mais
doit se dissoudre, comme le sel dans
la pâte, dans tout le corps de l’Église.
Une autre donnée attestée par la tradi-
tion est que les conseils pratiqués dans
la vie religieuse témoignent de la
dimension eschatologique de la vie
chrétienne. Cette caractéristique indis-
sociable, selon Balthasar, se trouve
pourtant complétée et balancée par le
témoignage de la dimension incarnée.
C’est proprement en cela que consiste
la spécificité des chrétiens qui vivent
les conseils évangéliques au cœur
du monde. Ils rendent d ’une cer-
taine manière visible la promesse du
Seigneur :

Personne n’aura laissé maison, frères,
sœurs, mère, père, enfants ou champs à
cause de moi et à cause de l’Évangile, sans
recevoir au centuple maintenant, en ce
temps-ci, maisons, frères, sœurs, mères,
enfants et champs avec des persécutions,
et dans le monde à venir la vie éternelle
(Marc 10, 29).

3.4. L’amitié avec
les mouvements

Prêtre, théologien et homme d’Église,
Balthasar n’a pas limité son attention à
la Communauté Saint-Jean : il fut toute
sa vie à la recherche de germes nou-
veaux de vie chrétienne, de formes

ecclésiales de la présence chrétienne
au monde : de ce qu’on appelle les
instituts séculiers jusqu’aux mouve-
ments qui ont représenté la véritable
nouveauté de la vie de l’Église au
XXe siècle 18. Balthasar montra tout
de suite de l’intérêt pour l’Opus Dei,
le premier institut séculier reconnu
par l’Église. Mais cependant il adressa
ensuite de sévères critiques à l’Opus et
poussa un soupir de soulagement
quand il apprit que la fondation de
don Escrivà de Balaguer ne se considé-
rait plus comme un institut séculier 19.
Une autre amitié chère à Balthasar est
celle de don Divo Barsotti (1914-2006)
auquel l’unissait la passion de la litté-
rature, mais aussi la recherche de
formes de vie chrétienne non tentées
par la fuite du monde, mais prêtes à
relever le défi de la présence chrétienne
au monde. Don Barsotti écrivait dans
une page de son journal de 1964 :

La raison d’être de la Communauté est
le primat de la vie de prière et de l’union
à Dieu – primat qui jusqu’ici semblait être
la fin de la vie du cloître et doit être
aujourd’hui la fin de tous les fils de Dieu
– dans le mariage et en dehors, dans le
monde et dans le cloître. Pour cela, qui vit
dans la solitude et dans le silence doit vivre
sans se détacher, mais en restant uni à celui
qui vit dans le monde, et celui qui vit dans
le monde ne doit pas se sentir détaché, mais
doit être uni à celui qui vit dans la solitude
et le silence 20.

* 99

Elio
Guerriero

18 Pour ce paragraphe, voir en particulier Sponsa Verbi, Saggi teologici II, Morcelliana,
Brescia, 1985, p. 290-302.
19 Voir P. HENRICI, “Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar”, op. cit., p. 40.
20 D. BARSOTTI, Ebbi a cuore l’eterno : diario mistico, 1962-1965, Rusconi, Milan, 1981,
15 octobre 1964.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 99

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



Il n’est dès lors pas surprenant que la
fondation de don Barsotti, la Commu-
nauté des Fils de Dieu, présente quelques
traits qui la rendent semblable à la
Johannesgemeinschaft de Balthasar.

Une autre amitié importante fut celle
avec don Luigi Giussani (1922-2005)
et avec le mouvement Comunione e
Liberazione. La première et peut-être
la plus importante rencontre entre les
deux hommes d’Église se déroula à Ein-
siedeln où s’était réuni un groupe de
CL des universités de Fribourg, Berne
et Zurich. Parmi eux se trouvaient le
futur cardinal Scola, ordonné prêtre
depuis peu, et le futur évêque de
Lugano, Eugenio Corecco. Balthasar
prononça à leur invitation deux confé-
rences qui furent rassemblées dans le
volume L’Engagement du chrétien dans le
monde 21 publié par la Jaca Book avec
les commentaires de don Luigi Gius-
sani aux deux leçons de Balthasar.

La première affirmation de Balthasar
est la suivante : avant l’engagement
de l’homme, il y a l’engagement de
Dieu pour le monde. Don Giussani
commente :

Lemonde attend en fait quelque chose qu’il
ne peut pas construire tout seul. Et la réponse
de Dieu est le Christ, « l’homme Christ »,
qui est « l’amour deDieu pour nous ».Alors
qu’est-ce que le chrétien dans le monde ?
Quelqu’un qui porte au monde ce que le
monde attend sans le savoir : le Christ22.

Une autre observation importante
que fait Balthasar est celle-ci : « Ce
n’est pas à nous de construire l’unité
de l’Église, c’est le Christ mort et res-
suscité qui est l’unité ». Don Giussani
commente : « Ce ne sont pas nos expé-
riences qui construisent l’unité, mais
c’est cette unité qui fonde nos expérien-
ces », et encore : « La première chose à
faire pour s’engager dans le monde, ce
n’est pas faire ni construire, mais accep-
ter cet engagement que Dieu a pris
envers nous 23 ».

Après cette première rencontre si
significative, les contacts continuèrent
avec une intensité croissante par la
publication de la revue Communio et
de nombreuses traductions de Baltha-
sar chez Jaca Book, une maison d’édi-
tion qui, dans l ’inspiration sinon
formellement, était liée à Comunione e
Liberazione.

3.5.

De son côté aussi Ratzinger s’in-
téressa et participa à de nouvelles
formes de vie chrétienne. Professeur à
Ratisbonne, il eut parmi ses élèves le
jeune LudwigWeimer (n. 1940) qui lui
fit connaître la Katholische integrierte
Gemeinde. Il s’agit d’un petit mouve-
ment qui, après l’horreur de la Shoah,
s’est attaché à redécouvrir la racine
hébraïque de la foi chrétienne. Toute-
fois, le chemin de la Communauté, sur-
tout à ses débuts, ne fut pas facile.

100 *

Dossier

21 Hans Urs von BALTHASAR et Luigi GIUSSANI, L’impegno del cristiano nel mondo,
Jaca Book, Milan, 1971. Tr.fr., L’engagement de Dieu, Paris, essai / Desclée, 1990.
22 Voir A. SAVORANA, Vita di don Giussani, Rizzoli, Milano 2013, p. 426.
23 Voir A. SAVORANA, op. cit., p. 427.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 100

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



L’originalité de la forme de vie de la
Communauté, qui s’inspire idéalement
de la première communauté chrétienne
de Jérusalem et plus concrètement du
modèle des kibbutzim israéliens, a sou-
levé des soupçons. Les responsables de
la Communauté ont cherché à plu-
sieurs reprises à rencontrer les évêques
pour expliquer leur position, mais en
vain. Parmi le petit nombre qui prit la
défense de la Communauté, il y eut le
théologien Ratzinger qui soutint que
prier est de toute façon le droit de
tout fidèle. Quelques années plus
tard, devenu archevêque de Munich,
Ratzinger approuva officiellement les
statuts de la Communauté dans le dio-
cèse de Munich. L’amitié continuera
encore après le départ de Ratzinger à
Rome comme préfet de la Congréga-
tion pour la doctrine de la foi et comme
pape. On trouve l’écho de cette amitié
dans le petit volume si important de
Ratzinger : L’unique alliance de Dieu et
le pluralisme des religions 24, dans lequel
celui qui était alors préfet de la Congré-
gation pour la doctrine de la foi déve-
loppait le thème de la réconciliation
entre les juifs et les chrétiens, sans
abandonner leur foi respective, mais

en s’efforçant d’approfondir les racines
communes 25.

3.6. En 1998 se tint à Rome le
Congrès mondial des mouvements
ecclésiaux et des communautés nouvel-
les. À cette l’occasion, le cardinal
Ratzinger tint une conférence intitulée :
Les mouvements ecclésiaux et leur situa-
tion théologique 26, accueillie avec
enthousiasme par les représentants
des mouvements. Dans sa conférence
le cardinal partait d’une constatation :
alors qu’on parlait d’hiver dans l’Église,
« il y a quelque chose que personne
n ’avait prévu : l ’Esprit saint avait
demandé de nouveau la parole 27 ».
Des jeunes appartenant au Chemin néo-
catéchuménal, à Comunione e Libera-
zione, au Rinnovamento nello spirito,
aux Focolari, demandaient à vivre
l’Évangile dans son intégralité et avec
dévouement. Certes, poursuivait le car-
dinal, il y avait de la partialité et des
excès typiques de toute réalité humaine.
Mais comment ne pas reconnaître l’ac-
tion de l’Esprit ? Et les pasteurs de
l’Église ne pouvaient pas se poser seu-
lement comme des juges sévères comme
si ce n’était pas seulement aux mouve-

* 101

Elio
Guerriero

24 L’unique alliance de Dieu et le pluralisme des religions, Parole et Silence, Paris, 1999.
25 Pendant ce temps, à l’occasion de la célébration du cinquantième anniversaire de
Nostra aetate, la déclaration conciliaire sur l’Église dans le monde contemporain, le
Conseil pontifical pour le dialogue avec le judaïsme invitait les évêques et les théologiens à
approfondir et développer la théologie présente dans le document conciliaire. Répon-
dant à cette invitation, Benoît XVI publia un texte daté d’octobre 2017 et il est signé
Joseph Ratzinger – Benoît XVI pour indiquer que, probablement, il s’agit d’un
document sur lequel Ratzinger avait commencé à travailler lorsqu’il était cardinal
avant de le terminer lorsqu’il était pape. Le pape émérite y poursuit effectivement la
tentative de donner un fondement théologique au traitéDe Judaeis qui, comme il l’écrit
lui-même, est souvent devenu Contra Judaeos (J. RATZINGER / BENOÎT XVI,
L’Alliance irrévocable, Paris, Parole et Silence, 2018).
26 Le texte est contenu dans le volume Les Mouvements dans l’Église, éd. par le Conseil
pontifical pour les Laïcs, LEV, Cité du Vatican, 1999, p. 23-41, ou encore in
J. RATZINGER, L’irruption de l’Esprit. Les nouveaux mouvements dans l’Église, Paris
Parole et Silence, 2006.
27 J. RATZINGER, L’irruption de l’Esprit, cit., p. 14.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 101

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



ments à s’adapter aux institutions ecclé-
siales. Ce sont elles, au contraire, qui
doivent s’adapter pour accueillir les nou-
velles irruptions de l’Esprit. Le cardinal
poursuivait avec une seconde affirma-
tion encore plus surprenante : non seu-
lement les mouvements ne sont pas
contraires à l’Église, mais au contraire
ils appartiennent à ce que les théolo-
giens appellent la succession aposto-
lique. Pour appuyer cette surprenante
affirmation, le cardinal argumentait :
idéalement autant que chronologique-
ment, il a d’abord existé une Église
universelle et ensuite une Église
locale. Jésus a de fait confié aux douze
apôtres la tâche de répandre son mes-
sage jusqu’aux confins de la terre. C’est
de l’activité missionnaire des apôtres
que sont nées ensuite les églises locales.
Les évêques, par conséquent, ne doi-
vent pas seulement se préoccuper de
maintenir l’unité interne de l’Église.
Ils doivent également porter le souci
de la diffusion de l’Évangile, tendre

l’oreille et tourner leur regard pour per-
cevoir les nouvelles irruptions de l’Es-
prit. Du reste, en considérant l’histoire
de l’Église, il y a des réalités ecclésiales
qui peuvent être considérées comme
précurseurs des mouvements : le mona-
chisme, le retour à l’Évangile défendu
par saint François, le mouvement mis-
sionnaire lancé par saint Ignace de
Loyola, les nombreuses initiatives
sociales du XIXe siècle qui eurent bien
souvent des femmes à leur origine.
L’écho suscité par les paroles du cardi-
nal s’entendit encore l’année suivante
quand se réunirent à Rome des évêques
et des cardinaux invités à leur tour par
le Conseil pontifical pour les laïcs. Ils
firent part de leur difficulté au cardinal
qui leur répondit : les mouvements sont
pour l’Église des dons qui ne devien-
nent féconds que si on accepte la souf-
france qu’ils suscitent. Ils offrent en
retour une expérience joyeuse et l’esprit
de familiarité indispensable à la société
de masse.

Conclusion

Le titre de cet article,Quand Dieu sème
le feu au cœur du monde, voulait rappe-
ler l’enthousiasme de quelques œuvres
de jeunesse de Balthasar comme Grains
de blé : Aphorismes 28, Le Cœur du
monde 29, ou encore De l’intégration.
Aspects d’une théologie de l’histoire 30. Il
me semble aussi que l’on peut dire qu’on
trouve dans ces livres un fort écho de
l’intense collaboration entre Adrienne
von Speyr et Balthasar. C’est de cette
collaboration que provient ce courage

que Ratzinger a souvent rappelé avec
admiration, en particulier à l’occasion
des vingt ans de la fondation de la
revue Communio et lors des funérailles
du Père Balthasar à Lucerne. Nul
besoin donc d’avoir peur d’être petit,
nul besoin de craindre que les chrétiens
puissent perdre leur influence sur la
politique mondiale. Il est au contraire
important qu’ils continuent de témoi-
gner des conseils évangéliques dans le
monde, qu’ils n’affadissent pas le sel qui

102 *

Dossier

28 2 vol., Arfuyen, Paris, 2003 et 2004.
29 Paris, Saint-Paul, 1956.
30 [Das Ganze im Fragment ] DDB, 1970.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 102

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



leur a été confié, qu’ils continuent à être
« ferment de la vie de l’Évangile dans le
monde 31 ». Le reste se fera par l’enga-
gement de Dieu pour les hommes, par le
grain de feu que Dieu a semé dans le
monde. C’est ce qui permet de com-
prendre l’amour de Balthasar pour la
beauté qui vient de Dieu et reconduit
vers Lui, l’amour et la dévotion de Bal-

thasar et Ratzinger pour les saints qui, à
chaque fois, témoignent de la radicalité
chrétienne, de la joie de la réponse de
l’homme à Dieu, la passion de Ratzinger
pour l’écologie parce que le monde et la
terre nous ont été donnés par Dieu
comme un jardin à cultiver et à trans-
mettre avec amour à ceux qui viendront
après nous.

Traduit de l’italien par Cécile Margelidon et J.-R. Armogathe. Titre original : Il seme
infuocato di dio nel cuore del mondo 32. Von Balthasar – Ratzinger e la fedeltà a Dio,
agli uomini e alla creazione.

Elio Guerriero (né en 1948) fut responsable, chez Jaca Book, de la
publication en italien des oeuvres de Hans Urs von Balthasar. Il est
l’auteur de plusieurs ouvrages sur le théologien suisse. Il a également
assumé l’édition italienne des oeuvres du cardinal Henri de Lubac,
ainsi que de nombreux ouvrages de Joseph Ratzinger-Benoît XVI. Il a
été directeur de l’édition italienne de Communio. Elio

Guerriero

31 J. RATZINGER, L’irruption de l’Esprit, cit., p. 96.
32 Conférence donnée à Bâle le 16 juin 2018 à l’invitation de la Balthasar Stiftung et de
la Johannesgemeinschaft à l’occasion de la célébration annuelle de la mémoire du Père
Balthasar.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 103

Quand Dieu sème le feu au cœur du monde



Prochain numéro
mars-avril 2023

La mémoire

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 104



Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et Communio

Lorsque Joseph Ratzinger en 1981 est
devenu préfet de la Congrégation pour
la doctrine de la foi, il s’est retiré de la
rédaction de la revue allemande. Il m’a
invité peu après dans son appartement
au Palais du Saint-Office, m’a offert

une chaise et m’a demandé si j’étais
prêt à accepter de lui succéder dans la
rédaction allemande. Surpris par cet
honneur, je ne pouvais pas refuser :
c’est ainsi qu’une nouvelle phase de
ma vie a commencé.

I

Cependant, en quittant la rédaction,
Joseph Ratzinger n’a nullement renoncé
à son intérêt pour la revue. Et même
comme pape, il a continué de lire atten-
tivement chaque livraison de la revue,
en donnant si besoin un avis critique au
rédacteur en chef ou à tel de ses vieux
amis. À chaque rencontre, il me deman-
dait d’abord des nouvelles de la revue.

Son lien persistant avec Communio ne
reposait pas sur de vagues souvenirs : il
se sentait lié par la pensée, et avait
conservé des liens amicaux avec les

fondateurs, et en premier lieu avec
Hans Urs von Balthasar.

Il lui avait préparé, pour son quatre-
vingtième anniversaire, une très belle
fête au Château Saint-Ange, avec un
concert de piano et une réception en
soirée sur la terrasse. Et lorsque Bal-
thasar devait lui-même devenir cardi-
nal, Ratzinger lui a offert toute l’aide
imaginable. Et quand Dieu (comme
Balthasar semble l ’avoir prévu) a
devancé l’élévation au cardinalat, c’est
Ratzinger qui a prêché l’oraison funè-
bre aux funérailles à Lucerne 1.

II

Outre ces relations personnelles, le
cardinal a montré son engagement
durable dans la revue à l’occasion du
vingtième anniversaire de son existence.
Par respect pour lui, nous l’avons fêté à

Rome, et le cardinal a prononcé le dis-
cours d’ouverture à l’Université grégo-
rienne. Il s’agissait de bien plus que d’un
simple discours officiel : sous le même
titre que l’article fondateur de Baltha-

* 105
1 Le texte, traduit dans Communio en 1989 a été repris dans Joseph Ratzinger, La
communion de foi, t. 1, collection Communio, Parole et Silence, 2008, pp. 163-168.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 105

Peter
Henrici, sj



sar :Communio : un programme, Ratzin-
ger a réinterprété cet éditorial program-
matique 2.

Les trois aspects qu’il a particuliè-
rement soulignés pourraient aussi
bien caractériser sa démarche comme
préfet de la Congrégation pour la
doctrine de la foi.

1 – Revenant sur l’histoire de la créa-
tion de Communio, le cardinal a sou-
ligné que la revue avait été fondée
devant l’impossibilité de publier un
ouvrage collectif Mises au point (Klars-
tellungen). Pour une mise au point il
était important que « ce ne soit pas le
non, mais seulement le oui qui puisse
donner à une telle entreprise sa stabi-
lité ». « Il fallait que le fondement en
soit positif, afin de pouvoir donner
aussi des réponses aux questions
posées ». Le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi expose ici sa
propre approche. Il était également
toujours soucieux de mises au point,
pas de condamnations, ce qu’on a sou-
vent méconnu. Même comme cardinal
préfet, il n’avait pas des pouvoirs illimi-
tés. Devant un groupe de journalistes
internationaux avec qui je lui ai rendu
visite, il répondit à une question cri-
tique : « Messieurs, considérez bien
que je ne suis que l’un des sept 3 ». En
tant que président d’une « congréga-
tion » du Vatican, il pouvait prendre
des décisions de procédures, mais pas
de décision définitive à lui tout seul.

Le cardinal Ratzinger a profité autant
que possible de ce pouvoir limité. S’il
n’aimait pas une décision prise par les
consulteurs ou ses collègues cardinaux,
il disait : « La question n’a pas encore
été suffisamment mise au point ; fai-
sons-la vérifier par un autre groupe
d’experts (pour la plupart externes) ».
Il faudra attendre l’ouverture des archi-
ves pour que l’histoire montre combien
de choses incorrectes ou mauvaises il a
pu empêcher ou atténuer.

Le résultat de cette approche était
d ’autant plus évident lorsqu ’un
deuxième document devait surmonter
l’étroitesse d’un précédent.

Ce qui s’est produit avec les deux
documents sur la théologie de la libé-
ration. Le premier document très
contesté, l’instruction Libertatis nuntius
(1984), qui a mis en garde contre les
influences marxistes, a été suivi d’un
second, complémentaire, l’instruction
Libertatis conscientia qui, deux ans
plus tard (1986), a souligné les aspects
positifs de la théologie de la libération.

Quelque chose de semblable s’est pro-
duit avec le document également fort
contesté Dominus Jesus (2000) sur une
théologie pluraliste des religions. En
1997, le travail du jésuite Jacques
Dupuis Vers une théologie chrétienne
du pluralisme religieux avait été soumis
à un examen doctrinal – ce qui vou-
lait être un avertissement adressé à

106 *

Dossier

2 Ibid., pp. 183-196.
3 La Congrégation est constituée d’un Collège de Membres (Cardinaux et Évêques), à
la tête duquel est nommé un Préfet assisté par un Secrétaire, un Sous-secrétaire ainsi
qu’un Promoteur de Justice. Il y avait alors sept cardinaux membres de la Congrégation
(NdT).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 106

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



quelques théologiens indiens. Dupuis a
largement répondu aux inquiétudes
exprimées, et cette réponse a ensuite
servi de base pour la déclaration Domi-
nus Jesus. Dupuis pouvait alors, sur
cette base, souscrire à un monitum
très mesuré. Et pour une mise au
point supplémentaire, le cardinal a
chargé un de ses plus importants colla-
borateurs, le jésuite Karl Josef Becker,
de préparer un ouvrage collectif inter-
national et pluridisciplinaire sur la
théologie des religions.

Un troisième exemple me concerne :
en 1997, j’ai écrit une Lettre œcumé-
nique avec le président de l’Église réfor-
mée de Zurich. Comme il fallait s’y
attendre, nos brèves remarques finales
sur l’hospitalité eucharistique ont été
dénoncées à la Congrégation pour la
doctrine de la foi. Le cardinal Ratzinger
m’invita à une rencontre privée pour me
faire part de ses préoccupations. Il a
compris mon explication – que nous
avions dû trouver une formule de com-
promis que les deux parties puissent
signer – et il me demanda seulement
de publier un article de mise au point
sur la doctrine catholique de l’eucharis-
tie, ce que j’avais déjà fait. L’affaire en
resta là.

2. Dans le sens du « fondement posi-
tif » évoqué plus haut au sujet du
volume Mises au point, le cardinal a
souligné dans son discours d’ouverture
que le nom de la revue ne devait pas
être compris au sens de la soi-disant
ecclésiologie de communion, qui n’était
pas encore répandue à l’époque. Malgré
ses diverses éditions, son unité n’est pas
fondée sociologiquement de bas en
haut : elle est théologiquement fondée

« de haut en bas ». Car la véritable com-
munio vient toujours « d’en haut »,
comme un don de Dieu. C’est pourquoi
la mission de la revue doit être « de
conduire vers ce véritable en-haut ».
Dans cette insistance sur le de arriba
(« du haut ») ignatien, le cardinal se
retrouvait avec son ami Balthasar.

Cette vision de « l’Église d’en-haut »
l’a aussi engagé dans sa mission la plus
difficile, la loyauté absolue au pape.
Bien que les deux n’aient guère pu
être plus différents personnellement
et vraisemblablement même théologi-
quement, il a exécuté les ordres du
pape avec fidélité et compétence.
Cette différence n’est apparue que sur
un plan très personnel : même s’il a
respecté la décision du pape de suppor-
ter sa souffrance en public, jusqu’à la
fin, étant devenu pape, il a choisi une
voie différente et s’est retiré de ses fonc-
tions en temps voulu.

Cette mesure était depuis longtemps
considérée. Le Code de 1983 avait déjà
prévu au can. 332, 2 la possibilité de
renonciation du pape. Et la Constitu-
tion Universi Dominici Gregis (1996), à
laquelle le cardinal a sans doute parti-
cipé, mentionne cette possibilité à sept
reprises. Par la mise en œuvre de cette
possibilité, le pape Benoît a opéré un
tournant décisif dans l’histoire de
l’Église.

3. On perçoit derrière ces deux aver-
tissements pour la revue la préoccupa-
tion fondamentale de Joseph Ratzinger :
le souci d’une théologie véritablement
catholique. Dès sa nomination à Rome,
il avait été convenu qu’il serait toujours
autorisé à rechercher et à publier, non * 107

Peter
Henrici, sj

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 107

Le préfet de la Congrégation



seulement comme préfet mais aussi
comme théologien privé – une liberté
qu’il a également exercée en tant que
pape. Il a d’ailleurs trouvé en Jean Paul
II une oreille accueillante : Karol
Wojtyła avait lui-même conservé sa
chaire de théologie morale tout en
étant archevêque de Cracovie. Mais,
devenu pape, il transformait ses travaux
scientifiques en enseignement pastoral –
les notes de bas de pages de ses catéchè-
ses du mercredi montraient bien que le
texte provenait d’un manuscrit inédit.
Ratzinger, en revanche, séparait stricte-
ment son travail théologique de son
enseignement pastoral. Il profitait de la
liberté théologique qui lui était laissée
surtout dans son Schülerkreis, les rencon-
tres annuelles avec ses anciens étudiants,
auxquelles étaient invités des universitai-
res extérieurs au groupe. Ce qui élargis-
sait l’horizon du cardinal, puis pape, au-
delà de la Commission théologique
internationale.

La théologie a aussi largement déter-
miné son style de gouvernement comme
cardinal préfet. Il appréciait que les
thèmes importants à venir fussent pré-
parés par une conférence théologique
appropriée, à laquelle n’étaient pas seu-
lement invités des experts « d’esprit
romain ». Comme je l’ai déjà dit, pour
les affaires en cours, diverses commis-
sions théologiques et philosophiques,
avec des membres « du dehors » étaient
mises en place, surtout si un résultat
obtenu semblait inexact ou inadéquat.

Les textes théologiques ont toujours
dû passer à Rome par plusieurs rédac-
tions successives, mais le cardinal
Ratzinger a parfois conduit cette pra-
tique à l’extrême : rarement un texte
pontifical a été travaillé pendant
autant d’années avec autant de rédac-
teurs et de commissions, que l’ency-
clique Fides et ratio. Elle correspondait
à un souhait du pape philosophe, mais
n’avait pas été prévue à l’origine comme
une encyclique.

Tous ces événements, restés pour la
plupart dans l’ombre, révèlent dans le
préfet de la Congrégation pour la doc-
trine de la foi un théologien qui ne se
contente pas de posséder et de défendre
la vérité, mais s’efforce toujours de la
reconnaître et de la présenter avec hon-
nêteté. Il a montré le même effort dans
la conférence d’ouverture du vingtième
anniversaire de la revue :

Une revue qui porte le nom de Commu-
nio doit avant tout conserver et approfondir
la parole de Dieu, du Dieu Trinitaire, de sa
révélation dans l’histoire du salut des deux
Testaments dont l’incarnation du Fils, la
présence de Dieu parmi nous, constitue le
centre. Elle doit parler du Créateur et du
Rédempteur, de l’homme image de Dieu et
pécheur, elle doit avoir les yeux fixés sur la
vocation éternelle de l’homme et développer
ainsi, avec la théologie, une anthropologie
qui plonge aux racines. Elle doit faire de la
parole de Dieu une réponse aux questions
des hommes.

III

Un programme presque irréalisable
pour une revue qui, en tant que « catho-
lique », veut non seulement traiter de la

théologie, mais aussi de questions
actuelles et de culture. Depuis le tout
début, la revue a essayé d’y répondre108 *

Dossier

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 108

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



par ses cahiers de théologie, et le cardi-
nal était prêt à donner son nom à un
volume collectif qui reprenait une série
des articles sur le Credo.

En même temps, il a appelé les rédac-
tions à un examen de conscience. Il a
cité à deux reprises dans cette confé-
rence une phrase programmatique de
Balthasar : « Il ne s’agit pas de bravoure,
mais tout de même du courage chrétien
pour s’exposer. » Et il a interprété cette
phrase pour signifier que la mission de
la revue a pu aussi être mal comprise :

Ce courage, l’avons-nous eu suffisam-
ment ? Ne nous sommes-nous pas plutôt
cachés derrière l’érudition théologique,
n’avons-nous pas trop cherché à montrer
que nous étions, nous aussi, à la hauteur
de notre temps ? Avons-nous vraiment

proclamé la Parole de la foi de façon
compréhensible pour atteindre le cœur
dans un monde affamé ou sommes-nous
la plupart du temps demeurés dans le
cercle étroit de ceux qui se renvoient la
balle dans leur langage de spécialistes ?

Près de trente ans plus tard, cet aver-
tissement n’a rien perdu de son actua-
lité, notamment pour les principales
rédactions de la revue.

Nous restons donc pour cela redeva-
bles à Joseph Ratzinger. Nous le remer-
cions de tout ce qu’il a pu faire comme
cardinal et comme pape pour toute
l’Église, mais aussi pour notre revue.
Et surtout nous le remercions pour
être resté, pour nous et pour toute
l’Église, le rappel d’un attachement iné-
branlable à la vérité.

Traduit de l’allemand par Jean-Robert Armogathe.

Peter Henrici, s.j., né en 1928, professeur honoraire à l’Université ponti-
ficale grégorienne, évêque auxiliaire émérite de Coire (Zürich) de 1993 à
2007, est président d’honneur de Communio Internationalis.

Peter
Henrici, sj

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 109

Le préfet de la Congrégation



La revue Communio, c’est aussi :

- un site web communio.fr, pour commander un
numéro ou vous abonner, pour découvrir la
présentation de tous les numéros publiés depuis
1975, les actualités de la revue et les ouvrages de
la collection publiés chez Parole et Silence. Les
numéros de 1975 à 2019 sont téléchargeables
gratuitement.

- une Lettre d’information bimensuelle gratuite :
pour la recevoir, inscrivez-vous depuis la page
d’accueil dans la rubrique «Newsletter ».

- une page Facebook : suivez-nous sur https://www.
facebook.com/communio.fr

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 110



« Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » –
Joseph Ratzinger

1.

Joseph Ratzinger est un authentique
catholique bavarois : capable de saisir
et de faire saisir le vrai sens de la vie
(les pages sur la Bavière dans Ma vie.
Souvenirs 1 sont d’une rare poésie). Son
secret est qu’il l’affronte comme un
devoir. Épris de la personne en tant
qu’elle participe à la vie du peuple pour
lequel il est naturel de se donner sans

réserve, Ratzinger pratique un don de soi
quotidien tenace, toujours invisible.
L’ascèse, l’éthique et le gouvernement
ne sont jamais chez lui des fins, mais
des moyens : la fin est le bien-être de la
personne et de la communauté. Nous
pourrions dire, en termes médiévaux,
que c’est la « convenance » du moi et
du nous avec une vie pleinement réalisée.

2.

« Il n’y a que la réalité du Christ qui
suffise 2 ». Cette affirmation exprime la
conviction profonde qui traverse toute
l’œuvre de Benoît XVI. Son parcours
ecclésial et théologique est une affirma-
tion énergique de Jésus Christ comme
« la réalité effective qui devient événe-
ment dans la Révélation chrétienne ».
C’est l’unique nécessaire, capable de
donner l’ultime satisfaction au regard
qui examine de manière critique la réa-
lité. Déjà, du temps de sa thèse sur
Bonaventure, Ratzinger avait mûri
avec clarté l’idée que la Révélation
n’est pas séparable du Dieu vivant qui
interpelle toujours la personne vivante
qu’il atteint. De ce noyau dur surgit une
attention permanente à l’Église, enten-
due comme un organisme vital à
l’œuvre dans l’histoire des hommes et
des peuples. C’est ce rapport fort entre
Révélation et histoire, vécu dès l’en-

fance dans la foi de la famille et l’Église
populaire de Bavière, qui constitue,
selon moi, la caractéristique méthodo-
logique qui sert de fil d’Ariane à travers
tous les écrits de Joseph Ratzinger et
qui finit par caractériser, au fil des
années, le jeune étudiant, le professeur,
le pasteur, le préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi et le pontife.
C’est ici, tout bien considéré, que se
situe l’origine de la continuité et de
l’évolution de sa pensée. On le voit
bien dès les entretiens avec Peter
Seewald et dans sa monumentale bio-
graphie (1984 pages) 3.

Ratzinger propose un langage acces-
sible à l ’homme d ’aujourd ’hui, le
noyau central de la foi sans pour
autant tourner le dos au donné dog-
matique. La dimension culturelle liée
au fait chrétien n’est donc pas consi-

* 111

1 J. RATZINGER, Ma vie. Souvenirs. 1927-1977, Fayard, 1998.
2 K. RAHNER – J. RATZINGER, Révélation et Tradition, DDB, 1972.
3 P. SEEWALD, Benoît XVI. Une vie, 2 vol., Chora, 2022.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 111

Cardinal
Angelo
Scola



dérée comme une médiation entre la
Révélation et l’histoire mais, tout en
respectant les justes distinctions,
comme intrinsèque au mouvement
dans lequel la venue du Christ, com-
muniquée dans sa réalité effective,

interpelle l’homme et l’histoire. Alors
la théologie n’est pas quelque chose
de désincarné : « J’ai cherché, autant
que possible, à mettre clairement
en relation ce que j’enseignais avec l’ac-
tualité 4 ».

3.

En regardant le pape Ratzinger, j’ai
souvent pensé, je ne sais pas si je m’ex-
prime bien, que pour lui l’ascèse, c’est-
à-dire le regard et l’interaction avec la
réalité, consiste dans un travail d’iden-
tification au mystère de Jésus Christ.
Dans Le sel de la terre, nous trouvons
cette affirmation : « Pour moi, avoir
affaire à Dieu est déjà, de soi, néces-
saire. Comme nous devons respirer
chaque jour ... Si Dieu n’était pas ici
présent, je ne pourrais plus respirer ».
Cette identification, qui est au sens
large celle de tout chrétien me semble
mise enœuvre de manière ponctuelle et
systématique. Elle engendre une liberté
qui ne perd jamais la joie et fait pénétrer
toujours davantage dans le mystère du
Christ qui s’offre sacramentellement à
travers la trame des circonstances et des
rapports quotidiens. Et surtout cette
attitude n’éteint jamais la demande
qui est en termes augustiniens drama-
tique, mais pleine de désir.

Tous ses écrits – et même toute sa
conception de la théologie – en sont
marqués.

C’est pour cela que Ratzinger tient à
cœur le thème, si balthasarien, du lien
entre théologie et sainteté. La théologie a
atteint ses sommets dans l’histoire lors-
qu’elle a su s’abreuver à la source de la
sainteté : Antoine, Athanase, Benoît,
Grégoire le Grand, François, Bonaven-
ture, Dominique, Thomas. Le discours
sotériologique ne consiste donc pas prin-
cipalement à réfléchir sur les conditions
de possibilité du parcours historique à
travers lequel le Dieu trinitaire a sauvé
l’humanité, mais à parler de notre salut.
Parler de la grâce n’est pas approfondir
la condition transcendantale de la possi-
bilité d’une existence surnaturelle, mais
regarder le Christ. « Du moment où il a
assumé la nature humaine, il est présent
dans notre chair et nous sommes pré-
sents en Lui, le Fils5 ».

4.

Si la genèse de la méthode de Ratzinger
se trouve dans l’identification person-

nelle à Jésus Christ comme un principe
ascétique concret, le sens de l’Église 6

112 *

Dossier

4 J. RATZINGER, Le sel de la terre. Le christianisme et l’Église catholique au seuil du
troisième millénaire. Entretiens avec Peter Seewald, Cerf-Flammarion, 1997.
5 J. RATZINGER,Regarder le Christ. Exercices de foi, d’espérance et d’amour, Fayard, 1992.
6 Parmi ses nombreux essais sur l’Église : Foi chrétienne, hier et aujourd’hui, Mame, 1969
(5e éd., Cerf, 2010) ; Le nouveau Peuple de Dieu, Aubier, 1971 ; Église, œcuménisme et
politique, Fayard, 1987 (2è éd., 2005) ; Église et théologie, Mame, 1992 (2è éd., 2005) ;
Dogme et annonce, Parole et Silence, 2012.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 112

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



représente, peut-être, à l’intérieur de
cette méthode, le critère de vérification
de la validité de la pensée et de l’action.
L’Église elle-même est comprise comme
le lieu d’un événement qui s’accomplit
dans l’histoire : elle appartient, à sa
manière, à l’événementmême de la Révé-
lation. Elle est, comme c’est implicite
dans l’expression « corps du Christ »
chez saintPaul, la communiondesfidèles
et « représente la permanence stable et
actuelle, l’être-là (An-wesen) du Christ
dans le monde 7 ». Ainsi le Christ
convoque les hommes et les réunit en
un seul peuple, leur donnant part à sa
puissance rédemptrice.

Il a tiré de l’étude des Pères et des
docteurs de l’Église un concept d’expé-

rience (expérience du peuple de Dieu)
enrichi au contact des philosophes et
théologiens contemporains, qui porte
en lui surtout une attention continue
à la manière dont les problèmes, les
questions, les peurs, les urgences, les
espoirs et les angoisses de l’homme se
situent dans la situation concrète qui
est la sienne. En second lieu il affirme
que, dans l’Église, correspond à cette
expérience vécue un certain primat
sur les institutions et les préceptes.
Cette conception de l’Église comme
un milieu expérimental en fait, pour
Ratzinger, un sujet qui agit dans l’his-
toire et le critère de toute action et
pensée chrétiennes.

5.

Il me semble que c ’est dans ce
contexte qu’il faut situer une autre
constante de la pensée du cardinal. Je
pense au poids de l’Eucharistie dans sa
réflexion théologique8. C’est la célébra-
tion eucharistique qui nous fait com-
prendre avec plus de précision la nature
du christianisme. Comme le génie
catholique ne cesse de le répéter
depuis des siècles, elle réside tout
entière dans la sacramentalité. L’Église
trouve dans le septénaire sacramentel la
réalisation achevée de la logique de l’In-
carnation et, en même temps, sa nais-

sance renouvelée dans le cœur de la
personne. C’est en fait dans le sacre-
ment que réside la contemporanéité
entre la vérité éternelle qu’est Dieu et
cette nature dramatique, certes finie,
mais capable d’infini, qu’est l’homme.
À chaque instant de l ’histoire, la
vérité chrétienne est contemporaine
de la liberté de l’homme à qui elle se
propose. C’est pourquoi jamais la foi ne
se sent étrangère à l’homme 9. Un
divorce entre ces deux pôles n’est pos-
sible que dans une réduction de l’es-
sence du christianisme.

Cardinal
Angelo
Scola

* 113

7 K. RAHNER – J. RATZINGER, Révélation et Tradition, DDB, 1972.
8 J. RATZINGER, Le nouveau Peuple de Dieu, Aubier, 1971 ; Peuple et maison de Dieu
dans l’ecclésiologie de saint Augustin, Artège-Lethielleux, 2017 ; Église, œcuménisme et
politique, Fayard, 1987 (2è éd., 2005) ; Église et théologie, Mame, 1992 (2è éd., 2005).
9 J. Ratzinger, Les principes de la théologie catholique. Esquisse et matériaux, Téqui, 1985 :
« Le baptême est le sacrement de la foi, et l’Église est le sacrement de la foi ».

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 113

« Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » – Joseph Ratzinger



6.

C’est ainsi qu’apparaît chez Ratzinger
la conscience du caractère définitif de la
venue du Christ 10 et de sa capacité à
tout évaluer. L’expression scientifique-
ment achevée de cette position est
représentée par le traité sur l’eschato-
logie 11. Dans une telle vision de la
culture, les contenus et le sujet acquiè-
rent tout leur sens précisément dans
l’expérience : il est possible de trans-
mettre intégralement et fidèlement les
contenus lorsqu’ils sont vécus par le
sujet qui communique 12. En ce sens,
la communication devient une invita-
tion à une communion personnelle : on
communique en partageant l’expérience
dont l’horizon est la réalité tout entière
sans aucune censure. « L’invitation
réelle d’expérience à expérience et cela
seul fut, en termes humains, la force

missionnaire de l’Église primitive 13 ».
Cette position détermine la conception
que Ratzinger a de la centralité de la
catéchèse et aussi de son importance
culturelle.

Cette attention vigilante à l’histoire
peut être illustrée par une anecdote :
quelques jours après sa renonciation,
le 16 février 2013, le pape Benoît
reçut les évêques lombards en visite
ad limina, la dernière qu’il donna. Le
pape était visiblement fatigué. Mais il
donna la parole à chacun de nous. Il
conclut la visite par des mots qui furent
pour nous décisifs : Milan (et toute la
Lombardie), par son passé ambrosien et
par sa position (Mediolanum, la ville du
milieu), est appelée à être le cœur
croyant de toute l’Europe.

7.

« Étant un homme de formation théo-
rique et non pratique, je savais aussi qu’il
ne suffit pas d’aimer la théologie pour
être un bon prêtre, mais qu’il faut aussi

être toujours disponible envers les
jeunes, les personnes âgées, les malades,
les pauvres ; la nécessité d’être simple
avec les simples. La théologie est belle,

114 *

Dossier

10 « L’essentiel, même pour le Christ lui-même, n’est pas le fait qu’il ait annoncé des
idées précises – ce qu’il a évidemment fait –, mais que je devienne chrétien dans la
mesure où je crois à cet événement. Dieu est entré dans le monde et a agi, c’est donc une
action, une réalité et pas seulement en ensemble d’idées », J. RATZINGER, Le sel de la
terre, Cerf-Flammarion, 1997.
11 « La seule chose que j’ai réussi à mener à bien fut le traité d’eschatologie pour la
Dogmatique d’Auer, que je considère comme mon œuvre la plus achevée et la plus
précise », J. RATZINGER,Ma vie, Fayard, 1998. Le traité a été traduit en français, avec
un avant-propos de J.-R. Armogathe, La mort et l’au-delà. Court traité d’espérance
chrétienne, Fayard, 1979 (4è éd., 2009).
12 «Nous devrions nous efforcer de rendre compréhensibles les contenus et nous n’y
réussirons que si nous les vivons profondément. Si à travers le vécu nous réussissions à
devenir compréhensibles, alors nous pourrions trouver des mots nouveaux pour
l’exprimer. Je dois ajouter que la communication des vérités chrétiennes n’est jamais
seulement une communication intellectuelle. Elle dit quelque chose qui concerne
l’individu tout entier et que je ne peux comprendre que si j’accepte d’entrer dans une
communauté en chemin ». J. RATZINGER, Le sel de la terre, Cerf-Flammarion, 1997.
13 J. Ratzinger, Regarder le Christ, Fayard, 1992.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 114

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



mais aussi la simplicité de la parole et de
la vie chrétienne est nécessaire. Et je me
suis alors demandé : “Serai-je capable de
vivre tout cela et de ne pas être de
manière unilatérale seulement un théo-
logien, etc. ?” Mais le Seigneur m’a aidé
et, surtout, la compagnie des amis, de
bons prêtres et de maîtres, m’a aidé ».
Avec cette désarmante simplicité,
Benoît XVI fit sienne la « perplexité »
que beaucoup éprouvèrent, plus ou
moins ouvertement, à l’annonce de son
élection comme successeur de Pierre. Il
prononça ces paroles dans un dialogue à
cœur ouvert avec les jeunes de Rome, son
diocèse, à l’occasion de la XXIe Journée
mondiale de la jeunesse, le 6 avril 2006.
Benoît XVI voulut partager avec eux son
propre parcours de foi. Un parcours
d’une féconde humilité, fruit de la
grâce et de la liberté, de certitude et de
crainte réaliste, d’élan et d’abandon

confiant. Un parcours qui devint évi-
dent, dans toute sa grandeur, le jour de
sa renonciation au ministère pétrinien.

Nous avions pu, tout au long de son
pontificat, en apercevoir les pierres
miliaires.

Surtout la grâce qui est le Seigneur
Jésus lui-même. Le primat du Christ,
c’est-à-dire de l’Amour incarné de Dieu
dans la vie du chrétien nous a été rap-
pelé avec force dans l’encyclique Deus
caritas est. On trouve dès le premier
paragraphe ce qui est comme le fonde-
ment de tout son enseignement : « À
l’origine du fait d’être chrétien, il n’y a
pas une décision éthique ou une grande
idée, mais la rencontre avec un événe-
ment, avec une Personne, qui donne à
la vie un nouvel horizon et par là son
orientation décisive. »

8.

Les trois volumes sur Jésus montrent,
outre sa compétence, une passion réelle
et totale pour Jésus. Il ne s’agit pas
seulement d’un travail exégétique,
rédigé entre autres pour bien délimiter
l’importance (assurément décisive) de
la méthode historico-critique, mais
aussi d’un témoignage de son intense
amour pour le Seigneur.

De là vient, tout naturellement, le
développement proposé dans la fameuse
intervention au Congrès de l’Église ita-
lienne à Vérone (2006) : « “Moi, mais
non plus moi” : c’est cela la formule de
l’existence chrétienne fondée dans le
baptême, la formule de la résurrection
dans le temps, la formule de la “nou-
veauté” chrétienne appelée à transfor-

mer le monde ». Une nouveauté, fruit
du don de l’Esprit, gratuite, que nous
n’avons en rien produite ni méritée. Une
donnée – au sens fort du terme –qu’il
faut recevoir et accueillir. La Vierge
Marie représente la figure accomplie
de la personnalité et de l’existence de
Benoît XVI qui, dans sa jeunesse, les
yeux grands ouverts et le cœur plein de
joie, montait au sanctuaire chéri d’Alt-
ötting. À l’Annonciation, l’Immaculée
prononce ce fiat qui se déploiera avec
force dans le stabat du Calvaire et trou-
vera son plein accomplissement dans
l ’Assomption. Dans l ’expérience
humaine de Marie brille le sens achevé
de la formule cooperare assentendo
contenue dans le 4e Canon du Décret
tridentin sur la justification. * 115

Cardinal
Angelo
Scola

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 115

« Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » – Joseph Ratzinger



9.

Mais le chemin parcouru par
Benoît XVI nous offre une autre indi-
cation, particulièrement précieuse,
parce qu’elle illumine la manière dont
la grâce sacramentelle devient une ren-
contre convaincante et fascinante pour
la liberté humaine. « Surtout, la com-
pagnie des amis, de bons prêtres et de

maîtres m’a aidé ». La vie de la commu-
nauté chrétienne est, en fait, la garantie
du chemin. Une compagnie qui offre le
visage de l’Église et remplit « les grands
espaces dans lesquels s’articule l’ex-
périence humaine » (Discours de
Vérone), comme le rapporte aussi
l’encyclique Caritas in veritate.

10.

« La rédemption nous est offerte au
sens où nous a été donnée l’espérance,
une espérance sûre, en vertu de laquelle
nous pouvons affronter notre présent »
(Spe salvi 1). Ces paroles illuminent la
réponse que la vie du pape Benoît
continue d ’offrir à une question
aujourd’hui plus urgente que jamais.
Hans Urs von Balthasar, son grand
ami, la formulait ainsi : « Qui est
l’Église ? » Le parcours chrétien et pas-
toral de Benoît XVI, en fait, repropose
clairement l’expérience de la première
communauté apostolique. Pierre, Jean,
Matthieu, Paul, Etienne, les femmes ...

sont les premiers anneaux d’une chaîne
ininterrompue de témoins, historique-
ment bien documentée, qui arrive
jusqu’à nous. En elle s’exprime la
nature sacramentelle de la Traditio de
l’Église.

La grâce qu’est Jésus Christ, vécue en
compagnie de l’Église : c’est de cela, me
semble-t-il, que la vie de Benoît XVI
rend témoignage à notre liberté. Les
dernières années de sa vie, dans le
monastère Mater Ecclesiae, à l’intérieur
du Vatican, en sont la confirmation
efficace.

Traduit de l’italien par Jean-Robert Armogathe. Titre original : “Sufficiente, è soltanto
la realtà di Cristo”.

Angelo Scola, né en 1941, prêtre en 1970, évêque en 1991, patriarche de
Venise (2003-2011), cardinal en 2003, archevêque de Milan (2011-
2017) fut un des fondateurs de l’édition italienne de Communio dont il
fut le coordinateur international de 2009 à 2013.

Dossier

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 116

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Beauté et sainteté dans la théologie
du pape Benoît XVI

Comme prêtre, enseignant et pasteur
suprême, comme en tant qu’érudit
très savant, théologien très doué et
futur docteur de l ’Église, le pape
Benoît XVI est un travailleur humble
et désintéressé dans la vigne du Sei-

gneur, modèle pour les prêtres et tous
les chrétiens, un prédicateur doté d’un
charisme, un témoin courageux de
Jésus-Christ, car « nous n’annonçons
pleinement le message de Jésus que si
nous annonçons Jésus-Christ ».

1. Joseph Ratzinger – le «Mozart de la théologie »

Qu’est-ce donc qui attire tant dans sa
théologie ? Dans l’esprit de sa deviseCoo-
peratores veritatis, Joseph Ratzinger s’en-
gage à respecter la vérité.Mais il proclame
et défend toujours la vérité dans l’amour :
veritatem in caritate, ou selon son ency-
clique de 2009, Caritas in veritate. Il y a
quelques années déjà, le cardinal Joachim
Meisner avait qualifié le pape
Benoît XVI de «Mozart de la théolo-
gie », magnifique expression qui exprime
à la fois l’amour du pape Benoît XVI
pour le grand compositeur et la beauté
musicale de sa réflexion théologique. Les
textes théologiques de Benoît XVI
témoignent d’une beauté linguistique
qui s’accorde à la beauté de leur contenu.

Le pape Benoît XVI a déclaré dans un
discours prononcé après le concert
donné à l’occasion de son 80e anniver-
saire, le 16 avril 2007 :

Je suis convaincu que la musique − et je
pense ici surtout au grand Mozart − est
vraiment le langage universel de la beauté
et qu’elle a la capacité d’unir entre eux les
hommes de bonne volonté de toute la
terre, les conduisant à lever les yeux
vers le haut et à s’ouvrir au bien et au
beau absolus, qui ont leur source ultime en
Dieu lui-même. [...] Lorsque je regarde
ma vie en arrière, je remercie Dieu de
m ’avoir donné la musique comme
compagne de route qui m’a toujours
apporté joie et réconfort. Je remercie égale-
ment les personnes qui, dès les premières
années de mon enfance, m’ont fait décou-
vrir cette source d’inspiration et de joie
intérieure. Je remercie ceux qui unissent
la musique et la prière dans la louange
mélodieuse de Dieu et de ses œuvres : ils
nous aident à glorifier le Créateur et le
Rédempteur du monde − qui est l’œuvre
merveilleuse de ses mains 1.

* 117

1 BENOÎT XVI, “La musica : una compagna di viaggio che mi ha sempre offerto conforto e
gioia”, in : Insegnamenti di Benedetto XVI, III, 1, 2007, LEV, Città del Vaticano 2008,
p. 681.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 117

Anton
Štrukelj



Dans un autre passage, le pape émé-
rite avait dit :

« La grande musique nous purifie et
nous élève, elle nous fait finalement
sentir la grandeur et la beauté de Dieu »
ou encore : « La musique, née de l’inspi-
ration de la foi, ramène à la foi et à la
prière. La musique éveille en nous la joie
de Dieu 2. »

Oui, la via pulchritudinis doit être
redécouverte.

Ce qui est beau, ce que signifie la beauté,
devrait être réinterrogé et assumé. [...]
Celui qui croit en Dieu, en ce Dieu qui
s’est justement révélé comme amour
« jusqu’au bout » (Jean 13,1) dans la
figure défigurée du Crucifié, sait que la
beauté est vérité et que la vérité est
beauté. [...] La beauté se fane, mais c’est
précisément alors qu’elle éveille l’homme à
sa plus haute destinée 3.

Grand ami de Hans Urs von Baltha-
sar, Joseph Ratzinger connaît parfaite-
ment sa théologie dont bien des aspects
ont été repris dans la recherche théolo-
gique contemporaine, tandis que son
approche esthétique, qui constitue en

fait l’essentiel de sa théologie, était un
peu laissée de côté. Il s’agit aussi d’un
problème de pastorale, qui doit à nou-
veau permettre aux gens de rencontrer
la beauté de la foi.

Dans sa conférence « Blessé par la
flèche de la beauté. La croix et la nou-
velle “esthétique” de la foi » 4, le cardi-
nal Ratzinger affirmait :

J’ai déjà dit à plusieurs reprises que,
selon ma conviction, la véritable apologie
du christianisme, la preuve convaincante
de sa vérité, contre toute négation, c’est
d’une part les saints et d’autre part la
beauté que la foi a engendrée. Pour que
la foi puisse grandir aujourd’hui, nous
devons nous conduire nous-mêmes, et les
personnes que nous rencontrons, à la
rencontre des saints, au contact de la
beauté. [...] Rien ne peut nous mettre
davantage en contact avec la beauté du
Christ lui-même que le monde de la beauté
créé par la foi et la lumière sur le visage des
saints, à travers laquelle sa propre lumière
devient visible.

Le beau, le vrai et le bien − ce trip-
tyque classique a marqué la théologie
du pape Benoît XVI.

118 *

Dossier

2 BENOÎT XVI., “La musica ci faccia sentire la grandezza e la bellezza di Dio”, in :
Insegnamenti di Benedetto XVI, I 2005, LEV 2006, 692-693.
3 BENOÎT XVI, Ringraziamento ai Regensburger Domspatzen, in : Insegnamenti di
Benedetto XVI, I 2005, LEV 2006, p. 694-695.
4 Joseph RATZINGER, “Verwundet vom Pfeil des Schönen. Das Kreuz und die neue
‘Ästhetik’ des Glaubens”, in :Gesammelte Schriften 6/2, Herder, Freiburg 2013, p. 777-
784, ici p. 778 sv. (tr. fr. de la conférence dans Chemins vers Jésus, Parole et Silence,
22005).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 118

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



2.La réception de la théologie de Joseph Ratzinger
en Slovénie

C’est grâce au professeur Anton Strle
que Benoît XVI est connu et apprécié
chez nous en Slovénie 5. En com-
mençant par l’Introduction au chris-
tianisme 6, le professeur Strle s’est
toujours efforcé de rendre les œuvres
de ce dernier accessibles à nos lecteurs.
Il a lu la plupart des écrits de Joseph
Ratzinger, en a présenté certains en
détail, en a fait de riches citations
dans ses comptes rendus de lecture,
en a traduit d’autres et, surtout, a soi-
gneusement et professionnellement
relu toutes les traductions slovènes.
C’est grâce à lui que nous disposons
de traductions fiables de tous les docu-
ments de l’Église les plus importants :
La foi catholique, les documents du
concile Vatican II, les encycliques pon-
tificales, le Catéchisme de l’Église catho-
lique, etc.

Il existe déjà 33 livres et 135 autres
écrits de Benoît XVI traduits en slo-
vène 7. Nos concitoyens lisent ses écrits
avec respect et gratitude, notamment
dans la revue Communio. Sa trilo-
gie Jésus de Nazareth est considérée
comme le manuel de base de la chris-
tologie à la Faculté de théologie. De
nombreux étudiants rédigent leurs
mémoires de fin d’études, de maîtrise
et de doctorat sur sa théologie.

En tant que préfet de la Congrégation
pour la doctrine de la foi, le cardinal
Joseph Ratzinger était également le
président de la Commission théologique
internationale. Au fil du temps, trois
prêtres de Slovénie furent appelés à
en faire partie 8. Au cours du deuxième
quinquennat, le professeur Anton Strle
(1915-2003), désormais Serviteur de
Dieu, en fut membre. À sa demande,
Joseph Ratzinger a écrit une belle pré-
face à l’édition slovène de Foi chrétienne,
hier et aujourd’hui. Il a d’abord raconté
dans sa préface l’histoire de la création
de ce livre, avant d’ajouter :

À ma grande surprise, il a pu rendre à
d’innombrables personnes dans le monde
entier le service que l’éditeur et moi-même
espérions : j’apprends régulièrement, lors
de rencontres avec des gens que je ne
connaissais pas du tout, que le livre leur
a été utile et leur a ouvert un nouveau
chemin. Je me réjouis donc que les dix
traductions déjà réalisées (dont le coréen
et le japonais) soient maintenant suivies
d’une traduction slovène ; traduire était en
effet l’objectif premier de ce livre : rendre
perceptible, au-delà des frontières des
langues, des époques et des attitudes, la
force unificatrice qui émane de la figure de
Jésus-Christ. Je remercie de tout cœur tous
ceux qui ont œuvré à la réussite de cette

* 119

Anton
Štrukelj

5 Anton Strle (1915-2003), prêtre slovène, ordonné en 1941, longtemps professeur de
patristique et de dogmatique à la Faculté de théologie de Ljubljana. Sa cause de
béatification a été ouverte en 2015 au diocèse de Ljubljana. Anton ŠTRUKELJ, Strle
Anton, in : Biographisch-Bibliographisches Kirchelexikon, Bd. 32 (2011), 1357-1379. On
peut lire en ligne https ://www.oeuvre-fso.org/blog-1-1/dienaar-van-god-prof-dr-anton-strle
6 Tr. fr. Foi chrétienne, hier et aujourd’hui, Cerf, 52010.
7 Joseph RATZINGER – BENOÎT XVI, Slowenische Übersetzungen seiner Werke, Ljubl-
jana, 2020, Manuscrit. 43 pages.
8 Anton Strle, Franc Perko, Anton Štrukelj.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 119

Beauté et sainteté dans la théologie du pape Benoît XVI



traduction et j’espère que le livre pourra
également servir dans le domaine linguis-
tique slovène la mission pour laquelle il a
été écrit9.

Nous sommes infiniment reconnais-
sants au cardinal préfet de la Congréga-
tion pour la doctrine de la foi de l’époque
d’avoir écrit à l’intention d’Anton Strle
une importante préface à son recueil
Gloria Dei – Vivens Homo. Anthropolo-
gie théologique.

J’ai eu l’occasion de faire la connaissance
du professeur Strle en 1974, lorsque nous
étions ensemble membres de la Commis-
sion théologique internationale. Je crois
pouvoir dire que la rencontre avec lui a
laissé une grande impression à tous les
membres de cette communauté de trente
savants venus des pays les plus divers du
monde. Le professeur Strle est certes
toujours resté modestement à l’arrière-
plan ; il voulait volontiers être un appre-
nant et ne parler lui-même que lorsqu’il
avait quelque chose de vraiment personnel
à dire, quelque chose que les autres
n’avaient pas vu. Mais c’est justement
cette volonté de s’effacer et de ne donner
la priorité qu’à une meilleure connaissance
de la vérité de notre foi qui fait porter
l’attention sur lui. Une grande lumière inté-
rieure émanait de sa personnalité humble et
bienveillante ; on sentait simplement que cet
homme maigre était entièrement marqué
par le contact avec Dieu. Même si l’on

pouvait voir en lui un mode de vie profon-
dément ascétique, cet ascétisme parlait
d’une proximité intérieure avec le Seigneur
qui rendait tout le reste secondaire. Cette
vie et cette pensée en communion avec le
Christ donnaient au professeur Strle cette
capacité de jugement et de discernement qui
ne peut venir de la seule érudition. Il avait
un regard aigu pour ce qui est juste et pour
ce qui est aberrant, pour ce qui purifie et fait
grandir la foi et pour ce qui la corrode ; il
savait− en un mot− discerner les esprits,
et c’est pourquoi son jugement était
précieux et de poids...

Rome, en la fête de saint Jacques
apôtre, le 25 juillet 1991. Joseph Car-
dinal Ratzinger 10.

Le pape émérite Benoît XVI m’a écrit
au sujet d’Anton Strle :

Je me réjouis de tout cœur que la cause de
béatification du Serviteur de Dieu, le
professeur Anton Strle, ait été engagée et
j’espère qu’elle aboutira très rapidement.
C’est justement en effet dans la situation
actuelle, où la théologie éloigne parfois plus
de la foi qu’elle n’y conduit, qu’il est parti-
culièrement important de rendre visibles
des figures éminentes de théologiens de
toute la chrétienté, en qui se trouve réalisée
l’essence même de la théologie.

Le pape Benoît XVI a clairement
confirmé sa lettre de 1991 en ajoutant :

120 *

Dossier

9 Joseph RATZINGER, „Vorwort zur slowenischen Ausgabe. Einführung in das Chris-
tentum“, in : Gesammelte Schriften 4, Herder Verlag, Freiburg 2014, p. 36sv.
10 Joseph RATZINGER, Geleitwort in : Anton STRLE, Božja slava – živi človek (Gloria
Dei – vivens homo), Theologische Anthropologie, Družina, Ljubljana 1992, p. 5-7
(allemand/slovène).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 120

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Ce que j’ai écrit à l’époque reste pleine-
ment ma conviction aujourd’hui encore et
peut donc bien être considéré comme un

vote en faveur de la cause de béatification
du serviteur de Dieu Anton Strle (Cité du
Vatican, 6 mars 2017).

3. La « théologie à genoux»
(«Kniende Theologie»)

Le pape Benoît XVI a prononcé un
magnifique discours lors de sa visite
pastorale à la Päpstlichen Hochschule
Benedikt XVI à Heiligenkreuz près de
Vienne, le 9 septembre 2007 :

Votre premier service pour ce monde doit
donc être votre prière et la célébration du
culte divin. L’attitude de chaque prêtre, de
chaque personne consacrée, doit être de ne
rien préférer au service de Dieu. La beauté
d’une telle attitude s’exprimera dans la
beauté de la liturgie, de sorte que là où
nous chantons, louons, célébrons et adorons
Dieu ensemble, il y aura un peu de ciel sur
la terre. Il n’est vraiment pas présomp-
tueux de voir dans une liturgie concentrée
sur Dieu, dans les rites et les chants, une
image de l’éternité. Sinon, comment nos
ancêtres auraient-ils pu créer, il y a des
centaines d’années, un espace religieux
aussi sublime que celui-ci ? 11

Vient ensuite l’expression de « théo-
logie à genoux », immortalisée à côté de
la magnifique statue en bronze du pape
à Heiligenkreuz :

Là où l’on pratique une « théologie à
genoux », comme l’a demandé Hans
Urs von Balthasar 12, la fécondité ne
manquera pas pour l’Église en Autriche
et au-delà 13.

Dans son homélie lors de la messe
d’enterrement du grand théologien à
Lucerne, le 1er juillet 1988, le cardinal
Joseph Ratzinger lui a rendu hommage
en disant :

Balthasar a forgé l’expression de « théo-
logie à genoux ». Il savait que la théologie
se situe entre les abîmes de l’obéissance
adoratrice et de l’amour humble. Il
savait que la théologie ne peut venir que
du contact avec le Dieu vivant, qu’elle
accomplit dans la prière 14.

Toute l’œuvre immense de Joseph
Ratzinger – Benoît XVI porte le
sceau de la « théologie à genoux » 15.
C’est évident si l’on parcourt la vaste
série (déjà vingt volumes à présent)
de ses Œuvres complètes ou les seize
volumes de ses Enseignements.

* 121

Anton
Štrukelj

11 BENOÎT XVI, Il vostro servizio primario per il mondo deve essere la preghiera e la
celebrazione del divino officio. Die Ansprache im Stift Heiligenkreuz, am 9. September
2007, in : Insegnamenti di Benedetto XVI, III, 2 2007, LEV 2008, p. 273-279, ici p. 276.
12 Voir Hans Urs VON BALTHASAR, “Theologie und Heiligkeit”, Essai de 1948 in :
Verbum Caro. Skizzen zur Theologie I, Einsiedeln 1960, p. 195-225, ici p. 224.
13 BENOÎT XVI, Die Ansprache im Stift Heiligenkreuz, p. 278.
14 Joseph Kardinal RATZINGER, “Ein Mann der Kirche für die Welt”, in : Hans Urs
von Balthasar 1905-1988, Bâle 1989, p. 27-32, ici p. 29
15 Voir Anton ŠTRUKELJ, Kniende Theologie, EOS Verlag, Sankt Ottilien 22004 (tr.
slovène, russe, italienne, polonaise, anglaise).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 121

Beauté et sainteté dans la théologie du pape Benoît XVI



C’est avec une grande gratitude que je
pense à mes nombreuses rencontres
avec le cardinal Joseph Ratzinger –
Benoît XVI. Quand on rencontre cet
homme de Dieu, qu ’on écoute sa
sagesse, et qu’on le voit dans son humi-
lité, on sait combien notre pape Fran-
çois a raison en disant :

Chaque fois que je lis les œuvres de
Joseph Ratzinger – Benoît XVI, il
m’apparaît toujours plus clairement
qu’il a créé et qu’il crée la « théologie à
genoux ». C’est un grand théologien et un
maître de la foi. Mais on voit qu’il est
d’abord un homme qui croit vraiment, qui

prie vraiment. On voit qu’il est un homme
qui personnifie la sainteté, un homme de
paix, un homme de Dieu 16.

Le pape Benoît XVI est sans doute un
des plus grands érudits et probable-
ment un des plus grands théologiens
sur le siège de Pierre. François rend
une nouvelle fois hommage à son pré-
décesseur :

Un grand pape. Grand par la force et la
pénétration de son intelligence ; grand par sa
contribution significative à la théologie ;
grand par son amour pour l’Église et les
hommes.Grandpar ses vertus etpar sa foi 17.

Traduit de l’allemand par J.-R. Armogathe. Titre original : Schönheit und Heiligkeit
in der Theologie von Papst Benedikt XVI.

Anton Štrukelj, né en 1952, prêtre de l’archidiocèse de Ljubljana en
Slovénie. Professeur de dogmatique à la faculté théologique de l’Université
de Ljubljana. Rédacteur en chef de l’édition slovène de Communio.

Dossier

16 Prefazione di Sua Santità Papa Francesco , in : Joseph RATZINGER /
BENEDETTO XVI, Insegnare e imparare l’amore di Dio, Cantagalli, Siena 2016, p. 5-
8, ici p. 5.
17 Vgl. Peter SEEWALD, Benedikt XVI. Ein Leben, Droemer, München 2020, p. 12 (tr.
fr. Benoît XVI. Une vie, 2 vol., Chora Ed., 2022).

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 122

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Collection Communio/ Parole et Silence
Joseph Ratzinger, Croire et célébrer, 2008
Joseph Ratzinger, Discerner et agir, 2009
Claude Dagens, Passion d’Église, 2009
Fiorenzo Facchini, Les défis de l’évolution, 2009
Jean-Luc Marion, Le croire pour le voir, 2010
Jean-Marie Lustiger, L’Europe à venir, 2010
Stephen Green, Valeur sûre, 2010
Michel Sales, Le corps de l’Église suivi de
Pour introduire à la lecture de La Promesse du cardinal Lustiger, 2010
Peter Dembowski, Des chrétiens dans le ghetto de Varsovie, 2011
Jean-Marie Lustiger, témoin de Jean-Paul II, 2011
Angelo Scola, Le mystère des noces :
Homme et femme / mariage et famille, 2012
Balthasar et Communio : Je crois en un seul Dieu, 2012 (réédition)
Alberto Espezel, Le Christ et sa mission, 2012
Jean Duchesne, Incurable romantisme ?, 2013
Elio Guerriero, Hans Urs von Balthasar, 2013
Michel Sales et Communio : Le décalogue, 2014
Dagmar Halas, Le silence de la peur.
Traduire la Bible sous le communisme, 2015
L’Alliance irrévocable – Joseph Ratzinger-Benoît XVI et le judaïsme, 2018
Le cardinal Newman. La sainteté de l’intelligence,
textes réunis et présentés par Jean-Robert Armogathe, 2019
Vincent Carraud, Ce que sait la foi, 2020

Vient de paraître
Ph. Capelle-Dumont et D. de Caprio (éd.),

Joseph Ratzinger/Benoît XVI et la culture française, 2022

Au cours d’un voyage apostolique à Lourdes (2008), Benoît XVI affirmait avoir eu
« un contact très profond, très personnel et enrichissant avec la grande culture
théologique et philosophique de la France ». Il prolongeait ainsi le mot de
Paul VI paraphrasant le cardinal Eude de Châteauroux (la France « cuit le pain
intellectuel de la chrétienté »). La même année, lors de son discours au Collège des
Bernardins, il évoquait, dans le sillage de l’historien Jean Leclercq, la France des « fils
de saint Bernard de Clairvaux » aux « origines de la théologie occidentale » et aux
« racines de la culture européenne ».
Le présent ouvrage, issu d’un colloque tenu à l’université de Strasbourg, explore les
raisons pour lesquelles J. Ratzinger-Benoît XVI a ainsi tenu pour « décisive » la
mémoire de la créativité intellectuelle française, tant pour son parcours personnel de
vie et d’études que pour l’élaboration de la pensée — théologique, philosophique,
scientifique et littéraire — en Occident.
Avec les contributions de Jean-Luc MARION de l’Académie française, Philippe
CAPELLE-DUMONT, Davide DE CAPRIO, Christian GOUYAUD, Dominique
MILLET-GERARD, Vincenzo ARBOREA, Santiago Sanz SÀNCHEZ, Gabriel
FLYNN, Jean-Robert ARMOGATHE.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 123



Titres parus, classés par Thèmes et par ordre chronologique
Les « dossiers » sont rassemblés en fin de liste
Le Credo
1-La confession de la foi (1975/1)
9-« Jésus, né du Père avant
tous les siècles » (1977/1)

15-«Né de la Vierge Marie » (1978/1)

21-« Il a pris chair et s’est
fait homme » (1979/1)

27-« La Passion » (1980/1)

33-«Descendu aux enfers » (1981/1)

39-« Il est ressuscité » (1982/1)

47-« Il est monté aux cieux » (1983/3)

51-« Il est assis à la droite du Père »
(1984/1)

57-Le jugement dernier (1985/1)

63-L’Esprit Saint (1986/1)

69-L’Église (1987/1)

212-Croire l’Église (2010/6)

217-L’Église Apostolique (2011/5)

224-La catholique Église (2012/6)

230-La sainteté de l’Église (2013/6)

236-L’Église Une (2014/6)

75-La communion des saints (1988/1)
81-La rémission des péchés (1989/1)
87-La résurrection de la chair (1990/1)
93-La vie éternelle (1991/1)

269-270-Dieu unique (2020/3-4)

Parole de Dieu
66-Lire l’Écriture (1986/4)

130-Le Christ (1997/2-3)

135-L’Esprit saint (1998/1-2)

140-Dieu le Père (1998/6-1999/1)

145-Croire en la Trinité (1999/5-6)

153-La parole de Dieu (2001/1)

158-Au-delà du
fondamentalisme (2001/6)

221-Le Canon des Écritures (2012/3)
245-L’inspiration des Écritures (2016/3)
253-La Tradition (2017/5)

279-Le Cantique de l’amour (2022/1)

Notre Père
238-Notre Père I :
qui es aux cieux (2015/2-3)

244-Notre Père II (2016/2)

250-Notre Père III :
notre Pain (2017/2)

256-Notre Père IV :
Pardonne-nous (2018/2)
261-Notre Père V :
en tentation (2019/1)

268-Notre Père VI :
Délivre-nous (2020/2)
273-Dieu Père (2021/1)

Jésus
160-Les mystères de Jésus (2002/2)
166-Le mystère de
l’Incarnation (2003/2)

171-La vie cachée (2004/1)

177-Le baptême de Jésus (2005/1)
183-Les noces de Cana (2006/1)

189-La venue du Royaume (2007/1)

195-La Transfiguration (2008/1)

201-L’entrée du Christ
à Jérusalem (2009/1)

205-Le Christ juge
et sauveur (2009/5)

207-Le Mystère Pascal (2010/1-2)
213-Ascension-Pentecôte (2011/1-2)

219-La seconde venue
du Christ (2012/1-2)

280-Le Christ, icône du Dieu
invisible (2022/2)

Les Sacrements
11-Guérir et sauver (1977/3)

13-L’eucharistie (1977/5)

14-La prière et la présence
(Eucharistie II) (1977/6)

19-La pénitence (1978/5)

22-Laïcs ou baptisés (1979/2)
25-Le mariage (1979/5)

38-Les prêtres (1981/6)
43-La confirmation (1982/5)

49-La réconciliation (1983/5)

55-Le sacrement des malades (1984/5)
59-Le sacrifice eucharistique (1985/3)

128-Baptême et ordre (1996/6)

149-L’Eucharistie, mystère
d’Alliance (2000/3)

172-La confession, sacrement
difficile ? (2004/2)

210-Le catéchuménat
des adultes (2010/4)
233-Jeûne et Eucharistie (2014/3)

Le Décalogue
99-Un seul Dieu (1992/1)

105-Le nom de Dieu (1993/1)

111-Le respect du sabbat (1994/1)

117-Père et mère honoreras (1995/1)
123-Tu ne tueras pas (1996/1)
129-Tu ne commettras
pas d’adultère (1997/1)

137-Tu ne voleras pas (1998/3)
143-Tu ne porteras pas
de faux témoignage (1999/3)

148-La convoitise (2000/2)

Les Béatitudes
67-La pauvreté (1986/5)

70-Bienheureux persécutés ? (1987/2)

79-Les cœurs purs (1988/5)
96-Les affligés (1991/4)
107-L’écologie :
Heureux les doux (1993/3)

110-Heureux les
miséricordieux (1993/6)

Les Vertus
54-L’espérance (1984/4)

76-La foi (1988/2)
116-La charité (1994/6)

121-La vie de foi (1995/5)
127-Vivre dans l’espérance (1996/5)

134-La Prudence (1997/6)

139-La force (1998/5)

151-Justice et tempérance (2000/5)

191-La fidélité (2007/3)

196-La bonté (2008/2)

L’Église
5-Appartenir à l’Église (1976/3)

10-Les communautés
dans l’Église (1977/2)

17-La loi dans l’Église (1978/3)

31-L’autorité de l’évêque (1980/5)

61-L’avenir du monde (1985/5-6)

92-Former des prêtres (1990/6)
94-L’Église, une secte ? (1991/2)

95-La papauté (1991/3)

104-Les Églises orientales (1992/6)
138-La paroisse (1998/4)

144-Le ministère de Pierre (1999/4)

150-Musique et liturgie (2000/4)

154-Le diacre (2001/2)

161-Mémoire et réconciliation (2002/3)

175-La vie consacrée (2004/5-6)

193-Le Christ et les religions (2007/5-6)
199-Henri de Lubac-
L’Église dans l’Histoire (2008/5)

222-Rendre témoignage (2012/4)

231-L’apologétique (2014/1-2)

234-Architecture et liturgie (2014/4)

255- Les magistères (2018/1)
267-L’identité sacerdotale (2020/1)

281-282-L’Église synodale (2022/3-4)

L’existence devant Dieu
2-Mourir (1975/2)

4-La fidélité (1976/2)

8-L’expérience religieuse (1976/8)

11-Guérir et sauver (1977/3)

20-La liturgie (1978/6)

35-Miettes théologiques (1981/3)
36-Les conseils évangéliques (1981/4)
37-Qu’est-ce que la théologie ? (1981/5)
41-Le dimanche (1982/3)

45-Le catéchisme (1983/1)

58-L’enfance (1985/2)

60-La prière chrétienne (1985/4)

66-Lire l’Écriture (1986/4)

108-L’acte liturgique (1993/4)

113-La spiritualité (1994/3)

121-La vie de foi (1995/5)
132-Le pèlerinage (1997/4)

155-Créés pour lui (2001/3)
156-La transmission de la foi (2001/4)
157-Miettes théologiques II (2001/5)

163-La sainteté aujourd’hui (2002/5-6)
174-La joie (2004/4)

180-Face au monde (2005/4)

202-La prière (2009/2)

206-La Paternité (2009/6)

223-Mourir (2012/5)

226-Rites et Ritualités (2013/2)
237-La famille (2015/1)

241-L’examen de conscience (2015/5)

243-La Miséricorde (2016/1)

254-Éduquer à la liberté (2017/6)

262-263-La grâce du
catéchisme (2019/2-3)

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 124



264-Vieillir (2019/4)

272-Sauver la nature ? (2020/6)

277-La sagesse des larmes (2021/5)
278-Théologie du peuple
et pastorale populaire (2021/6)

284-Naître (2022/6)

Les Religions non chrétiennes
30-Les religions de
remplacement (1980/4)

78-Les religions orientales (1988/4)
97-L’islam (1991/5-6)

119-Le judaïsme (1995/3)

124-Les religions et le salut (1996/2)

211-Le Mystère d’Israël (2010/5)
Philosophie
3-La création (1976/3)

12-Au fond de la morale (1977/4)

18-La cause de Dieu (1978/4)

23-Satan, «mystère
d’iniquité » (1979/3)

29-Après la mort (1980/3)

32-Le corps (1980/6)
40-Le plaisir (1982/2)

42-La femme (1982/4)

44-La sainteté de l’art (1982/6)

71-L’âme (1987/3)

72-La vérité (1987/4)

80-La souffrance (1988/6)

86-L’imagination (1989/6)

100- Sauver la raison (1992/2-3)

106-Homme et femme
il les créa (1993/2)

142-La tentation de la gnose (1999/2)

152-Fides et ratio (2000/6)

155-Créés pour lui (2001/3)
162-La Providence (2002/4)

169-Un Dieu souffrant (2003/5-6)

178-Hans Urs von Balthasar (2005/2)

181-Dieu est amour (2005/5-6)

187-La différence sexuelle (2006/5-6)

215-Barth et Balthasar (2011/3)

225-L’idée d’Université (2013/1)

229-L’Amitié (2013/5)

249-Le temps d’en finir (2017/1)

259-Manger (2018/5)

260-Imaginer les fins dernières (2018/6)
271-Christianisme et tragédie (2020/5)
283- La chair (2022/5)

Politique
6-Les chrétiens et le politique (1976/4)
28-La violence et l’esprit (1980/2)

46-Le pluralisme (1983/2)

50-Quelle crise ? (1983/6)

53-Le pouvoir (1984/3)

64-Les immigrés (1986/3)
65-Le royaume (1986/3)

89-L’Europe (1990/3-4)

112-Les nations (1994/2)
115-Médias, démocratie, Église (1994/5)
120-Dieu et César (1995/4)

179-L’Europe et le
christianisme (2005/3)

198-Liberté et responsabilité (2008/4)

218-La démocratie (2011/6)

257-258-La Paix (2018/3-4)

266-Les frontières (2019/6)
276-Le christianisme sans la foi
(2021/4)

Histoire
26-L’Église : une histoire (1979/6)

83-La Révolution (1989/3-4)

88-La modernité – et après ? (1990/2)

102-Le Nouveau Monde (1992/4)

125-Baptême de Clovis (1996/3)
227-L’Église et la Grande
Guerre (2013/3-4)

247-La religion des tranchées (2016/5-6)
251-Violence et religions (2017/3-4)
274-275-L’église cathédrale (2021/2-3)

Sciences
7-Exégèse et théologie (1976/7)

48-Sciences, culture et foi (1983/4)
56-Biologie et morale (1984/6)

77-Cosmos et création (1988/3)

85-Les miracles (1989/5)
107-L’écologie (1993/3)

167-La bioéthique (2003/3)

265-L’exégèse canonique (2019/5)

Biographies
82-Hans Urs von Balthasar (1989/2)

103-Henri de Lubac (1992/5)

186-Louis Bouyer (2006/4)

197-Jean-Marie Lustiger (2008/3)

Société
16-La justice (1978/2)

24-L’éducation chrétienne (1979/4)

34-Aux sociétés
ce que dit l’Église (1981/2)

52-Le travail (1984/2)
68-La famille (1986/6)

73-Sainteté dans la civilisation (1987/5)

74-Foi et communication (1987/6)

91-L’église dans la ville (1990/5)

109-Conscience ou consensus ? (1993/5)
114-La guerre (1994/4)

117-La sépulture (1995/2)

122-L’Église et la jeunesse (1995/6)

126-L’argent (1996/4)

133-La maladie (1997/5)

147-La mondialisation (2000/1)

159-Les exclus (2002/1
165-Église et État (2003/1)

173-Habiter (2004/3)

184-Le sport (2006/2)

185-L’école et les religions (2006/3)
190-Malaise dans
la civilisation (2007/2)

200-Foi et féerie (2008/6)

203-L’Action sociale
de l’Église (2009/3-4)

215-Le droit naturel (2011/3)
216-Art et Créativité (2011/4)

240-Les Pauvres (2015-4)
246-La grande ville (2016/4)

Dossiers
105-L’âme et le visage (1993/1)

106-Les vingt ans de
Communio (1993/2)

108-Homme et femme
il les créa (suite) (1993/4)

109-Débat autour de l’éthique
consensuelle : le Comité consultatif
national d’éthique (1993/5)

110-Conscience et consensus
Autour de MacIntire (1993/6)

111-Hommage à Mgr Charles (1994/1)
112-Veritatis splendor,
une encyclique de combat (1994/2)

113-Actualité : le Pape en Belgique
et au Liban (1994/3)

114-Éloge du cardinal de Lubac (1994/4)
116-Marie-Joseph Le Guillou (1994/6)

117-La foi de VanGogh (1995/1)

123-L’Église et la morale (1996/1)

124-L’Église face au nazisme (1996/2)

125-Expérience religieuse et création
artistique (1996/3)

127-Michel Henry,
pour une philosophie
du Christianisme (1996/5)

129-Où en est la théologie ? (1997/1)

130-L’année du Christ (1997/2-3)

137-La responsabilité (1998/3)

139-Elise Corsini : Les JMJ,
au-delà du spectacle (1998/5)

143-La douleur (1999/3)

147-Le millénarisme (2000/1)

148-Edith Stein (2000/2)

195-Mémorial Eucharistique (2008/1)

210-Robert Spaemann (20104)

238-Les 40 ans de Communio (2015/2)

240-Les 40 ans
de Communio (II) (2015/4)

244-L’avenir du patrimoine
ecclésiastique (2016/2)

251-De quelques convertis
du XXe siècle :
Jean Hugo et Max Jacob (2017/3-4)

253-De quelques convertis du
XXe siècle : Manuel García
Morente et Ali Mulla Zadé (2017/5)

257-258-De quelques convertis
du XXe siècle : Sigrid Undset,
Paul Bourget et Gilbert Keith
Chesterton (2018/3-4)

259-J. Julliard : «Je ferai de toi
une étoile », Lettres à Ysé
de Claudel (2018/5)
259-Joseph Ratzinger-Benoît XVI :
« Les dons et l’appel sans
repentir » (2018/5)

269-270-Angelo cardinal Scola :
Quel avenir pour
les chrétiens ? (2020/3-4)

271-Vingt-cinq ans après la mort
du cardinal Yves Congar, op
(1904-1995) (2020/5)

274-275-Religion des poètes (I)
(2021/2-3)

277-Hommage au cardinal Scola
(2021/5)

281-282-Religion des poètes (II)
(2022/3-4)

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 125



pour l’intelligence de la foi

Communio est membre institutionnel de l’Académie catholique de France

revue
catholique 

internationale

Rédaction : Association Communio, 5, passage Saint-Paul, 75004 Paris,
tél. : 01.42.78.28.43, courrier électronique : revue@communio.fr
Abonnements : voir bulletin et conditions d’abonnement.
Vente au numéro :  www.communio.fr

    Comité de rédaction

Publiée tous les deux mois en français par « Communio », association déclarée à but non 
lucra-tif selon la loi de 1901, indépendante de tout mouvement ou institution. Président-di-
recteur de la publication : Jean-Robert Armogathe. Vice-présidente : Isabelle Ledoux-Rak. 
Directrice de la collection  : Corinne Marion. Directeur de la rédaction : Serge Landes. 
Rédacteur en chef  : Christophe Bourgeois. Rédacteurs en chef adjoints: Émilie 
Schick-Tardivel et Paul-Victor Desarbres. Secrétariat de rédaction : Françoise Brague et 
Corinne Marion. Lettre d’information et secrétariat du site internet : Cécile Margelidon.

Jean-Luc  Archambault, Jean-Robert  Armogathe, Olivier  Artus, Nicolas  Aumonier, 
Mgr  Jean-Pierre  Batut, Olivier  Boulnois, Christophe  Bourgeois, Françoise  Brague, 
Rémi  Brague, Régis  Burnet (Louvain-la-Neuve), Pierre-Alain  Cahné, Patrick  Cantin, 
Christophe Carraud, Vincent Carraud, Olivier Chaline, Paul Colrat (Beyrouth), Jean Congourdeau, 
Marie-Hélène Congourdeau, Michel Costantini, Mgr Claude Dagens, Paul-Victor Desarbres, 
Jean Duchesne, Marie-José Duchesne, Denis Dupont-Fauville (Rome), Jean-David Fermanian, 
Irène  Fernandez, Paul  Guillon, Fr. Thierry-Dominique Humbrecht o.p., Pierre Julg, 
Serge  Landes, Didier  Laroque, Isabelle  Ledoux-Rak, Ide  Levi, Corinne  Marion, 
Jean-Luc  Marion, Paul  McPartlan (Washington), Florian  Michel, Mgr Éric de 
Moulins-Beaufort, Patrick Piguet, Dominique Poirel, Bernard Pottier, Louis-André  Richard 
(Québec), Émilie  Schick-Tardivel, Rudolf  Staub, Florent Urfels, Isabelle Zaleski.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 126



Demande d’abonnement et d’achat au numéro

• par courrier accompagné de votre règlement à :

Communio – 5, passage Saint-Paul – 75004 Paris – Tél. : 01 42 78 28 43

Nom : .................................................................................................. Prénom : ........................................................................................................
Adresse : ............................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
...................................................................................................................................................................................................................................................
.................................................................................................................. Courriel :.........................................................................................................

 Je m’abonne à Communio à partir du prochain titre à paraître pour

 un an, deux ans ou trois ans.

 Je me réabonne (no de l’abonnement : .................................................).

 Je parraine cet abonnement et je souhaite que le bénéficiaire de ce parrainage soit  
 informé de mon identité  pas informé de mon identité

 Je commande les numéros suivants : ..................................................................................................................................
14 € simple, 20 € double (port 4 € en sus)
Date : Signature :

• ou par mail à revue@communio.fr

Tarifs abonnement

Type de tarif 1 ans 2 ans 3 ans

Tous pays Soutien (reçu fiscal sur différence) 80 € 160 € 240 €

France Normal 62 € 110 € 160 €

France Étudiant 30 € 60 € 90 €

Étranger Courrier économique 68 € 122 € 175 €

Étranger Courrier prioritaire 80 € 150 € 215 €

Numérique Tarif normal 40 €  80 € 120 €

Numérique Tarif étudiant 20 €  40 €   60 €

Amis de Communio Cotisation, Don, 20€ minimum pour un reçu fiscal

Règlement en Euros :
 Par chèque payable en France à l’ordre de Communio joint à la commande
 Par virement selon les données IBAN suivantes :

IBAN FR76 3006 6108 7300 0104 0600 119 – BIC CMCIFRPP
CiC Paris Saint Paul – 1 rue de Sévigné 75004 Paris

 Par carte bancaire via le site  www.communio.fr

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:59 - page 127



ALLEMAND : Internationale Katholische Zeitschrift « Communio »

Lehrstuhl f r Dogmatik und Dogmengeschichte, Schenkenstr. 8-10, A-1010 Wien.
AMÉRICAIN : Communio International Catholic Review
Responsable : David L. Schindler, P.O. Box 4557, Washington DC 20017, États-Unis.
CROATE : Međunarodni katolički časopis Communio
Responsable : Ivika Raguž, Kršćanska Sadašnjost, Marulićev trg., 14, HR-10001 Zagreb.
ESPAGNOL : Revista Católica internacional de pensamiento y cultura
Communio : http://www.apl.name/communio/
ESPAGNOL POUR L’ARGENTINE : Communio Revista Católica Internacional
Responsable : Luis Baliña, Av Alvear 1773, AR-1014 Buenos Aires.
FRANÇAIS POUR LE RWANDA : Revue Catholique Internationale Communio
Responsable : Père Andrzej Jakacki SAC, B.P. 1083 Kigali, Rwanda, Afrique Centrale.
HONGROIS : Communio Nemzetközi Katolikus Folyóirat
Responsables : Attila Puskás, Papnövelde, u. 7, H -1053 Budapest.
NÉERLANDAIS : Internationaal Katholiek Tijdschrift Communio
Responsable : L. Hendriks, Heyendallaan 82, 6464 EP Kerkrade (NL).
POLONAIS : Miedzynarodowy Przeglad Teologiczny Communio
Responsable : Sławomir Pawłowski, Oltarzew, Kilinskiego, 20,PL-05850 Ozarow Mazowiecki, 
Pologne.
PORTUGAIS : Communio Rivista Internacional Católica
Responsable  : Peter Stilwell, Universidade Católica Portuguesa.Palma de Cima, 1649-023 
Lisboa, Portugal.
SLOVÈNE : Mednarodna Katoliška Revija Communio
Responsable : Anton Štrukelj, Depala Vas, 1, SLO-1230 Domzale.
TCHÈQUE : Mezinárodni Katolická Revue Communio
Responsable : Prokop Brož & David Vopřada, K Rotundě 100/10, 12800 Praha 2 - Vyšehrad, 
République Tchèque.

En collaboration avec les éditions de Communio en :

Communio Internationalis a comme président d’honneur Mgr Peter Henrici, évêque auxiliaire 
émérite de Coire et comme coordinateur le P. Jean-Robert Armogathe.

Dépôt légal : novembre 2022 – No de CPPAP : 0126G80668
No ISBN : 978-2-915111-97-2 – No ISSN : X-0338-781-X – No d’édition : 95196

Directeur de la publication : Jean-Robert Armogathe
Maquette : louis-marie.fr

Composition : leventseleve.fr
Impression : Présence Graphique à Monts (37260) – No d’impression : XXXX

www.communio.fr

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:23:00 - page 128



www.communio.fr

revue
catholique 

internationale
communio

La mission de l’Esprit

Dossier : Benoît XVI et Communio

La mission de l’Esprit
XLVIII, 1 no 285 janvier-février 2023

Caché et invisible, l’Esprit saint est Celui qui dans son agir multiple rend pourtant
visible et manifeste l’œuvre de Dieu. Il a souvent été étudié de façon autonome, isolé
des autres traités théologiques. Mais son mystère est inséparable de celui de l’Église :
en faisant de nous des fils, il est envoyé pour conduire celle-ci et rassembler les
membres du peuple de Dieu. Par le baptême et la confirmation, sa présence cimente
l’unité des croyants – c’est sa vie en nous qui nous permet de le percevoir.

Éditorial Jean-Robert Armogathe : « Veni, Sancte Spiritus ! »

Thème
Jean-Luc
Marion

« S’il se trouve quelque communion
de l’Esprit... »

Hanna-Barbara
Gerl-Falcovitz

«Qui es-tu ? »
Hymne au Saint-Esprit d'Édith Stein

Ulrich H.J.
Körtner

« Viens, ô viens, Esprit de vie » −
La pneumatologie de Karl Barth

Ursula
Schumacher

« Vous avez reçu un esprit de fils » −
Esprit saint et Tradition

Jean-Marie
Cardinal Lustiger

« Recevez l’Esprit saint » − Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris
« La présence permanente de l’Esprit » −Homélie du dimanche 23 mai 1999 à Notre-Dame de Paris

Dossier
Joseph-Ratzinger − Benoît XVI et Communio

Jean-Robert
Armogathe

Un maître
et un ami

Olegario González
de Cardedal

Le chemin d’une amitié –

Souvenir, témoignage et gratitude
Elio
Guerriero

Balthasar et Ratzinger,
ou la fidélité à Dieu, aux hommes et à la création

Peter
Henrici

Le préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi
et Communio

Cardinal
Angelo Scola

« Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » −
Joseph Ratzinger

Anton
Štrukelj

Beauté et sainteté dans la théologie
du pape Benoît XVI

Vitrail du Saint-Esprit, effet de lumière
(Basilique Saint-Pierre de Rome, détail).

ISSN X-0338-781-X
ISBN 978-2-915111-97-2

Revue bimestrielle
Le numéro : 14,00 €

re
vu

e
ca

th
o

liq
u

e 
in

te
rn

at
io

n
al

e
LA

M
IS
SI
O
N

D
E
L’
E
SP

R
IT

tome

48

2023

1

Communio_285_COUV_U9_23005 - 24.1.2023 - 09:57:48 - page 1


	SOMMAIRE
	SUMMARY
	Thème
	Jean-Robert Armogathe : Veni, Sancte Spiritus !
	Jean-Luc Marion : «S’il se trouve quelque communion de l’Esprit... »
	Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz : «Qui es-tu ? » – Hymne au Saint-Esprit d’Edith Stein (1937) − Une réponse ontologique et littéraire
	Ulrich H.J. Körtner : « Viens, ô viens, Esprit de vie » – La pneumatologie de Karl Barth
	Ursula Schumacher : « Vous avez reçu un esprit de fils » – Esprit saint et Tradition
	Cardinal Jean-Marie Lustiger : Homélie du dimanche 30 mai 1982 à Notre-Dame de Paris – Fête de la Pentecôte – Actes 2, 1-11 / l Corinthiens 12, 3-13 / .Jean 20, 19-23
	Cardinal Jean-Marie Lustiger : Homélie du dimanche 23 mai 1999 
à Notre-Dame de Paris – Fête de la Pentecôte – Actes 2, 1-11 / Psaume 103 / l Corinthiens 12, 3b-7, 12-13 / Jean 20, 19-23

	Dossier – Joseph Ratzinger – Benoît XVI et Communio
	Un hommage
	Jean-Robert Armogathe – Un maître et un ami
	Olegario González de Cardedal : Le chemin d’une amitié – Souvenir, témoignage et gratitude
	Elio Guerriero : Quand Dieu sème le feu au coeur du monde – Balthasar et Ratzinger, ou la fidélité à Dieu, aux hommes et à la création
	Peter Henrici, sj : Le préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi et Communio
	Cardinal Angelo Scola : « Il n’y a que la réalité du Christ qui suffise » – Joseph Ratzinger
	Anton Štrukelj : Beauté et sainteté dans la théologie du pape Benoît XVI



