« Qui es-tu? » @ Hanna-
|

Hymne au Saint-Esprit d’Edith Stein (1937) —
Une réponse ontologique et littéraire

Le Saint-Esprit, ontologiquement

Clest dans les années 1936-1937 au Carmel de Cologne que se situe
la rédaction du chef-d’ceuvre d'Edith Stein L’Etre fini et I'Etre éternel.
Clest le fruit mar de sa formation phénoménologique, appliquée — et
bien au-deld de Husserl et Scheler — 4 I'ontologie classique™.

Dans cette ceuvre, I'Esprit joue un rdle de tout premier plan en tant
que créateur. Edith Stein travaille ici principalement avec I'analogie
en partie augustinienne et en partie thomasienne entre le créé et le
Créateur trinitaire, en partant du rapport philosophique, présent en
tout ce qui existe, entre a) la forme substantielle, b) le sens et ¢) la
force ou le pouvoir de création. Transcendant ces principes ternaires
de création, le Pére se manifeste comme indépendant dans I'étre/
ousia, le Fils comme sens/logos et le Saint-Esprit en tant que puis-
sance/effet. La force agissante détermine I'Esprit comme une pléni-
tude saturée de sens, plus précisément comme une plénitude de vie.
Car I'Esprit est vie et fait vivre, il est en fin de compte «vie en
personne ». Dans le va-et-vient incessant des personnes divines, le
Saint-Esprit est « spiré » comme amour entre le Pére qui engendre et
le Fils qui est engendré; il est I'unité du Pére et du Fils dans le
«nous ». Selon saint Augustin, puisque Dieu s'aime lui-méme,
I'amant, l'aimé et la dynamique de 'amour ne font quun en lui.
Dans le méme entrelacement intérieur, la dynamique divine passe
dans la création. « Lorsque le Pére et le Fils s'aiment, leur don
réciproque est en méme temps un acte libre de la personne comme
amour. Or 'amour est la vie dans sa plus haute perfection : étre qui se
donne éternellement sans connaitre de diminution, fécondité infinie.
L’Esprit saint est donc “le don” : non seulement le don des personnes
divines les unes aux autres, mais le don de soi de la divinité “vers
1 E. STEIN, Endliches und ewiges Sein. atteinte du sens de I'étre, Nauwelaerts,
Versuch eines Aufstiegs zum §mn des  1972. Voir H.-B. GERL-FALKOVITZ,
Seins, Fre1burg 2006, ESGA 11/12. Les  Unerbittliches Licht. Versuche zur Philoso-

citations sulvantes ibid. 352-357; tr. fr.  phie und Mystik Edith Stein, Dresde 2015.
L’Etre fini et I'Etre éternel, essai d'une

Barbara

lkovztz

° 29



30

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

l'extérieur”; il comprend en lui tous les dons de Dieu aux créatures »
(p. 355). Clest ainsi qu'il conduit également les créatures 2 la sainteté :
celle-ci signifie justement I'amour pour Dieu.

Les créatures inférieures correspondent 2 leur modeéle créateur avant
tout par leur forme substantielle, le fait qu'elles reposent en elle-
méme, mais une participation triplement différenciée apparait aussi
chez elles en filigrane: I'ensemble que constituent la forme et la
matiére est autonome et rempli de sens et de force agissante. Car
la forme substantielle est déja don de sens et accomplissement de
I'étre, méme pour les corps inanimés. « Leur puissance d'étre est ici
force de donner forme a I'espace en le remplissant, et d’agir en lui»
(p. 356). Ainsi le Saint-Esprit est méme l'archétype de « ce rayonne-
ment spirituel de l'essence propre, qui est également propre aux
formations matérielles » (p. 355).

D’un point de vue épistémologique, on peut également faire I'expé-
rience de I'Esprit dans les structures sensorielles physiques et imper-
sonnelles, pour autant qu'elles sont compréhensibles et ont une
signification pour celui qui les reconnait. Des définitions de sens
similaires, mais élargies, sappliquent aux plantes et aux animaux.

Mais la triple destination de I'étre humain va plus loin : I'dme est un
étre indépendant, un sens et une force, dans l'action incomparable-
ment accrue de I'Esprit saint. L'Esprit va jusqu'a la connaissance de
soi et 'amour de soi, ce qui est 2 la fois un don et une tiche, accomplis
en toute liberté et accompagnés de la joie de I'appropriation (p. 364).

Selon Augustin d'autres déterminations trinitaires de 'homme s’y
trouvent fondées.

La particularité de I'interprétation d'Edith Stein réside dans I'action
globale de I'Esprit saint jusqu’au niveau de I'inanimé, qui est pourtant
sans aucun doute saturé de sens que 'homme peut reconnaitre et qu'il
peut intégrer dans sa vie. Edith Stein s'oppose ainsi clairement a la
facon dont Heidegger comprend I'étre comme transi de néant.
L'apport de force provenant des mondes de l'au-deld du moi, y
compris avec l'aide de la mémoire (p. 368), conduit toujours,
au-deld du sens, A une action, c'est-a-dire a l'afflux de la grice de
I'Esprit au plus profond de 'dme (p. 375), sa mesure finie étant élargie
au-dela de toute limite (p.389).



«Qul es-tu?»

L'Esprit de Pentecéte, littéraire

On trouve des images beaucoup plus fortes du Saint-Esprit dans les
prieres d'Edith Stein, surtout dans une neuvaine de Pentecdte du
16 mai 1937 : cet hymne se distingue de maniére unique des autres
poémes?. Sur le plan formel, il s'agit d'un poéme de sept strophes aux
rythmes libres, sans rimes, avec des strophes de 8 4 12 lignes de
longueur différente. Avec de légéres variantes, elles commencent par
la question récurrente “Qui es-tu?” / “Es-tu... ?” Les réponses sont
tirées des Psaumes, des Livres de sagesse, des prophétes, de ' Apoca-
lypse, mais ne sont pas simplement citées, elles prennent une tournure
personnelle et sont reliées entre elles de maniére nouvelle. A la fin,
elles débouchent sur de bréves invocations.

Cette forme trés libre surprend. En tant qu'étudiante en germanis-
tique, Edith Stein avait étudié la poésie du vieux haut-allemand
jusquau haut-allemand moderne; elle aimait et connaissait ses
formes littéraires. Le fait qu'elle écrive ici elle-méme « sans forme »
renvoie a un vécu profond ou pour anticiper, a une écriture exta-
tique. Dans I'exubérance des visions qui se succédent et s'imposent,
lumiéres et fleuves s'entremélent, puis le feu de I'Esprit dans Ihistoire,
dans la construction de 'Eglise, dans la Vierge, 4 la fin dans « tous les
étres ».

Image aprés image, la « douce lumiére» de la premiére strophe
conduit 4 «la main d'une meére », elle devient «l'espace qui entoure
mon étre » contre le néant, le grand mot de saint Augustin vient a
l'esprit: interior intimo meo, et pourtant Il [I'Esprit]reste «insaisis-
sable et inconcevable », « au-deld de tout nom» — culminant dans
« 'amour éternel ».

Strophe 2. La « douce manne » peut « déborder », «inonder » «2a
partir du coeur du Fils » son propre coeur ; une telle nourriture éveille
«de jour en jour» de la mort a la « plénitude », dans la «vie éter-
nelle ».

Strophe 3. Ensuite, le rayon de feu qui « descend et fait irruption »
et qui, dans un magnifique oxymore, « pénétre miséricordieusement

2 E. STEIN, Geistliche Texte II, Fribourg Pﬁngstnovene” (7 rayons d’'une neuvaine
2007, ESGA 20, 39-42: 16. Pfingst- de la Pentecote]. Les éditions Ad Solem,

Novene, 1937. La version originale
contient de petits dessins marginaux.
Voir ibid. 39, note 119: dautres copies
avec des dessins ont été données, égale-
ment sous le titre “7 Strahlen aus einer

que nous remercions ici, ont publié ces
poemes sous le titre Malgré la nuit, avec
une traduction et présentation de Cécile
Rastoin, édition }fvilingue, Ad Solem,
2002, p. 121 et suivantes.

e 31



32 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

et impitoyablement » dans ce qui est caché; qui tout a la fois saisit
d'effroi et de crainte, et qui ancre et recrée — omnia simul : « lumiére
pénétrant tout ».

Strophe 4. Apocalyptique (1937!), I'Esprit devient plénitude et
puissance lorsqu'il libére les sceaux de I’Agneau, dans la séparation
de la lumiére et de la nuit; il prépare eschatologiquement les
nouveaux cieux et la nouvelle terre: « Et tout retrouvera alors sa
juste place/ par ton souffle » — « puissance victorieuse ».

Strophe 5. Puis apparait une cathédrale i colonnes, tendue vers la
lumiére, immuable, couronnée d'une coupole — « Ton ceuvre qui
embrasse le monde ». L’ Eghse a I'image de la basilique Saint-Pierre ?
La « main créatrice de Dieu» y est visible.

Strophe 6. Suit alors une image enchanteresse de la tradition: un
« miroir clair», une «mer de cristal dans laquelle la divinité se
contemple en un échange d'amour »; I'« ceuvre la plus belle » dans
laquelle brille « ta propre splendeur »: la vierge-épouse. En elle,
Iimmaculée, tout ce qui est vient i la rencontre de son Esprit-
Créateur.

Strophe 7. Enfin résonnent ensemble et le son et le sens et I'unité, et
se répand '« exultation éternelle ». En général, Edith Stein ne fait
guere d'allusions a sa vie intérieure dans ses écrits, au mieux dans ses
lettres. Méme ses derniers travaux sur Denys I'Aréopagite (1941)
sur Jean de la Croix (1942)“ ne révélent pas de possibles expériences
personnelles. Ainsi osons la thése suivante : la neuvaine de la Pente-
cote révele une irruption de I'Esprit saint profondément vécue.
Rattrapée par la « force vive » théorisée auparavant, Edith Stein, la
timide, patle ouvertement d’elle-méme : de « mon cceur », de « mon
étre »/ « Et un jour, sa plénitude m'inondera ». Ensuite viennent des
«nous »: dans [histoire commune, IEghse, lepouse création, les
noces jubilatoires. Mais ce n'est qu'a partir de l'ébranlement
personnel des deux premiéres strophes que le chant s'élance dans
le grand Tout. Jusqu'a présent comptait seulement le Secretum meum
mihi®5— mais ici, pour une fois, le cceur d'Edith Stein s'ouvre entie-
rement.

3 Wege der Gotteserkenntnis, 1941, (tr.fr., 4 Kreuzeswissenscﬁg/[f 1942, (tr. fr.,
arie),

Philibert Secretan), Voies de la connais- Etienne de Sainte La Science de

sance de Dieu. La théologie symbolique de
Denys I'Aréo agite, prefue de Frangois-
Marie Lcthjﬂ et postface de Ysabel de
Andia, Ad Solem, 2003, (NDE).

la Croix, Passion d’amour de saint Jean de la
Croix, Nauwelaerts, 1957, (NDE).

5 Telle est la réponse d’Edith Stein en
1921 a une question de Hedw1g
Conrad-Martius.



«Qul es-tu?»

Pfingst-Novene 1937

L

Wer bist du, siifSes Licht,
das mich erfillt

und meines Herzens Dunkelbeit
erleuchtet ?

Du leitest mich gleich
einer Mutter Hand,

und liefSest mich los,

so wiifSte keinen Schritt
ich mebr zu gehen.

Du bist der Raum, der rund mein Sein
umschliefSt und in sich birgt.

Aus dir entlassen sink’ es in
den Abgrund

des Nichts, aus dem du es zum
Licht erhobst.

Du, niber mir als ich mir selbst

und innerlicher als mein Innerstes
und doch ungreifbar und unfafSbar

und jeden Namen sprengend :
Heiliger Geist — ewige Liebe !

II.
Bist du das siifSe Manna nicht,

das aus des Sobhnes Herzen
in mein Herz iiberstromt,

der Engel und der Sel'gen Speise ?

Er, der vom Tod zu neuem
Leben sich erhob,

er hat auch mich zu neuem
Leben auferweckt

vom Schlaf des Todes.

Und neues Leben gibt er mir von
Tag zu Tag,

und einst soll seine Fiille mich
durchfluten,

Leben von deinem Leben — ja du selbst :

Heiliger Geist — ewiges Leben.

Neuvaine de Pentecote 1937
I.

Qui es-tu, douce lumiére
qui me combles

et illumines la ténébre de mon
ceeur ?

comme la main d'une meére,
tu me conduis

et, si tu me lachais,

je ne saurais faire
un pas de plus.

Tu es I'espace environnant mon étre
et I'abritant en toi.

Le rejetterais-tu, Il coulerait A pic
dans l'abime du néant

d'oti tu le tiras pour l'élever vers la
lumiére.

Toi, qui m'es plus proche que je ne
le suis moi-méme,

qui m'es plus intérieur que mon
propre cceur,

et pourtant insaisissable,
inconcevable,

Au-dela de tout nom,
Saint-Esprit, éternel Amour !

II.

N'es-tu pas la manne si douce &
mon palais,

qui du cceur du Fils déborde dans le
mien,

nourriture des anges et des bien-
heureux ?

Lui qui s'est levé de la mort vers la
vie,

il a su m'éveiller du sommeil de la
mort

A une vie nouvelle.

Vie nouvelle qu'il me donne chaque
jour

et dont la plénitude doit un jour
m’inonder,

Vie de ta propre vie, Cest toi en vérité,

Saint-Esprit, vie éternelle !

e 33



34

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

II1.
Bist du der Strabl,

der von des ew’gen Richters Thron
herniederzuckt
und einbricht in die Nacht der Seele,

die nie sich selbst erkannt ?
Barmberzig-unerbittlich
dringt er in verborg'ne Falten.

Erschreckt vom Anblick ihrer selbst,
gewdhrt sie Raum beiliger Furcht,
dem Anfang jener Weisheit,

die aus der Hobhe kommt
und in der Hobe uns fest verankert,
deinem Wirken,
das neu uns schafft :
Heiliger Geist — alldurchdringender
Strahl!

IV.

Bist du des Geistes Fiille und der
Kraft,

womit das Lamm die Siegel lost

von Gottes ew’gem Ratschlufs?
Von dir getrieben

reiten des Gerichtes Boten durch
die Welt

und scheiden mit scharfem Schwert
das Reich des Lichtes

von dem Reich der Nacht.

Dann wird der Himmel neu und
neu die Erde,

und alles kommt an seinen
rechten Ort

durch deinen Hauch :

Heiliger Geist — siegende Kraft!

III.

Es-tu le rayon jaillissant comme
I'éclair

depuis le trone élevé du Juge éternel,

pénétrant comme un voleur dans la
nuit de I'dme

qui s'ignorait elle-méme ?

Miséricordieux, impitoyable aussi,

tu pénétres jusqu'en ses profon-
deurs cachées.

L'4me est effrayée de ce qu'elle voit
d’elle-méme

et se garde ainsi dans une crainte
sacrée

devant le commencement de toute
sagesse

qui vient d’en-haut

et nous y ancre d'un ancrage solide,

devant ton action qui nous crée
i nouveau,

Saint-Esprit, rayon que rien
n'arréte !

V.

Es-tu la plénitude d’Esprit et de
puissance

qui permet 4 '’Agneau de rompre les
scellés

du décret éternel de la divinité ?

Sur ton ordre les messagers du
jugement

chevauchent de par le monde entier
et séparent,

du tranchant de I'épée, le Royaume
de lumieére

de celui de la nuit.

Les cieux seront nouveaux et la terre
nouvelle,

et tout retrouvera alors sa juste
place

par ton souffle léger :

Saint-Esprit, puissance victorieuse !



«Qul es-tu?»

V.

Bist du der Meister, der den ew’gen
Dom erbaut,

der von der Erde durch den Himmel
ragt ?

Von dir belebt erheben sich die
Sdulen hoch empor

und stehen unverriickbar fest.

Bezeichnet mit dem ew’gen
Namen Gottes

recken sie sich hinauf ins Licht,
die Kuppel tragend,

die den heiligen Dom bekrénend
abschliefst,

dein weltumfassendes Werk :

Heiliger Geist — Gottes bildende
Hand!

VL

Bist du es, der den klaren Spiegel schuf,

zundchst des Allerhochsten Thron,

gleich einem Meer von Kristall,

darin die Gottheit liebend sich
beschaut ?

Du neigst dich diber deiner Schopfung
schonstes Werk,

und strablend leuchtet dir
dein eig'ner Glanz entgegen.

Und aller Wesen reine Schonheit

vereinigt in der lieblichen Gestalt

der Jungfrau, deiner makellosen Braut :

Heiliger Geist — Schopfer des All!

V.

Es-tu le Maitre d'ceuvre, le batisseur
de la cathédrale éternelle

qui depuis la terre s'éléve jusqu'au
Ciel ?

Tu donnes vie a ses colonnes, qui se
dressent,

hautes et droites, solides et
immuables.

Marquées du signe du Nom divin
et éternel,

elles s'élancent vers la lumiére
et portent le dome

qui achéve et couronne la sainte
cathédrale,

ton ceuvre qui embrasse 'univers
entier :

Saint-Esprit, Main de Dieu créa-
trice !

VL

Es-tu Celui qui créa le miroir
limpide

tout proche du tréne du Seigneur, le
Tres-Haut,

semblable 3 une mer de cristal ol1 se
contemple

la divinité en un échange
d’amour ?

Tu te penches sur l'ceuvre la plus
belle de toute ta création

et ta propre splendeur éblouissante
de lumiére te renvoie son reflet,

unissant la pure beauté de tous les
étres

en la figure pleine de grice de la
Vierge,

Ton Epouse immaculée :

Saint-Esprit, Créateur de tout ce
qui est !

¢35



Théme

36 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

VII.
Bist du das siifSe Lied der Liebe
und der heil’gen Scheu,

das ewig tont um des Dreifaltigen
Thron

das aller Wesen reinen Klang in sich
vermdbhlt ?

Der Einklang,

der zum Haupt die Glieder fiigt,

darin ein jeder

seines Seins gebeimnisvollen Sinn
beseligt findet

und jubelnd ausstromt,

frei gelost in deinem Stromen :

Heiliger Geist — ewiger Jubel !

VIL

Es-tu le doux cantique de I'amour

et du respect sacré qui retentit sans
fin

autour du trone de la Trinité sainte,
symphonie ot résonne

la note pure donnée par chaque
créature ?

Le son harmonieux,

l'accord unanime des membres et de
la Téte,

dans lequel chacun au comble de la
joie

découvre le sens mystérieux de son
étre

et le laisse jaillir en cri de jubilation,
rendu libre

en participant a ton propre
jaillissement :

Saint-Esprit, jubilation éternelle !

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, née en 1945, doctorat en philosophie
(Munich, 1971), babilitation (Munich, 1979), professeure de philosophie
de la religion & Dresde (1993-2011), co-éditrice des CEuvres completes
d’Edith Stein et de Romano Guardini. Membre de la rédaction de
I'édition allemande de Communio. Parmi ses nombreuses publications,
Frau — Minnin — Menschin. Zwischen Feminismus und Gender,
2009, 2016 ; Spielriume. Zwischen Natur, Kultur und Religion :
der Mensch, Dresden 2020. https://www .hochschule-heiligenkreuz.at/lehrende/
univ-prof-em-dr-hanna-barbara-gerl-falkovitz/ @





