
«Viens, ô viens, Esprit de vie »
La pneumatologie de Karl Barth

1. Théologie pneumatique de la révélation

Otto Dillschneider reprochait en 1961 à la théologie protestante
contemporaine d’être « oublieuse de l’esprit 1 ». Depuis la situation a
heureusement évolué, puisque quelques ébauches remarquables de
pneumatologie furent publiées au cours des dernières décennies, notam-
ment celles de Jürgen Moltmann 2 et Michael Welker 3, ou encore celle
du théologien luthérien finlandais Veli-Matti Kärkkäinen4, originaire
du christianisme pentecôtiste et se décrivant lui-même comme un
« chrétien hybride » ou un théologien « luthercostal 5 ». Au début des
années 1990, Heinz Zahrnt parlait du « retour du Saint-Esprit 6 »,
faisant référence non seulement au christianisme charismatique
ou pentecôtiste en pleine expansion dans le monde, mais aussi au
nouvel intérêt pour le Saint-Esprit dans la théologie universitaire 7.

On ne peut pas non plus parler d’oubli de l’Esprit chez Karl Barth,
celui qu’on peut, à juste titre, qualifier de Père de l’Église protestante
du XXe siècle. Dans sa pensée théologique, la pneumatologie, qui
pendant longtemps n’a pas été suffisamment prise en compte, joue
d’emblée un rôle prépondérant, comme l’a démontré Gabriele Obst 8.

* 37

1 Voir Otto DILSCHNEIDER, « Die
Geistvergessenheit der Theologie », in :
ThLZ 86 (1961) 255-266.
2 Jürgen MOLTMANN, Der Geist des
Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie,
Munich 1991, édition spéciale non modi-
fiée Gütersloh 2016.
3 Michael WELKER, Gottes Geist. Theo-
logie des Heiligen Geistes, Neukirchen-
Vluyn 1992, Göttingen7 2022.
4 Veli-Matti KÄRKKÄINEN, Pneumato-
logie. The Holy Spirit in Ecumenical, Inter-
national, and Contextual Perspective,
Grand Rapids, MI2 2018.
5 Dans un entretien avec Victor
J. TOTH : https://www.christianitytoday.

com/ct/2019/february-web-only/veli-
matti-krkkinen-interview-theology-of-
everything.html , 6.2.2019 (letzter
Zugriff : 21.10.2022).
6 Voir Hein ZAHRNT, Geistes Gegen-
wart. Die Wiederkehr des Heiligen Geistes,
Munich 1991.
7 Voir également Ulrich H.J. KÖRTNER,
Die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Zur
Lehre vom Heiligen Geist und der Kirche,
Neukirchen-Vluyn 1999.
8 Voir Gabriele OBST, Veni Creator
Spiritus ! Die Bitte um den Heiligen Geist
als Einführung in die Theologie Karl Barths,
Gütersloh 1998.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 37

Ulrich H.J.
Körtner



Dans sa conférence d’adieu de 1962, Barth explique que toute
« théologie, même protestante, en tant que science modeste, libre,
critique, joyeuse du Dieu de l’Évangile, ne peut devenir possible et
réelle que dans la sphère de puissance de l’Esprit, que comme théo-
logie pneumatique, uniquement dans le courage confiant que l’Esprit
est la vérité, qu’il soulève la question de la vérité en même temps qu’il
y répond 9 ». Le contraire serait une « théologie non spirituelle 10 »,
que seul l’Esprit Saint lui-même pourrait en fin de compte aider, « en
la rendant toujours plus consciente de la misère de son présupposé
d’indépendance, pour redevenir − là et seulement là où on soupire,
crie, prie après Lui : Veni creator spiritus ! Viens, ô viens, Esprit de
vie ! − à nouveau présente et efficace. Même la meilleure des théo-
logies ne peut pas faire plus et mieux que de Le demander sous forme
d’un travail ardent 11 ». C’est par ces mots que se referme le cercle que
Barth avait ouvert en 1922 avec une conférence sur la « détresse et la
promesse de la prédication chrétienne ». Il voulait que toute sa
théologie de l’époque − que l’on qualifia bientôt de théologie dialec-
tique et dont l’interprétation de l’Épître aux Romains par Barth fut le
phare (1ère édition 1919, 2è édition 1922)−, se comprenne comme
une théologie d’un tel soupir : « Soupirer : Veni creator spiritus ! est
désormais, selon Romains 8, plus prometteur que de triompher,
comme si on L’avait déjà. Ils sont initiés à “ma théologie” s’ils ont
entendu ce soupir 12 ».

Toute théologie ne peut être une théologie pneumatique, deman-
dant et soupirant après l’Esprit Saint, que parce que ses propositions
sont sans présupposés, sans garantie d’un point d’ancrage anthropo-
logique ou épistémologique. La théologie de la Parole de Dieu selon
Barth, étant fondée sur l’auto-révélation de Dieu, se fixe en un « lieu
vu de l’extérieur qui se trouve pour ainsi dire à l’air libre 13 ». Ce n’est
que lorsque la puissance de l’Esprit divin se cache dans les phrases qui
témoignent de la parole de Dieu que la théologie « réalise son concept
de logique humaine du logos divin 14 ». Dans sa conférence d’adieu,
Barth désigne cette Parole de Dieu comme « l’histoire de l’Emmanuel

38 *

Thème

9 Karl BARTH, Einführung in die evangeli-
sche Theologie, [Introduction à la théo-
logie protestante] Gütersloh3 1980, 48.
10 Ibid.
11 Ibid. (voir note 9), 50. «Viens, ô viens,
esprit de vie » est le verset d’ouverture
d’un chant de Pentecôte de Heinrich
Held (1620-1659), 1658, attribué à
l’école de poésie silésienne (in : Evangeli-
sches Gesangbuch Nr. 134).
12 Karl BARTH, «Not und Verheißung
der christlichen Verkündigung », in :

ders, Das Wort Gottes und die Theologie.
Gesammelte Vorträge, München 1924,
99-124, ici 123 (réimprimé dans : ders.,
Vorträge und kleinere Arbeiten 1922-1925,
hg. v. Holger FINZE-MICHAELSEN [Karl
Barth Gesamtausgabe, Bd. 19/Abt. III],
Zürich 1990, 65-97).
13 BARTH, Einführung in die evangelische
Theologie, op. cit. (voir note 9), 43.
14 BARTH, ibid., 44

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 38

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



qui arrive à son terme dans l’histoire de Jésus-Christ 15 ». La Parole de
Dieu est prononcée dans sonœuvre, elle est « histoire du salut et de la
révélation 16 », la définition de la révélation comme histoire ne
pouvant être transformée par la théologie de l’histoire en une
simple « histoire comme révélation ». Chez Barth, l’histoire est un
prédicat de la révélation, et non pas la révélation un prédicat de
l’histoire universelle 17.

Dans sa Dogmatique ecclésiastique, (désormais Dogmatique) Barth
développe sa théologie de la révélation à partir de son fondement
(§ 8) comme théologie de la Trinité (§§ 9-12), de l’incarnation
(§§ 13-15) et pneumatologie (§§ 16-18). Cette dernière se développe
longuement selon des voies tout à fait traditionnelles 18. Sous le titre
« L’effusion du Saint-Esprit », Barth interprète le Saint-Esprit au
§ 16 d’abord comme la « réalité subjective de la révélation 19 », et
ensuite comme la « possibilité subjective de la révélation 20 ». Dans sa
question de départ, Barth demande comment il est possible, dans le
cadre de la liberté humaine, que la révélation de Dieu puisse atteindre
l’homme21. Cela est possible parce que, dans sa Révélation, « c’est sa
Parole que Dieu lui fait entendre 22 ». Il est en fait essentiel pour
Barth de distinguer la réalité subjective et la possibilité de la révéla-
tion du subjectivisme moderne et des théories néo-protestantes de la
subjectivité et de la religion. Cela se fait d’une part parce que Barth
interprète la révélation de Dieu (au § 17, très discuté et controversé
sur la religion) comme une suppression de la religion. D’autre part,
parce que Barth argumente que la réalité et la possibilité subjectives
de la révélation sont fondées sur sa réalité objective. La réalité
subjective de la révélation ne peut pas devenir en tant que telle un
thème chrétien. Elle est incluse dans sa réalité objective. Or cette
réalité est celle de l’Église. L’ecclésiologie fait donc partie intégrante
de la pneumatologie 23.

* 39

Ulrich
H.J.
Körtner

15 BARTH, ibid., 43.
16 BARTH, ibid., 45.
17 Voir Karl BARTH, Kirchliche
Dogmatik, désormais KD I/2, Zollikon-
Zürich4 1948, 64. Tr.fr., Dogmatique,
Premier volume, tome deuxième *,
Genève, Labor et Fides, 1954.
18 Voir Martin HAILER, « Offenba-
rung », in : Michael BEINTKER (Hg.)
Barth Handbuch, Tübingen 2016, 295-
301, ici 299.
19 BARTH, KD I/2, 222-264. Tr.fr.,
Dogmatique, Premier volume, Tome
deuxième, ** = I, 2, §16, pp.1-37.

20 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 264-
304. Tr.fr., Dogmatique, op.cit., §16, I, 2,
pp. 37-70.
21 BARTH, Ibid., 265. Tr.fr., Ibid., I, 2,
p. 38.
22 BARTH, Ibid., 269, Tr.fr., Ibid., I, 2,
p. 40.
23 Voir Hans-Peter GROßHANS,
« Kirche », dans : BEINTKER (éd.), Barth
Handsbuch (voir note 18), 367-373, ici
p.371.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 39

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



Comme si cela ne suffisait pas, l’éthique que Barth intègre dans sa
Dogmatique et qu’il développe de manière trinitaire n’est pas seule-
ment fondée sur la christologie, mais aussi sur la pneumatologie,
comme Barth l’explique déjà au § 18 qui traite de la vie des enfants de
Dieu. L’homme qui reçoit la révélation − c’est-à-dire qui croit et qui
la reconnaît − n’est pas seulement auditeur, mais aussi auteur de la
Parole (voir Jacques 1, 22) 24. LaDogmatique − en reconnaissant et en
traitant déjà le « problème de l’homme chrétien dans ses définitions
fondamentales et comme un problème qui lui est propre −intègre
l’éthique dans son enseignement et rend ainsi superflue une théologie
particulière de l’éthique. On voit alors que, sans cesser d’accomplir sa
tâche spécifique qui consiste à rendre compte de la Parole de Dieu, la
dogmatique est aussi éthique25 ». L’intégration de l’éthique dans la
dogmatique (l’une des particularités de la théologie de Barth) a donc
son lieu et son fondement dans la pneumatologie.

2. La pneumatologie dans le cadre de la doctrine
de la Trinité

Cette reformulation de la doctrine de la Trinité dans le domaine de
la théologie de la révélation est extrêmement efficace. On peut
également dire que Barth a développé la doctrine de la Trinité
comme une doctrine de la révélation, plus précisément une doctrine
de l’auto-révélation de Dieu comme unique fondement de la connais-
sance de toute théologie. Dans le cadre de sa doctrine de la Trinité,
Barth accorde une attention particulière à la relation entre la pneu-
matologie et la christologie, le Saint-Esprit étant « l’Esprit de Dieu
parce qu’il est l’Esprit de sa Parole 26 ».

Un aspect important et en même temps un point de discorde
œcuménique entre la tradition occidentale et celle de l’Église orientale
reste le filioque que Barth défend expressément. Son motif décisif à ce
propos est la règle fondamentale qui détermine toute sa doctrine de la
Trinité, à savoir « que les propositions sur les manières d’être divines,
telles qu’elles sont d’abord en elles-mêmes, ne sauraient avoir un autre
contenu que celles sur les manières d’être divines attestées dans la
révélation 27 ». Barth considère donc toutes les propositions sur la
Trinité dite immanente « comme des confirmations et des renforce-

40 *

Thème

24 VoirBARTH,KDI/2(voirnote17),397-
408. Tr.fr., Dogmatique, Premier volume,
Tome deuxième, **= I, 2, pp. 147-157.
25 BARTH, Ibid., 408. Tr.fr., Ibid., I, 2,
pp. 156-157.
26 BARTH, KD I/2 (voir note 19), 271.
Tr.fr., Ibid., I, 2, p. 42. Les passages

suivants sont tirés de : KÖRTNER,
Gemeinschaft (voir note 7), 52-54.
27 BARTH, KD I/1, Zurich9 1975, 503.
Tr. fr., Premier volume, tome premier **,
p. 169.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 40

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



ments, mieux : comme les inévitables prémisses logiques de la Trinité
dite économique28 ». Barth fait alors valoir la pertinence du filioque
du point de vue de l’ensemble de la Bible et que, s’il n’est certes pas
formulé explicitement dans le Symbole de Nicée-Constantinople, il
n’en est pas non plus expressément exclu. Il faut considérer le filioque
comme une interprétation bibliquement appropriée de la confession
de foi de l’Église primitive, et il faut admettre que sa contestation
explicite par l’Église d’Orient constitue un éloignement probléma-
tique du témoignage biblique : loin de mettre en valeur le témoignage
de la Révélation sans le dénaturer, le rejet orthodoxe du filioque « se
risque hors de la Révélation 29 ».

Selon Barth, le filioque est « l’expression de la communion du Père et
du Fils : l’Esprit Saint est l’essence même de la relation entre ces deux
manières d’être de Dieu. Reconnaître cette communion et cette
relation signifie que l’on reconnaît aussi que la base et la garantie
de la communion entre Dieu et l’homme dépendent de la vérité divine
et éternelle, autrement dit que cette communion est l’œuvre de
l’Esprit Saint dans la révélation 30 ». Barth tient tout particulièrement
à ce que la doctrine économique de la Trinité se fonde dans sa
doctrine immanente, pourvu que celle-ci soit comprise comme la
doctrine de l’auto-révélation de Dieu : « C’est dans la communion
intra-divine et réciproque de l’Esprit qui procède du Père et du Fils
qu’il y a, dans la révélation, une communion de Dieu et de l’homme,
où Dieu n’est pas seulement là pour l’homme mais − et c’est là le
donum Spiritus sancti − où l’homme est aussi vraiment là pour
Dieu 31. » Or on perd cette connaissance si l’on nie le filioque. Elle
n’est pas non plus pleinement préservée par l’interprétation ortho-
doxe du εκ του πατρος par un δια του υιου ; car même cet ajout
interprétatif ne conduit pas à ce dont Barth est convaincu que tout
dépend : « à l’idée de la communion totale et consubstantielle entre le
Père et le Fils comme l’essence de l’Esprit, correspondant originelle-
ment à la communion entre Dieu en tant que Père et l’homme devenu
son enfant. Or c’est précisément cette communion qui est l’œuvre du
Saint-Esprit dans la révélation 32 ». Mais puisque le Père n’est Père
qu’en vue du Fils, et que le Fils, inversement, n’est Fils du Père qu’en
tant que Fils, l’amour, troisième manière d’être de la Trinité, doit être
aussi essentiel au Fils qu’au Père. « Comment Dieu serait-il moins

Ulrich
H.J.
Körtner

* 41

28 Ibid.
29 BARTH, Ibid., Tr.fr., Ibid, p.170.
30 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr., Ibid., p. 170.
31 BARTH, KD I/1 (voir note 27), 504.
Voir aussi les explications de Barth sur le
filioque dans KD I/2 (voir note 17), 273

dans le contexte de ses réflexions sur le
Saint-Esprit comme possibilité subjective
de la révélation. Premier volume, **,
p. 170.
32 BARTH, KD I/1, 505. Tr.fr., ibid.,
p. 172.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:57 - page 41

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



l’origine de l’amour en ce qu’il est Fils qu’en ce qu’il est Père 33 ? »
Même si ce n’est qu’en tant que Fils du Père, le Fils doit donc aussi
être pensé comme spirator Spiritus. « Dans ce sens, per Filium est
valable mais cette expression ne saurait signifier per causam instru-
mentalem 34. » Et Barth précise que l’ex Patre filioque ne désigne pas
une double origine de l’Esprit, à partir du Père et à partir du Fils, mais
une origine commune 35. Cette origine commune de l’Esprit est
interprétée comme « relation active de l’amour, de la communion 36 ».

Barth attire l’attention sur le fait que la manière de parler de la sortie
du Saint-Esprit correspond au « genitum non factum » du deuxième
article du Symbole de Nicée-Constantinople. Le fait que l’on parle de
εκπορευσις ou de processio en ce qui concerne l’Esprit ne constitue pas un
argument contre le filioque car, théoriquement, la sortie du Fils du Père
pourrait également être désignée par les mêmes termes. Le choix des
mots signifie « en fait et à strictement parler » simplement que, « à côté
de l’engendrement du Fils ou de l’annonce de la Parole, l’Esprit Saint
possède sa manière particulière, différente, de procéder de Dieu 37 ».
Toute tentative de précision terminologique tombe cependant néces-
sairement dans une aporie, parce que l’homme ne peut pas définir Dieu
lui-même et ne peut donc que constater le fait − c’est-à-dire les trois
modes d’être distingués en Dieu lui-même−, mais pas établir le
comment de leur distinction. À cet égard, Barth rejoint le nescio ou
ignoramus d’Augustin, car il nous est interdit de penser au-delà de la
révélation 38. Il est donc inapproprié de vouloir opposer des passages
bibliques comme Jean 15, 26 au filioque, alors qu’il existe de nombreux
autres passages qui désignent clairement l’Esprit comme l’Esprit du
Fils. Selon Barth, au lieu de considérer isolément certains passages
bibliques, il est beaucoup plus approprié de comprendre que des
passages apparemment opposés « se complètent les uns les autres 39 ».

Il convient cependant de mentionner que dans la théologie protes-
tante récente, y compris dans la théologie réformée, la discussion sur
le filioque a évolué. Alors que Barth adopte une position critique à
l’égard de la pneumatologie de l’Église orientale, Jürgen Moltmann,
par exemple, emprunte de nouvelles voies en s’ouvrant aux pré-
occupations de l’orthodoxie. Comme lui, Barth tient compte, bien
sûr, du fait que le filioque occidental tout comme le εκ μονου του πατρος
orthodoxe sont des interprétations secondaires du texte commun de
Nicée-Constantinople. À mon avis, on peut montrer que le filioque

Thème

42 *

33 BARTH, Ibid., 506. Tr.fr., Ibid., p. 174.
34 BARTH, Ibid., 508. Tr.fr., Ibid., p. 174.
35 BARTH, KD I/1 (voir note 27), 510.
Tr.fr., Ibid., p. 176.
36 BARTH, Ibid., 511. Tr.fr., Ibid., p. 176.

37 BARTH, Ibid., 498. Tr.fr., Ibid., p. 165.
38 BARTH, Ibid., 499. Tr.fr., Ibid., p. 167
et sv.
39 BARTH, Ibid., 504. Tr.fr., Ibid., p. 170.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 42

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



occidental demeure sans doute une interprétation légitime et même
nécessaire à certains égards − même s’il reste, en tant que tel, mal
compris et en tout cas nullement suffisant − de la pneumatologie du
credo de Nicée-Constantinople 40. Inversement, la contestation par
l’Église orientale d’un filioquemal compris ne conduit pas moins à des
réductions du contenu doctrinal de la confession de foi de l’Église
primitive. En termes positifs, les points de vue oriental et occidental
peuvent être considérés comme des interprétations complémentaires
dont la complémentarité exprime précisément que, d’une part, seul le
Père est la première origine de l’Esprit, mais que, d’autre part, il se
trouve entre le Père et le Fils une communion d’essence identique,
unique raison de la communion possible entre Dieu et l’homme, telle
qu’elle se réalise dans la foi inspirée par l’Esprit. Dans toutes les
tentatives de médiation entre les traditions occidentale et orientale, il
faut certes veiller à préserver la réciprocité entre la doctrine trinitaire
immanente et la doctrine trinitaire économique, point sur lequel
insiste particulièrement Karl Barth, mais aussi, à sa manière, Molt-
mann. Avant toute spéculation théologique sur la Trinité, il faut donc
s’interroger autant sur le fondement biblique que sur le contenu
empirique du discours chrétien sur le Saint-Esprit.

3. L’Esprit et l’Église

La théologie pneumatique, ce que toute théologie se doit d’être selon
Barth, a son lieu unique dans l’Église, tout comme la réalité et la
possibilité subjectives de la révélation. C’est précisément pour cette
raison que la théologie pneumatique équivaut à une théologie ecclé-
siastique, comme le souligne le titre programmatique de la Dogma-
tique. Même si la foi est toujours une affaire subjective, le côté
subjectif de la réalité de la réconciliation doit aussi se comprendre
comme une action de Dieu. Pour Barth, il ne fait aucun doute « que
l’Église est réellement, clairement et exclusivement le lieu où Dieu fait
des hommes les destinataires de sa révélation 41 », et Barth trouve une
analogie entre l’unicité de l’Église et celle de l’incarnation 42. En
forçant le trait, il affirme que « face à Jésus-Christ, il n’y a pas
d’abord des croyants, puis, formée à partir d’eux, l’Église ; mais il y
a d’abord l’Église, puis, par elle et en elle, les croyants 43 ». Cette thèse
n’est en aucun cas une simple doctrine catholique romaine, mais « une
doctrine biblique qui est donc nécessairement un enseignement

Ulrich
H.J.
Körtner

* 43

40 Voir KÖRTNER, Gemeinschaft, op.cit.
(voir note 7), 47-62.
41 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 230.
Tr.fr., Dogmatique, Premier volume,
Tome deuxième, **= I, 2, p. 8.

42 BARTH, Ibid. 269. Tr. fr., Ibid., p.41.
43 Ibid. Tr.fr., Ibid. p.8.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 43

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



commun aux chrétiens 44 ». Barth n’hésite pas à affirmer qu’en tant
que cadre de la réalité subjective de la révélation, l’Église est « le cadre
sacramentel 45 »− ce qui veut dire, et « très sérieusement », un
«moyen de grâce indispensable », − dans lequel « la théologie aussi
doit chercher son point de départ et son but46 ».

Ce n’est cependant pas l’Église qui agit sur les croyants, mais Jésus-
Christ qui agit sur l’Église en tant que communauté des croyants,
comme l’expriment les principes directeurs ecclésiologiques aux
§§ 62, 67 et 72 : « L’Esprit Saint est la puissance d’éveil dans laquelle
Jésus-Christ a créé et continue de renouveler son corps, c’est-à-dire sa
forme d’existence terrestre et historique, l’Église une, sainte, univer-
selle et apostolique 47 » (§ 62). « L’Esprit Saint est la puissance
vivifiante » par laquelle Jésus-Christ « fait croître, maintient et
ordonne [...] l’Église en tant que communion des saints et la rend
ainsi apte à la représentation provisoire [!] de la sanctification du
monde humain tout entier accomplie en lui48 » (§ 67). Enfin, l’Esprit
Saint est « la puissance éclairante du Seigneur vivant Jésus-Christ »
qui confie à son Église « le service de sa parole prophétique et ainsi la
représentation provisoire [!] de la vocation de tout le monde humain,
voire de toutes les créatures, qui s’est accomplie en lui49 » (§ 72).
L’existence et la mission de l’Église sont déterminées de manière
eschatologique, l’Église étant instituée pour témoigner à tous les
hommes et au monde que l’alliance « conclue en Christ entre Dieu
et l’homme est le sens premier et ultime de son histoire et que sa
révélation future est sa grande espérance, déjà effective et vivante ici et
maintenant 50 » (§ 72). Ainsi, l’ecclésiologie de Barth souligne encore
une fois le noyau christologique de sa pneumatologie, à savoir que
l’Esprit de Dieu est l’Esprit du Christ, ce qui est toutefois une
affirmation à développer de manière trinitaire.

4. Théologie du troisième article du symbole
de Nicée-Constantinople

Nous avons vu comment la théologie pneumatologique de Barth se
démarque du subjectivisme moderne d’inspiration néo-protestante.
La pneumatologie est également le champ où Barth s’est confronté sa
vie durant à Friedrich Schleiermacher. Contrairement à Emil

Thème

44 *

44 BARTH, Ibid., 231. Tr. fr., Ibid., p. 9.
45 BARTH, Ibid. 253. Tr.fr., Ibid., p.27.
46 BARTH, Ibid., Tr.fr., p. 28.
47 BARTH, KD IV/1, Zollikon-Zürich
1953, 718. Tr.fr., Quatrième volume, I,
***, p. 1.

48 BARTH, KD IV/2, Zollikon-Zürich
1955, 695. Tr.fr., Quatrième volume, II,
***, p. 1.
49 Karl BARTH, KD IV/3, 2e moitié,
Zollikon-Zurich 1959, 780. Tr. fr.,
Quatrième volume, III, ***, p. 1.
50 Ibid.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 44

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Brunner 51, l’un des principaux représentants de la théologie dialec-
tique aux côtés de Barth, ce dernier n’a pas conçu sa théologie comme
une plate antithèse de Schleiermacher, même si, vers la fin de sa vie, il
constate encore une fois, rétrospectivement, qu’après son tournant
théologique, il ne pouvait plus revenir à Schleiermacher, malgré toute
l’estime qu’il lui portait sur le fond52. Schleiermacher était et resta dès
lors le « vieil ami-ennemi » de Barth 53.

Sans vouloir combler le fossé qui s’est creusé entre Schleiermacher
et lui, Barth s’est toutefois demandé, dans sa célèbre postface à
l’édition Schleiermacher de Heinz Bolli en 1968, si l’on ne pouvait
pas éventuellement lire Schleiermacher autrement que comme le
fondateur de la théologie néo-protestante, qui réduisait toute théo-
logie à l’anthropologie et ne ferait en réalité que de la philosophie sous
le nom de théologie. Afin de clarifier objectivement sa relation avec
Schleiermacher, Barth esquisse « la possibilité d’une théologie du
Troisième article de Nicée-Constantinople, qui serait d’une manière
dominante et décisive, celle du Saint-Esprit 54 ». Il considère qu’il est
concevable « qu’une théologie du Saint-Esprit ait pu être la préoccu-
pation légitime dont Schleiermacher était difficilement conscient,
mais qui le dominait de fait, déjà dans son travail théologique. Et
pas seulement la sienne ! » Non seulement les piétistes, mais aussi les
rationalistes du XVIIIe siècle, les spiritualistes et les mystiques du
Moyen Âge, et même la mariologie de l’Église catholique romaine
− inacceptable pour les protestants − pourraient être appréciés à
partir de la préoccupation légitime d’une théologie du Saint-Esprit.

En ce qui concerne Schleiermacher, Barth se demande si l’esprit qui
anime l’homme, dont Schleiermacher parle théologiquement, est « un
esprit par excellence particulier, spécifique, se distinguant toujours de
tous les autres esprits, un esprit qu’il faut sérieusement appeler
“saint” », ou si, au contraire, il est « certes individuel, différencié,
mais agissant de manière universelle, tout en étant dans le détail une
dynamique spirituelle diffuse 55 ». Même si Barth souligne qu’il n’en a
pas encore fini avec Schleiermacher, il met en garde contre le malen-
tendu qui consisterait à penser qu’il fait un retour à Schleiermacher.
Même si Barth a flirté plus tard avec le concept d’une « théanthropo-

Ulrich
H.J.
Körtner

* 45

51 Emil BRUNNER, Die Mystik und das
Wort. Der Gegensatz zwischen moderner
Religionsauffassung und christlichem
Glauben dargestellt an der Theologie
Schleiermachers, Tübingen 1924. Et la
réponse critique de Karl BARTH, Nach-
wort, in : Schleiermacher-Auswahl. Mit
einem Nachwort von Karl Barth, ausge-

wählt von Heinz BOLLI, München/
Hamburg 1968, 290– 312, ici 296sq.
52 Voir BARTH, Postface (voir note 51),
298.
53 BARTH, Ibid., 300.
54 BARTH, Ibid., 311.
55 BARTH, Ibid., 309.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 45

« Viens, ô viens, Esprit de vie »



logie 56 », il continue à rejeter la possibilité de dissoudre la théologie
dans l’anthropologie et d’aplanir la différence entre l’esprit humain et
l’Esprit divin. « Comme si la pneumatologie était de l’anthropologie !
Comme si, au lieu d’envisager la possibilité d’une meilleure compré-
hension des préoccupations de Schleiermacher, j’avais rêvé de manière
tout à fait primitive d’une continuation de son propre chemin ! Je vous
mets en garde !57 » L’approche pneumatologique de Barth est et reste
donc théocentrique et non anthropologique.

Comme nous l’avons vu, la pneumatologie joue un rôle prépondérant
dans l’ensemble de la pensée théologique de Barth ainsi que dans la
conception de sa Dogmatique. Le jugement unilatéral selon lequel sa
théologie serait christocentrique ou même christomoniste ne rend pas
justice à sa pensée 58. Ceux qui lui reprochent le positivisme de la
révélation n’ont pas entendu le soupir dont Barth parlait déjà dans sa
conférence de 1922 citée au début de cet article : à la question de savoir
comment la révélation parvient précisément à l’homme, il ne peut y avoir
« qu’une réponse avant-dernière et précisément pas une dernière ». S’il
est question de la révélation de Dieu à titre de témoignage, c’est qu’un
« saut » a eu lieu, que l’on a « déjà franchi » au moment où l’on en prend
conscience 59. « Ce qui se trouve entre les deux ne peut pas être exprimé
et indiqué parce qu’il ne nous est pas révélé. Et cela ne nous est pas révélé
parce que c’est la révélation elle-même 60. » Mais le saut lui-même, au
sens de Kierkegaard, ne peut se rendre compréhensible. C’est précisé-
ment pour cette raison que la théologie pneumatique de Barth se
déplace, malgré toutes les apparences d’un positivisme irréductible de
la révélation, comme un oiseau dans l’air libre, porté par le vent du
Saint-Esprit, mais sans crispations face au risque d’une chute inévitable.

(Traduit de l’allemand par Françoise Brague. Titre original : „Komm, o komm, du
Geist des Lebens“− Zur Pneumatologie Karl Barths)

UlrichH.J. Körtner est Professeur à l’Institut de théologie systématique et de
science des religions, Faculté de théologie protestante, Université de
Vienne, Schenkenstraße 8-10, 1010 Vienne
Courrier électronique : ulrich.koertner@univie.ac.at
Homepage : https://etfst.univie.ac.at/ueber-uns/team/ulrich-koertner/

Thème

46 *

56 Voir Magdalene M. FRETTLÖH,
«Von weisheitlicher Theanthropologie
und vergnügten TheologInnen – oder :
der Heilige Geist als Tanzlehrer », in
Michael BEINTKER/GEORG PLASGER/
MICHAEL TROWITZSCH (Hg.), Karl
Barth als Lehrer der Versöhnung (1950-

1968). Vertiefung – Öffnung – Hoffnung,
Zurich 2016, 417-448.
57 BARTH, Postface (voir note 51), 312.
58 Voir OBST, Veni (voir note 8), 13.
59 BARTH, KD I/2 (voir note 17), 255.
Tr. fr., I/2§16, p. 29-30
60 Ibid., Tr. fr., p. 29-30.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 46

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023




