
«Vous avez reçu un esprit de fils »
Esprit saint et Tradition

Comment l’Esprit agit-il dans la Tradition de l’Église ? La réponse à
cette question a toujours semblé relever de la connaissance dogma-
tique. En d’autres termes, l’action de l’Esprit s’est trouvée située dans
une réflexion ecclésiologique où il apparaît comme le garant divin de
l’inerrance de l’Église : même au long des siècles, tout en mettant à
jour, en actualisant, en transmettant le noyau de la vérité révélée, elle
n’errera pas sur l’essentiel et le fondamental. Les débats théologiques
qui ont lieu dans ce cadre se sont concentrés sur la question de savoir
quel type de réalité est la Révélation de l’Évangile. Les débats sur
l’action de l’Esprit se sont centrés sur cette question : comment faut-il
concevoir l’action de l’Esprit, comment peut-elle être mesurée et selon
quels critères ; comment faut-il évaluer certaines traditions ou
certains témoignages en termes de valeur épistémologique à partir
de la pneumatologie, ou encore comment la plénitude de l’Esprit se
manifeste-t-elle dans les déclarations du Magistère par rapport au
sensus fidei des croyants (c’est-à-dire cette forme d’intuition de la foi
qui a été validée par la pneumatologie développée après le concile de
Trente).

Or cela ne revient pas à rejeter ces discussions et l’hypothèse de base
sur laquelle elles reposent (à savoir que l’action de l’Esprit Saint dans
la Tradition ecclésiale rend possible toute connaissance). Déjà saint
Jean considère l’Esprit comme « l’autre intercesseur », le Paraclet,
promis par Jésus et répandu après la Pâque, qui « conduira l’Église
à la vérité tout entière » (Jean 16, 13). La question de savoir comment
l’Esprit procède pour cette direction, qui revient à approfondir la
connaissance de la Révélation, a donné lieu à d’intenses spéculations
théologiques, tout à fait remarquables et importantes. Cependant, à y
bien regarder, n’y a-t-il pas là une certaine réduction de cette connais-
sance ?

Concrètement, ne faut-il pas voir dans le fait que l’action de l’Esprit
dans la Tradition soit traitée en termes de connaissance l’effet d’une
conception de la Révélation et de la Tradition qui repose elle-même
sur la connaissance ? * 47

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 47

Ursula
Schumacher



On peut s’interroger à ce sujet en réfléchissant sur le rôle de l’Esprit
saint. Il ne fait aucun doute que, dans la conception chrétienne,
l’action de l’Esprit a une dimension de connaissance − mais il
serait tout de même très réducteur, d’un point de vue pneumatolo-
gique, de ramener le fruit de l’Esprit à cette seule connaissance. Au
contraire, c’est dans les expériences de guérison, de consolation, de
renouvellement (Revival), de renforcement et surtout dans la réalité
de la grâce – l’inhabitation chez le juste qui devient Temple de
l’Esprit et enfant de Dieu – que la tradition spirituelle voit l’action
de la troisième personne de la Trinité. Dans les plus récents travaux
sur la grâce, c’est à partir de ces modes d’action qu’on attribue de
façon spécifique à l’Esprit l’éveil de l’amour dans l’homme, fonda-
mentalement comme une relation à Dieu marquée par l’amour, qui se
concrétise dans des relations interpersonnelles.

Mais quelles conséquences peut-on tirer pour interpréter le rôle de
l’Esprit dans la Tradition, si au lieu de partir de la connaissance on
considérait l’action de l’Esprit comme fondant une relation – fonda-
mentale aussi bien pour la connaissance que pour l’insertion concrète
de la foi dans l’action de l’homme ? Les réflexions suivantes veulent, à
partir de cette question, esquisser une perspective sur la plénitude de
l’Esprit dans la Tradition, qui complète (sans la remplacer !)
l’approche par la connaissance. Cette perspective n’est d’ailleurs pas
totalement absente de la réflexion catholique sur la Tradition, on la
retrouve régulièrement dans le débat théologique post-conciliaire,
mais on en trouve des traces bien avant dans la réflexion catholique
sur la Tradition, même si cette présence reste insuffisante. C’est
pourquoi nous allons essayer de comprendre la Tradition à partir
d’un concept peu utilisé, en termes de théorie de la communication
dans une optique spécifiquement relationnelle (chapitre 1), avant de
nous interroger 1 sur l’action de l’Esprit dans la tradition selon une
interprétation à la fois personnelle et relationnelle (chapitre 2).

Thème

48 *

1 Voir par exemple Hermann J. POTT-
MEYER, Die Suche nach der verbindlichen
Tradition und die Traditionalistische
Versuchung der Kirche, in : Dietrich
WIEDERKEHR (Hg.), Wie geschieht
Tradition ? Überlieferung im Lebensprozess
der Kirche (= QD 133), Fribourg/Br.-
Bâle-Vienne 1991, p. 102. [À la théorie
critique de l’École de Francfort, le philo-
sophe allemand Jürgen Habermas (né en
1929) a substitué une théorie de l’« agir
communicationnel », où la communica-
tion n’est pas un échange d’informations,

mais l’activité élémentaire par laquelle
deux ou plusieurs sujets sont capables
de se mettre spontanément d’accord sur
un projet d’action commune ou sur une
réalité partagée (Théorie de l’agir commu-
nicationnel, 1981, trad. fr. 1987, rééd.
Fayard, 2001 pour le t. I, Fayard, 1997
pour le t. II). On pourra lire le débat
organisé en 2004 par l’Académie catho-
lique de Bavière entre Jürgen Habermas
et Joseph Ratzinger, Raison et religion. La
dialectique de la sécularisation, Paris,
Salvator, 2010 (NdT)].

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 48

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



1. Tradition et relation :
esquisse d’une compréhension de la Tradition
selon la théorie de la communication

La Tradition désigne, à partir du latin tradere, le fait de transmettre.
Mais qu’est-ce qui, concrètement, est transmis, remis, confié dans la
Tradition de l’Église catholique ? La réponse fondamentale réside
sans doute en ce que l’objet de la Tradition est tout d’abord la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ 2. Il est donc logique de
commencer par le point de référence de toute la théologie récente
de la Révélation : la constitution sur la Révélation du concile
Vatican II, Dei Verbum.

Sur la manière dont Vatican II a interprété la Tradition, on a
souvent parlé d’un changement de paradigme : dans les textes conci-
liaires, une définition de la Révélation reposant sur la théorie de
l’instruction à savoir la communication de vérités propositionnelles est
abandonnée au profit d’une interprétation de la Révélation à partir
d’une théorie de la communication, où la Révélation est comprise
comme essentiellement la communication de Dieu lui-même en Jésus
Christ − selon la formulation du Concile, la Révélation signifie donc
que « les hommes, par le Christ, le Verbe fait chair, accèdent dans
l’Esprit Saint, auprès du Père [...]. Par cette révélation, le Dieu
invisible s’adresse aux hommes en son surabondant amour comme
à des amis, il s’entretient avec eux pour les inviter et les admettre à
partager sa propre vie » (DV 2). De ce point de vue, « la réalité qui se
produit dans la Révélation chrétienne [...] n’est rien ni personne
d’autre que le Christ lui-même 3 », et il est vrai que « l’idée d’une
Révélation qui ne procurerait pas en même temps le salut serait une
abstraction et n’aurait rien à voir avec la foi chrétienne 4 ». Ainsi le
Concile formule une définition relationnelle de la Révélation : selon Dei
Verbum, la Révélation signifie que Dieu lui-même se tourne vers
l’homme et se communique, l’appelle dans une relation − comme
enfant, comme ami, comme frère et sœur du Christ.

Il n’est plus guère nécessaire de mentionner que, face à une telle
conception personnelle et relationnelle de la Révélation, « la réception
de phrases isolées est secondaire 5 » et qu’une limitation unilatérale à

* 49

Ursula
Schumacher

2 Voir Communio 253, sept.-oct. 2017 :
La tradition (NdT).
3 Joseph RATZINGER, Ein Versuch zur
Frage des Traditionsbegriffs , in :
J. RATZINGER – Karl RAHNER, Offenba-
rung und Überlieferung (= QD 25),
Fribourg/Br.-Bâle-Vienne 1965, p. 39.

4 Henri de LUBAC, La Révélation divine.
Commentaire de la préface et du premier
chapitre de la constitution dogmatique
Dei Verbum du Concile Vatican II,
Paris, Cerf, [1968] 2006 (t 4 des
Œuvres complètes).
5 RATZINGER, Versuch, op.cit., p. 39.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 49

« Vous avez reçu un esprit de fils »



des interprétations de la Révélation fondées sur la théorie de l’ins-
truction constituerait donc une réduction du point de vue de la
théologie de la Révélation ; il s’agit là d’une conviction fondamentale
de la théologie postconciliaire. Les conséquences de ce changement de
paradigme de la théologie de la Révélation pour la compréhension de
la Tradition semblent toutefois moins présentes dans le quotidien de
l’herméneutique catholique. Si les processus de la Tradition sont
fondamentalement orientés vers la transmission de la Révélation et si
la Révélation est comprise dans son essence comme personnelle et
relationnelle, alors la même compréhension doit aussi s’appliquer à la
notion de Tradition − une perspective qui est aussi clairement
évoquée dans Dei Verbum.

La notion de «Tradition » semble pourtant, dans un premier temps,
plutôt fermée à un tel déplacement d’une théorie de l’instruction à une
théorie de la communication. De prime abord, la Tradition est en effet
clairement définie et souvent utilisée dans l’herméneutique théolo-
gique pour désigner l’ensemble des croyances et des témoignages de foi
élaborés au cours de l’histoire de la théologie dans le contexte de leur
transmission diachronique. D’autre part, Walter Kasper se demande, à
partir d’une étude approfondie des différentes esquisses de la notion
de Tradition, si celle-ci est vraiment aussi claire qu’elle le paraît
souvent dans le maniement théologique ; Kasper parle même,
contre cette impression et sur l’arrière-plan des développements
conceptuels depuis le XIXe siècle, d’un «manque de clarté de la
notion de Tradition 6 ». Le concept de Tradition, à première vue si
clair, est donc qualifié comme un concept théologique qui a au plus
haut point besoin d’être clarifié et qui continuera à l’être. On peut en
effet se demander si la notion de Tradition n’est pas encore trop
souvent utilisée dans le discours théologique en la limitant à la
transmission de contenus propositionnels de la foi ou du moins
− avec une certaine tendance extrinsèque − à la transmission de
données objectivables. C’est encore le cas lorsque l’on évite un rétré-
cissement conceptuel cognitif au sens strict du terme en considérant
comme tradendum, c’est-à-dire comme objet de la Tradition ecclé-
siale, des coutumes, des pratiques ou des attitudes de foi − ou, plus
généralement, « un schéma culturel de symboles, d’enseignements,
d’histoires, de règles, de convictions, de visions, d’idéaux d’action, de
messages, de valeurs, de limites (en matière d’identité, de vérité,

50 *

Thème

6 Walter KASPER, Schrift – Tradition –
Verkündigung, in Evangelium und Dogma.
Grundlegung der Dogmatik (= Gesammelte
Schriften 7), Fribourg/Br.-Bâle-Vienne
2015, p. 395 ; voir également : « Partout,

le concept de Tradition reste étrangement
vague et indéterminé », Walter KASPER,
Tradition als Erkenntnisprinzip. Systemati-
sche Überlegungen zur theologischen Rele-
vanz der Geschichte, in Ibid., p. 484.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 50

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



d’éthique, de compétence, de pouvoir, etc.) 7 ». Ici aussi, on est
toujours en présence d’une compréhension qui essaie d’objectiver
ce qui est transmis par l’Esprit à travers la Tradition de l’Église.
Certes, le processus de transmission peut parfois être qualifié, en
référence à Vatican II, d’événement sacramentel 8, transcendantal 9,
communicatif 10 ou même (ce qui se rapproche le plus de ce dont nous
parlons) d’événement relationnel 11. Dans l’ensemble, l’importance des
relations comme aspect central de la Tradition devrait être soulignée
beaucoup plus que ce n’est le cas dans l’usage quotidien de la notion
de Tradition.

Et une telle interprétation de la « Tradition », conçue de manière
personnelle et relationnelle, est tout à fait dans la ligne deDei Verbum
qui commence en citant saint Jean :

Nous vous annonçons la vie éternelle qui était auprès du Père et
qui nous est apparue : ce que nous avons vu et entendu, nous
vous l’annonçons, afin que vous soyez en communion avec nous
et que notre communion soit avec le Père et avec son Fils Jésus
Christ (DV 1 avec référence à 1 Jean 1, 2s.).

La proclamation est donc au service de l’ouverture d’une relation
avec Dieu et le Christ. C’est ce que confirme DV 6 en affirmant que
« par la Révélation divine, Dieu a voulu se manifester et se commu-
niquer lui-même ainsi que manifester et communiquer les décrets
éternels de sa volonté concernant le salut des hommes, “à savoir de

Ursula
Schumacher

* 51

7 Bernhard FRESACHER, Gedächtnis im
Wandel. Zur Verarbeitung von Traditions-
brüchen in der Kirche (= Salzburger theo-
logische Studien 2), Innsbruck-Vienne
1996, p. 330 ; voir aussi Dietrich
WIEDERKEHR, Das Prinzip Überlieferung,
in : Walter KERN - Hermann J. POTT-
MEYER - Max SECKLER (Hg.), Handbuch
der Fundamentaltheologie, Bd. 4 : Traité
d’épistémologie théologique avec partie
finale. Réflexion sur la théologie fondamen-
tale, Tübingen-Bâle 22000, p. 71, où le
tradendum est défini comme suit : « La
parole de la prédication et de la confession
de foi, l’instruction pratique et la pratique
de la foi du disciple et de la communauté
fraternelle, le langage de la prière et les
rites liturgiques de la communauté ».
8 Voir par exemple Siegfried WIEDEN-
HOFER, Die Tradition in den Traditionen.
Kirchliche Glaubensüberlieferung im Span-
nungsfeld kirchlicher Strukturen, in :
Dietrich WIEDERKEHR (Hg.), Wie

geschieht Tradition ? Überlieferung im
Lebensprozess der Kirche (= QD 133),
Fribourg/Br.-Bâle-Vienne 1991, p. 146-
151.
9 Voir Peter HÜNERMANN, Tradition –
Einspruch und Neugewinn. Versuch eines
Problemaufrisses, in : Dietrich WIEDER-
KEHR (Hg.), Wie geschieht Tradition ?
Überlieferung im Lebensprozess der Kirche
(= QD 133), Fribourg/Br.-Bâle-Vienne,
p. 45-68.
10 Voir à titre d’exemple FRESACHER,
Gedächtnis (voir n. 6), 298-302.
11 Voir Martin KIRSCHNER, Lebendige
Tradition im Ereignis des Geistes. [La
prétention à la validité de la foi dans la
réception du Concile Vatican II], dans :
Guido BAUSENHART - Margit ECKHOLT
- Linus HAUSER (éd.), Zukunft aus der
Geschichte Gottes. Theologie im Dienst an
einer Kirche für morgen. FS Peter HÜNER-
MANN, Fribourg/Br.-Bâle-Vienne, 2014,
p. 300.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 51

« Vous avez reçu un esprit de fils »



leur donner part aux biens divins qui dépassent toute pénétration
humaine de l’esprit 12” ».

À partir de Dei Verbum, la Tradition peut donc être conçue comme
« l’auto-transmission permanente de Dieu par Jésus-Christ dans
l’Esprit Saint pour notre salut 13 » ou comme « l’ensemble du mystère
de la présence du Christ 14 » ; elle n’est donc, selon son contenu
essentiel, rien d’autre que l’événement continu de l’auto-communi-
cation de Dieu à l’homme, et doit pour cela être interprétée de
manière résolument christocentrique : Jésus-Christ lui-même « est
la personne, l’acte et le contenu de la Tradition 15 » − et elle a
ainsi, dans la mesure où la présence de Jésus-Christ doit être comprise
après Pâques comme opérée par l’Esprit, également une dimension
pneumatique indéniable. « La Tradition est l’auto-transmission de
Jésus-Christ dans l’Esprit en vue d’une présence constante dans
l’Église 16 », comme l’a formulé Walter Kasper de façon pertinente.

Une telle compréhension personnelle et relationnelle de la Tradi-
tion se reflète dans les théologies de la transmission, par exemple
lorsque l’on parle de «Tradition » au singulier 17 et que l’on remet
ainsi en question une présentation fragmentée du tradendum dans des
croyances individuelles. Elle peut aussi se rattacher à la distinction
entre Tradition verbale et Tradition réelle, dans la mesure où le
terme de Tradition réelle peut être compris comme la « transmission
de la communion avec Dieu et entre les hommes 18 » ou « le don de soi
du Christ dans l’homme en tant que demeure du Christ (par son
Esprit Saint et les deux dons de la grâce) 19 », tandis que la Tradition
verbale désigne l’ensemble des témoignages de foi explicites par
lesquels la Tradition réelle est transmise.

Une compréhension personnelle et relationnelle de la Tradition
peut également, à la suite d’un essai de Hans Urs von Balthasar,
se référer à la base latine du mot «Tradition » : pour Balthasar, le (se)

Thème

52 *

12 Conc. Vat. I, Const. dogm. De fide
cath., chap. 2, Sur la révélation : Denz.
1786 (3005).
13 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
14 RATZINGER,Versuch (voir n. 3), p. 45.
15 KASPER, Tradition (voir n. 6), 501 ;
voir Konrad HILPERT, « “Mit der Tradi-
tion im Einklang”. Über Berechtigung
und Missverständnisse einer theologi-
schen Denkform », in Münchener theolo-
gische Zeitschrift 60 (2009) p. 272.
16 KASPER, Schrift – Tradition (voir n. 6),
501.

17 Voir par exemple KASPER, Schrift –
Tradition (voir n. 6), p. 396.
18 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
19 Peter LENGSFELD, Tradition. Tradition
und Schrift in der evangelischen und katholi-
schen Theologie der Gegenwart (= Konfes-
sionskundliche und kontroverstheologische
Studien 3), Paderborn 1960, p. 67 ; voir
aussi : [« Jésus s’annonce lui-même par la
parole des apôtres et transmet ainsi sa
grâce et donc lui-même aux chrétiens »],
ibid. p. 68 ; voir en outre KASPER, Schrift –
Tradition (voir n. 6), p. 501.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 52

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



tradere, (se) remettre se réfère à la conception et à la mort comme les
deux actes-clés de la remise de soi pour un être humain 20 ; le
théologien suisse parvient ainsi à une interprétation théologique de
la Tradition qui comprend la kénose comme une dimension fonda-
mentale. « Dieu donne son Fils : dans le sein obscur, dangereux et
puissant du monde. C’est ici que se trouve le mot Tradition 21. » Dieu
se livre à l’homme, se remet à l’homme, veut être accueilli et accepté
par l’homme. L’Incarnation, en tant que point de départ et fonde-
ment de l’auto-communication de Dieu dans sa Parole, apparaît ainsi
comme une partie constituante de la Tradition. Rappelons ici que
Balthasar, en parlant d’inversion trinitaire, a attiré l’attention sur la
dimension pneumatologique fondamentale de l’Incarnation et de l’événe-
ment du Christ. Or cet événement, aussi fondé soit-il dans l’Incarna-
tion, ne peut pas être conçu historiquement de manière ponctuelle,
mais est répandu sur l’ensemble de l’histoire de l’humanité :

Dans la théologie chrétienne, l’acte et l’objet de la Tradition coïn-
cident dans leur dernière raison. Ce n’est pas un contenu quel-
conque − peut-être très vénérable − qui est transmis pour être
conservé, mais la transmission elle-même qui se transmet : Dieu est
lui-même ce qui se donne22.

Une telle compréhension de la Tradition, conçue sur le plan
personnel, sur le plan de la communication ou, plus précisément
encore, sur le plan de la théorie de la relation, ne comprendra donc
rien d’autre, en fin de compte et en profondeur, sous ce terme que la
transmission d’une relation avec Dieu. L’objet et le but de la Tradition
sont finalement que l’appel de Dieu à la relation− qui s’adresse à
chaque être humain dans l’histoire de l’humanité et que Dieu a rendu
manifeste dans l’événement du Christ avec une validité irréversible et
une ouverture profonde − atteigne les hommes à travers l’histoire
continue de telle sorte qu’ils puissent s’ouvrir à lui. C’est donc la mise
en valeur d’une offre relationnelle qui est transmise. Dans cette
optique, la Tradition peut être définie comme la transmission −
rendue possible par des formes ecclésiales de relation, façonnée par
des formes concrètes de langage et d’action des réalisations ecclésiales
et opérée par le Saint-Esprit − de la possibilité pour les hommes d’entrer
en relation explicite avec le Dieu annoncé par Jésus-Christ.

Ursula
Schumacher

* 53

20 Voir H. U. von BALTHASAR, Im
Strom fließt die Quelle, dans : Leonhard
REINISCH (éd.), Vom Sinn der Tradition,
Munich 1970, p. 89-105. (repris dans
Homo creatus est [Skizzen zur Theologie
V], Einsiedeln, 1986, sous le titre Tradi-
tion, NdT)

21 BALTHASAR, Strom (voir note 20),
p. 95 ; voir aussi le discours de Ratzinger
sur la kénose comme « “paradosis” origi-
nelle », RATZINGER, Versuch (voir n. 3),
p. 45.
22 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 53

« Vous avez reçu un esprit de fils »



Lorsque l’on parle de Tradition en théologie, cette dimension ne
doit pas être négligée. Elle se situe en amont de tout ce qui est compris
par ailleurs sous le concept de Tradition, en le fondant, en le rendant
possible et en l’expliquant, elle peut donc être qualifiée de raison
formelle de la Tradition et représente par conséquent aussi le critère à
l’aune duquel les processus de Tradition doivent être mesurés. La
dimension de la vérité et de la parole, qui englobe sans aucun doute
les événements de la Révélation et de la Tradition, n’a pas non plus
été conçue par le Concile comme une simple manière de dire, mais de
manière personnelle et christocentrique : Jésus-Christ, le Logos
incarné, est in persona la vérité éclatante de la Révélation elle-
même (DV 2). Lorsque le Concile parle ensuite de « l’obéissance
de la foi » au Dieu qui se révèle (DV 5), la dimension personnelle de
l’orientation vers le Christ, d’où découlent à leur tour les aspects
propositionnels de la foi, y est fondamentalement présente. Et même
le rôle constitutif du magistère ecclésiastique, qui selon DV 7 a été
institué « [afin que] l’Évangile soit conservé à jamais intact et vivant
dans l’Église », doit être considéré à la lumière de l’interprétation
relationnelle précédente de l’événement de la Tradition. Toute l’acti-
vité de l’Église et, de manière spécifique, le service d’actualisation,
d’interprétation et d’orientation du magistère ecclésiastique visent à
conduire les hommes vers une relation avec le Dieu qui offre une
relation. La transmission des confessions de foi et la présentation
d’interprétations autorisées de la foi chrétienne sont au service de cet
objectif. Formulé encore une fois différemment :

La Tradition verbale exerce sa fonction de médiation lorsqu’elle
conduit à la Tradition réelle, à [...] l’entrée en communion avec
Dieu et entre nous23.

Mais la Tradition verbale n’est pas seulement un instrument au
service de la Tradition réelle, la Tradition réelle est aussi, à l’inverse,
une raison de vivre, un filigrane et une mesure de la Tradition verbale,
elle est donc une condition herméneutique de la connaissance de la
vérité par l’Église − et en même temps une condition de possibilité
pour la dimension innovante des processus de la Tradition 24.

Ainsi la Tradition se présente à plusieurs égards comme un
processus marqué par une relationalité − à concevoir de manière
pneumatologique. L’orientation de la Tradition vers la transmission

Thème

54 *

23 POTTMEYER, Versuche (voir note 1),
p. 104.
24 Voir Peter HENRICI, « La Tradition –
De l’implicite vécu à l’explicite connu. Une

relecture de Maurice Blondel, Histoire et
Dogme » Communio 253 sept.-oct. 2017,
p. 47-58.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 54

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



d’une relation avec Dieu est centrale et fondamentale. Au-delà de cet
aspect fondamental, la Tradition peut être considérée comme un
réseau complexe de relations qui se déroulent entre différents champs
de tension − les facettes individuelles et socio-ecclésiales de la Tradi-
tion, un niveau de relation horizontal et vertical ainsi que des aspects
constitutifs et consécutifs, c’est-à-dire des conditions et des effets des
processus de Tradition : la condition de base de tout processus de
Tradition est d’abord la relation personnelle à Dieu des individus
actifs dans la Tradition − une relation qui doit être considérée à la
fois de manière incontournable et essentielle comme une donnée
ecclésialement constituée, c’est-à-dire intégrée dans un réseau de
relations ecclésiales et communautaires ; la relation à Dieu est néces-
sairement corrélée à l’intégration dans la communio sanctorum. Les
activités ecclésiales et, plus précisément, les rencontres interperson-
nelles dans l’Église font partie des processus de la Tradition dans la
mesure où l’entrée dans une relation avec Dieu ne se fait pas par une
rencontre avec Dieu vide de monde et de communauté, mais est, en
règle générale, socialement médiatisée : la foi vient de l’écoute et
présuppose fondamentalement la relation avec d’autres personnes
− une confiance interpersonnelle, une ouverture aux convictions
authentiques d’autrui jugées dignes de foi, des processus de témoi-
gnage et de transmission de la foi organisés par l’Église. L’orientation
des processus de Tradition est également mal interprétée si elle se
limite à l’intériorité privée de la relation à Dieu constituée par
l’événement de la transmission. Ici aussi, il faut tenir compte de la
dimension ecclésiale et communautaire du réseau de relations, tant
horizontalement que verticalement : le processus de transmission d’une
relation à Dieu engendre à son tour des processus relationnels au sein de
l’Église, et il s’ensuit une édification de la communauté ecclésiale en tant
que communauté des personnes liées à Dieu.

2. Le Saint-Esprit dans la Tradition

Mettre l’accent sur la dimension relationnelle de la Tradition revient
à retrouver un postulat fondamental du christianisme déjà formulé
par Walter Kasper :

Il s’agit de rompre avec les formes de transmission actuelles, afin de
dire d’une manière nouvelle ce qu’elles signifient. Une certaine
réduction des nombreuses Traditions à leur message central escha-
tologique semble inévitable25.

Ursula
Schumacher

* 55
25 KASPER, Schrift – Tradition (voir
n. 6), p. 405.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 55

« Vous avez reçu un esprit de fils »



Or ce message eschatologique central est que, par la Tradition, les
hommes sont à chaque fois appelés à entrer dans une nouvelle relation
avec le Dieu qui se tourne vers eux dans l’amour. Comprendre la
Tradition de la sorte renvoie dans tous les cas à une pneumatologie 26
en ouvrant un accès spécifique à l’action de l’Esprit dans la Tradition,
sans nier pour autant sa dimension de connaissance, mais ne la plaçant
pas pour autant au centre, ne l’absolutisant pas, mais considérant les
relations engendrées par l’Esprit comme une condition constitutive et
transcendantale de la Tradition, la présence active de l’Esprit dans
l’histoire de l’humanité qui ouvre et approfondit les relations hori-
zontalement et verticalement.

Il s’agit là d’un aspect fondamental de ce qui a été, dans toute
l’histoire de la théologie, considéré comme une spécificité de l’action
de l’Esprit.

«Déjà au niveau intra-trinitaire, l’Esprit est la communion du Père et
du Fils. Puisque Dieu nous a ouvert sa vie, l’Esprit est, du point de vue
de l’économie du salut, le principe de la communion de l’Église 27 »
et aussi le principe de l’inclusion de chacun dans sa relation avec le
Dieu trinitaire. D’un point de vue biblique déjà, le Saint-Esprit peut
être considéré comme la force qui permet aux hommes d’accepter
l’offre de relation divine irrévocablement promise en Christ.

Paul écrit à la communauté romaine :

«Vous avez reçu l’Esprit d’adoption, par lequel nous crions : Abba,
Père ! » (Romains 8, 15).

C’est donc dans l’Esprit que l’homme devient enfant de Dieu ;
l’Esprit est la force qui permet de répondre à l’attention de Dieu.
Malgré l’oubli de l’Esprit en Occident, on a toujours retrouvé cette
conception dans la théologie de la grâce : l’Esprit saint, le lien d’amour
entre le Père et le Fils, apparaît comme la personne divine à laquelle,
dans l’économie du salut, on attribue (au moins par appropriation)
l’éveil de l’amour dans l’homme et l’inhabitation, qui introduit dans la
communion avec Dieu et nous rend enfants de Dieu.

La dimension pneumatologique de la compréhension de la Tradition
comme nous l’avons esquissée est donc évidente : dans la mesure où
l’Esprit saint relie l’homme à Dieu, il doit être considéré comme le
véritable porteur, le sujet essentiel du processus de Tradition. Si la

Thème

56 *

26 Voir à titre d’exemple DV 5.8 sv. 27 M. FIGURA, « L’action de l’Esprit dans
l’Église », Communio 1998, 1-2, p. 71-84.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 56

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023



Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que celle-ci est
transmise après Pâques par l’Esprit, qui est le gage promis par Jésus-
Christ de sa permanence, alors la Tradition est un processus pneuma-
tologique. Et si les processus de la Tradition peuvent être décrits
comme un réseau de relations horizontales et verticales, alors l’Esprit
agit dans cet entrelacement de relations qui constitue les processus de
Tradition : il ouvre les hommes à la relation à Dieu, il donne des
impulsions nécessaires pour prendre le chemin vers cette relation
(l’initium fidei de la théologie traditionnelle de la grâce), il fait
connaître la volonté de Dieu aux hommes, il fait naître et croître la
foi, l’espérance et l’amour chez les hommes qui s’y ouvrent, il
rassemble en communauté les hommes qui se laissent accueillir par
Dieu dans l’amour, il provoque l’unité de cette communauté, il
accompagne le chemin de foi dans la communion ecclésiale vers un
approfondissement toujours plus grand de la relation avec Dieu, une
compréhension toujours plus profonde de la volonté et du langage de
Dieu, il libère l’homme pour qu’il transmette l’amour reçu dans le
contexte interpersonnel, et délie aussi la langue pour la confession de
foi et le témoignage, qui permet à son tour à la chaîne de l’Esprit Saint
de continuer à se développer. Celui qui boit vraiment à la source, l’eau
devient en lui « une source qui jaillit dans la vie éternelle 28 », et « [que]
la Tradition active et passive, la boisson et les sources elles-mêmes
puissent être une seule chose, c’est [...] le mystère de l’Esprit Saint29 ».

Dans une perspective de théologie trinitaire, il convient de prendre
avec précaution ces explications « pneumatocentriques » : l’action de
l’Esprit dans la Tradition doit être comprise théologiquement comme une
action en association avec le Père et le Fils, et non comme une action isolée.
L’Esprit agit toujours en tant qu’Esprit du Père et du Fils, ou – pour
le dire de façon plus précise – il agit certes de manière spécifique à la
Personne, mais ensemble avec le Père et le Fils, à partir du potentiel
d’action de l’unique essence divine. Cette conviction théologique
coïncide avec le témoignage biblique qui, non seulement pense
Jésus de Nazareth comme le porteur eschatologique de l’Esprit par
excellence, dans un état de plénitude profonde absolument fonda-
mental pour son action 30, mais qui comprend la présence permanente

Ursula
Schumacher

* 57

28 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.
29 BALTHASAR, Ibid.
30 Voir Eve-Marie BECKER, « Jesus
Christus und der Geist Gottes. Neutes-
tamentliche Denkansätze zu einer chris-
tusbezogenen Pneumatologie », in :
B. Dahlke/C. Dockter/A. Langenfeld
(éd.), Christologie im Horizont pneumato-

logischer Neuaufbrüche. Bestandsauf-
nahmen und Perspektiven (QD 325 ;
Freiburg etc., 2022), p. 95-118 ; Heribert
MÜHLEN, Das Christusereignis als Tat des
Heiligen Geistes, in : Johannes FEINER -
Magnus LÖHRER (Hg.), Mysterium
Salutis. Grundriss heilsgeschichtlicher
Dogmatik, vol. III/2 : Das Christusereignis,
Einsiedeln-Zürich-Cologne, p. 513-545.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 57

« Vous avez reçu un esprit de fils »



du Christ dans l’Église, au-delà de la mort, de la résurrection et de
l’ascension, comme une réalité engendrée par l’Esprit. Les paroles
johanniques du Paraclet (Jean 14, 17.26 ; 15, 26 sqq. ; 16, 8-15)
expriment de manière particulière la confiance des premiers chrétiens
dans le fait que Jésus Christ continue à guider et à diriger, à fortifier et
à guérir, même après la fin de sa vie terrestre, même si c’est sous une
nouvelle forme − rendue présente par l’Esprit. Esprit qui l’a déjà
rempli et poussé durant sa vie, qui est la force porteuse dans la
Résurrection en tant que dispensateur de vie (voir Romains 8, 11)
et qui, après Pâques, rend à nouveau présent dans l’Église celui qui a
été élevé sur la Croix. L’action de Jésus et l’action de l’Esprit ne
peuvent donc pas être séparées l’une de l’autre, et encore moins
opposées – la présence de l’Esprit n’implique justement pas l’absence,
mais bien plutôt la présence du Christ. Mais si la «Tradition » signifie la
permanence du Christ parmi les hommes et que la poursuite et
l’animation de l’événement du Christ à travers le temps sont une
réalité engendrée par l’Esprit, alors c’est bien parce que le Crucifié-
Ressuscité-Exalté envoie lui-même l’Esprit en association avec le
Père. Dans sa tentative de dégager la substance fondamentale de la
notion de Tradition, Balthasar fait référence à la mort de Jésus Christ
qui expire l’Esprit (Jean 19, 30), « dans cet acte de remise de soi, dans
lequel il remet son propre Esprit, tradidit Spiritum 31 » − une formu-
lation qui ne se réfère pas seulement à la mort de Jésus, mais aussi à
l’ouverture d’un processus de transmission de l’Esprit saint. C’est
cette permanence relationnelle du Christ parmi les hommes, portée et
rendue possible par l’Esprit qu’on appelle : la Tradition.

(Traduit et adapté de l’allemand par Jean-Robert Armogathe. Titre original : “Ihr habt
den Geist der Kindschaft empfangen ». Überlegungen zur pneumatologischen
Dimension kirchlicher Traditionsprozesse).

Ursula Schumacher (née en 1979) est professeur de dogmatique à l’Uni-
versité de Lucerne depuis 2022, après avoir enseigné à la Pädagogische
Hochschule de Karlsruhe.

Thème

58 *

31 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 104.

Communio_285_U9_23005 - 24.1.2023 - 14:22:58 - page 58

communio * XLVIII, 1 * janvier-février 2023




