«Vous avez recu un esprit de fils » @ Ursula

Esprit saint et Tradition

Comment |'Esprit agit-il dans la Tradition de I'Eglise ? La réponse 4
cette question a toujours semblé relever de la connaissance dogma-
tique. En d'autres termes, I'action de I’Esprit s'est trouvée située dans
une réflexion ecdeswloglque ot il apparait comme le garant divin de
l'inerrance de lEghse méme au long des siécles, tout en mettant a
jour, en actualisant, en transmettant le noyau de la vérité révélée, elle
n'errera pas sur l'essentiel et le fondamental. Les débats théologiques
qui ont lieu dans ce cadre se sont concentrés sur la question de savoir
quel type de réalité est la Révélation de IEvanglle. Les débats sur
l'action de I'Esprit se sont centrés sur cette question : comment faut-il
concevoir l'action de I'Esprit, comment peut-elle étre mesurée et selon
quels critéres; comment faut-il évaluer certaines traditions ou
certains témoignages en termes de valeur épistémologique A partir
de la pneumatologie, ou encore comment la plénitude de I'Esprit se
manifeste-t-elle dans les déclarations du Magistére par rapport au
sensus fidei des croyants (c'est-a-dire cette forme d'intuition de la foi
qui a été validée par la pneumatologie développée apres le concile de
Trente).

Or cela ne revient pas a rejeter ces discussions et I'hypothése de base
sur laquelle elles reposent (2 savoir que I'action de 'Esprit Saint dans
la Tradition ecclésiale rend possible toute connaissance). Déja saint
Jean considére 'Esprit comme «l'autre intercesseur », le Paraclet,
prorms par Jésus et répandu apres la Pique, qu1 « conduira lEghse
a la vérité tout entiére » (Jean 16, 13). La question de savoir comment
IEsprit procéde pour cette direction, qui revient a approfondir la
connaissance de la Révélation, a donné lieu 4 d'intenses spéculations
théologiques, tout 4 fait remarquables et importantes. Cependant, 3y
bien regarder, n'y a-t-il pas I une certaine réduction de cette connais-
sance ?

Concrétement, ne faut-il pas voir dans le fait que I'action de I'Esprit
dans la Tradition soit traitée en termes de connaissance I'effet d'une
conception de la Révélation et de la Tradition qui repose elle-méme
sur la connaissance ?

Schumacher

o 47



48 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

On peut s'interroger 4 ce sujet en réfléchissant sur le role de I'Esprit
saint. Il ne fait aucun doute que, dans la conception chrétienne,
l'action de I'Esprit a une dimension de connaissance — mais il
serait tout de méme trés réducteur, d'un point de vue pneumatolo-
gique, de ramener le fruit de I'Esprit A cette seule connaissance. Au
contraire, cest dans les expériences de guérison, de consolation, de
renouvellement (Revival), de renforcement et surtout dans la réalité
de la grice — linhabitation chez le juste qui devient Temple de
I'Esprit et enfant de Dieu — que la tradition spirituelle voit 'action
de la troisiéme personne de la Trinité. Dans les plus récents travaux
sur la grice, cest A partir de ces modes d’action qu'on attribue de
facon spécifique a I'Esprit I'éveil de I'amour dans 'homme, fonda-
mentalement comme une relation 3 Dieu marquée par 'amour, qui se
concrétise dans des relations interpersonnelles.

Mais quelles conséquences peut-on tirer pour interpréter le role de
I'Esprit dans la Tradition, si au lieu de partir de la connaissance on
considérait I'action de I'Esprit comme fondant une relation — fonda-
mentale aussi bien pour la connaissance que pour 'insertion concrete
de la foi dans l'action de 'homme ? Les réflexions suivantes veulent, 2
partir de cette question, esquisser une perspective sur la plénitude de
I'Esprit dans la Tradition, qui compléte (sans la remplacer!)
'approche par la connaissance. Cette perspective n'est d'ailleurs pas
totalement absente de la réflexion catholique sur la Tradition, on la
retrouve réguliérement dans le débat théologique post-conciliaire,
mais on en trouve des traces bien avant dans la réflexion catholique
sur la Tradition, méme si cette présence reste insuffisante. C'est
pourquoi nous allons essayer de comprendre la Tradition A partir
d'un concept peu utilisé, en termes de théorie de la communication
dans une optique spécifiquement relationnelle (chapitre 1), avant de
nous interroger' sur l'action de I'Esprit dans la tradition selon une
interprétation A la fois personnelle et relationnelle (chapitre 2).

1 Voir par exemple Hermann g POTT- mais l'activité élémentaire par laquelle

MEYER, Die Suche nach der ver
Tradition und die Traditionalistische
Versuchung der Kirche, in: Dietrich
WIEDERKEHR (Hg.), Wie geschieht
Tradition > Uberlieferung im Lebensprozess
der Kirche (= QD 133), Fribourg/Br.-
Bile-Vienne 1991, p. 102. [A la théorie
critique de I'Ecole de Francfort, le philo-
sophe allemand Jiirgen Habermas &é en
1929) a substitué une théorie de I'«agir
communicationnel », oli la communica-
tion n'est pas un échange d'informations,

indlichen  deux ou plusieurs sujets sont capables

de se mettre spontanément d'accord sur
un projet d'action commune ou sur une
réalité partagée (Théorie de l'agir commu-
nicationnel, 1981, trad. fr. 1987, rééd.
Fayard, 2001 pour le t. I, Fayard, 1997
pour le t. II). On pourra lire le débat
organisé en 2004 par I'Académie catho-
lique de Baviére entre Jiirgen Habermas
et Joseph Ratzinger, Raison et religion. La
dialectique de la sécularisation, Paris,
Salvator, 2010 (NdT)].



«\Vous avez recu un esprit de fils »

1. Tradition et relation:
esquisse d'une compréhension de la Tradition
selon la théorie de la communication

La Tradition désigne, a partir du latin tradere, le fait de transmettre.
Mais qu'est-ce qui, concrétement, est transmis, remis, confié dans la
Tradition de I'Eglise catholique ? La réponse fondamentale réside

’ . .. B
sans doute en ce que l'objet de la Tradition est tout d'abord la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ?. Il est donc logique de
commencer par le point de référence de toute la théologie récente
de la Révélation: la constitution sur la Révélation du concile

Vatican II, Dei Verbum.

Sur la maniére dont Vatican II a interprété la Tradition, on a
souvent parlé d'un changement de paradigme : dans les textes conci-
liaires, une définition de la Révélation reposant sur la théorie de

p
I'instruction A savoir la communication de vérités propositionnelles est
prop
abandonnée au profit d'une interprétation de la Révélation A partir
d'une théorie de la communication, ot la Révélation est comprise
p

comme essentiellement la communication de Dieu lui-méme en Jésus
Christ — selon la formulation du Concile, la Révélation signifie donc
que «les hommes, par le Christ, le Verbe fait chair, accedent dans
I'Esprit Saint, auprés du Pére [..]. Par cette révélation, le Dieu
invisible s'adresse aux hommes en son surabondant amour comme
a des amis, il s'entretient avec eux pour les inviter et les admettre a
partager sa propre vie » (DV 2). De ce point de vue, «la réalité qui se
produit dans la Révélation chrétienne [..] n'est rien ni personne
d'autre que le Christ lui-méme?», et il est vrai que «lidée d'une

évélation qui ne procurerait pas en méme temps le salut serait une
Révélation q p tp temps le salut t
abstraction et n'aurait rien i voir avec la foi chrétienne? ». Ainsi le
Concile formule une définition relationnelle de la Révélation : selon Dei

erbum, la Révélation signifie que Dieu lui-méme se tourne vers
Verbum, la Révélat gnifie que Dieu 1 t

’homme et se communique, I'appelle dans une relation — comme
I que, l'app
enfant, comme ami, comme frére et sceur du Christ.

I n'est plus guére nécessaire de mentionner que, face 3 une telle
conception personnelle et relationnelle de la Révélation, « la réception
de phrases isolées est secondaire® » et qu'une limitation unilatérale a

2 Voir Communio 253, sept.-oct. 2017 : 4 Henri de LUBAC, La Révélation divine.
La tradition (NdT). Commentaire de la préface et du premier
3 Joseph RATZINGER, Ein Versuch zur  chapitre de la constitution dogmatique
Frage des Traditionsbegrlﬂk, in: Dei Verbum du Concile Vatican 11,
J. RATZINGER — Karl RAHNER, Offenba-  Paris, Cerf, [1968] 2006 (t 4 des
rung und chrlie{imng (= QD 25), CEuvres completes).
Fribourg/Br.-Bile-Vienne 1965, p. 39. 5 RATZINGER, Versuch, op.cit., p. 39.

* 49



50 «

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

des interprétations de la Révélation fondées sur la théorie de l'ins-
truction constituerait donc une réduction du point de vue de la
théologie de la Révélation ; il s'agit 14 d'une conviction fondamentale
de la théologie postconciliaire. Les conséquences de ce changement de
paradigme de la théologie de la Révélation pour la compréhension de
la Tradition semblent toutefois moins présentes dans le quotidien de
I'herméneutique catholique. Si les processus de la Tradition sont
fondamentalement orientés vers la transmission de la Révélation et si
la Révélation est comprise dans son essence comme personnelle et
relationnelle, alors la méme compréhension doit aussi s'appliquer a la
notion de Tradition — une perspective qui est aussi clairement
évoquée dans Dei Verbum.

La notion de « Tradition » semble pourtant, dans un premier temps,
plutdt fermée A un tel déplacement d'une théorie de l'instruction A une
théorie de la communication. De prime abord, la Tradition est en effet
clairement définie et souvent utilisée dans 'herméneutique théolo-
gique pour désigner lensemble des croyances et des témoignages de foi
élaborés au cours de Ibistoire de la théologie dans le contexte de leur
transmission diachronique. D'autre part, Walter Kasper se demande, 2
partir d'une étude approfondie des différentes esquisses de la notion
de Tradition, si celle-ci est vraiment aussi claire qu'elle le parait
souvent dans le maniement théologique; Kasper parle méme,
contre cette impression et sur l'arriere-plan des développements
conceptuels depuis le XIx°¢ si¢cle, dun « manque de clarté de la
notion de Tradition® ». Le concept de Tradition, 4 premiére vue si
clair, est donc qualifié comme un concept théologique qui a au plus
haut point besoin d’étre clarifié et qui continuera a I'étre. On peut en
effet se demander si la notion de Tradition n'est pas encore trop
souvent utilisée dans le discours théologique en la limitant 4 la
transmission de contenus propositionnels de la foi ou du moins
— avec une certaine tendance extrinséque — 2 la transmission de
données objectivables. Cest encore le cas lorsque l'on évite un rétré-
cissement conceptuel cognitif au sens strict du terme en considérant
comme tradendum, cest-a-dire comme objet de la Tradition ecclé-
siale, des coutumes, des pratiques ou des attitudes de foi — ou, plus
généralement, «un schéma culturel de symboles, d’enseignements,
d'histoires, de régles, de convictions, de visions, d'idéaux d'action, de
messages, de valeurs, de limites (en matiére d'identité, de vérité,
6 Walter KASPER, Schrift — Tradition —  le concept de Tradition reste étrangement
Vcrkﬁndigung, in Evangelium und Dogma.  vague et indéterminé », Walter KASPER,
Grundlegung der Dogmatik (= Gesammelte  Tradition als Erkenntnisprinzip. Systemati-

Schriften 7), Fribourg/Br.-Bile-Vienne  sche Uberlegungen zur theologischen Rele-
2015, p. 395; voir également: « Partout, vanz der Geschichte, in Ibid., p. 484.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

d’éthique, de compétence, de pouvoir, etc.)” ». Ici aussi, on est
toujours en présence d'une compréhension qui essaie dobjectiver
ce qui est transmis par I'Esprit a travers la Tradition de I'Eglise.
Certes, le processus de transmission peut parfois étre qualifié, en
référence 3 Vatican II, d'événement sacramentel®, transcendantal?,
communicatif'° ou méme (ce qui se rapproche le plus de ce dont nous
parlons) d’événement relationnel''. Dans 'ensemble, I'importance des
relations comme aspect central de la Tradition devrait étre soulignée
beaucoup plus que ce n'est le cas dans I'usage quotidien de la notion

de Tradition.

Et une telle interprétation de la « Tradition », congue de maniére
personnelle et relationnelle, est tout 4 fait dans la ligne de Dei Verbum
qui commence en citant saint Jean:

Nous vous annongons la vie éternelle qui était auprés du Pére et
qui nous est apparue: ce que nous avons vu et entendu, nous
vous I'annongons, afin que vous soyez en communion avec nous
et que notre communion soit avec le Pére et avec son Fils Jésus

Christ (DV 1 avec référence A 1 Jean 1, 2s.).

La proclamation est donc au service de l'ouverture d'une relation
avec Dieu et le Christ. C'est ce que confirme DV 6 en affirmant que
« par la Révélation divine, Dieu a voulu se manifester et se commu-
niquer lui-méme ainsi que manifester et communiquer les décrets
éternels de sa volonté concernant le salut des hommes, “4 savoir de

7 Bernhard FRESACHER, Geddichtnis im
Wandel. Zur Verarbeitung von Traditions-
briichen in der Kirche (= §alzburger theo-
logische Studien 2), Innsbruck-Vienne
1596, p. 330; voir aussi Dietrich
WIEDERKEHR, Das Prinzip Uberlieferung,
in: Walter KERN - Hermann ]. POTT-
MEYER - Max SECKLER (Hg.), Handbuch
der Fundamentaltheologie, Bd. 4: Traité
d’épistémologie théologique avec partie
finale. Réflexion sur la théologie fondamen-
tale, Tiibingen-Bile 22000, p. 71, ou le
tradendum est défini comme suit: «La
parole de la prédication et de la confession
de foi, I'instruction pratique et la pratique
de la foi du disciple et de la communauté
fraternelle, le langage de la priére et les
rites liturgiques d%, %a communauté ».

8 Voir par exemple Siegfried WIEDEN-
HOEER, Die Tradition in den Traditionen.
Kirchliche Glaubensiiberlieferung im Span-
nungsfeld kirchlicher Strukturen, in:
Dietrich WIEDERKEHR (Hg.), Wie

eschieht Tradition? Uberlieferung im
%ebensprozess der Kirche (= QD 133),
Fribourg/Br.-Bale-Vienne 1991, p. 146-
151.

9 Voir Peter HUNERMANN, Tradition —
Einspruch und Neugewinn. Versuch eines
Problemtlz_bffrisses, in: Dietrich WIEDER-
KEHR (Hg.), Wie geschieht Tradition?
Uberlieferung im Lebensprozess der Kirche
(= Ql 133%, 7

p. 45-68.

10 Voir a titre d'exemple FRESACHER,
Gediichtnis (voir n. 6), 298-302.

11 Voir Martin KIRSCHNER, Lebendige
Tradition im Ereignis des Geistes. [La
prétention & la validité de la foi dans la
réception du Concile Vatican II], dans:
Guido BAUSENHART - Margit ECKHOLT
- Linus HAUSER (éd.), Zu%tmft aus der
Geschichte Gottes. Theologie im Dienst an
einer Kirche fir morgen. FS Peter HUNER-
MANN, Fribourg/Br.-Bile-Vienne, 2014,
p. 300.

Fribourg/Br.-Bile-Vienne,

Ursula

Schumacher

e 51



52 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

leur donner part aux biens divins qui dépassent toute pénétration
humaine de l'esprit™” ».

A partir de Dei Verbum, la Tradition peut donc étre congue comme
« l'auto-transmission permanente de Dieu par Jésus-Christ dans
I'Esprit Saint pour notre salut'® » ou comme « 'ensemble du mystére
de la présence du Christ'*»; elle n'est donc, selon son contenu
essentiel, rien d'autre que I'événement continu de l'auto-communi-
cation de Dieu & 'homme, et doit pour cela étre interprétée de
maniére résolument christocentrique : Jésus-Christ lui-méme « est
la personne, l'acte et le contenu de la Tradition'®» — et elle a
ainsi, dans la mesure ol la présence de Jésus-Christ doit étre comprise
aprés Piques comme opérée par 'Esprit, également une dimension
pneumatique indéniable. « La Tradition est l'auto-transmission de
Jésus-Christ dans I'Esprit en vue d'une présence constante dans
I'Eglise® », comme l'a formulé Walter Kasper de fagon pertinente.

Une telle compréhension personnelle et relationnelle de la Tradi-
tion se refléte dans les théologies de la transmission, par exemple
lorsque I'on patle de « Tradition » au singulier'” et que l'on remet
ainsi en question une présentation fragmentée du tradendum dans des
croyances individuelles. Elle peut aussi se rattacher a la distinction
entre Tradition verbale et Tradition réelle, dans la mesure ou le
terme de Tradition réelle peut étre compris comme la « transmission
de la communion avec Dieu et entre les hommes '® » ou « le don de soi
du Christ dans 'homme en tant que demeure du Christ (par son
Esprit Saint et les deux dons de la grice) '° », tandis que la Tradition
verbale désigne l'ensemble des témoignages de foi explicites par
lesquels la Tradition réelle est transmise.

Une compréhension personnelle et relationnelle de la Tradition
peut également, A la suite d'un essai de Hans Urs von Balthasar,
se référer 2 la base latine du mot « Tradition » : pour Balthasar, le (se)

12 Conc. Vat. I, Const. dogm. De fide
cath., chap. 2, Sur la révélation: Denz.
1786 (3005).

13 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
14 RATZINGER, Versuch (voir n. 3), p. 45.
15 KASPER, Tradition (voir n. 6), 501;
voir Konrad HILPERT, « “Mit der Tradi-
tion im Einklang”. Uber Berechtigung
und Missverstindnisse einer theologi-
schen Denkform », in Miinchener tkeo%o‘
gische Zeitschrift 60 (2009) p. 272.

16 KASPER, Schrift — Tradition (voir n. 6),
501.

17 Voir par exemple KASPER, Schrift —
Tradition (voir n. 6), p. 396.
18 POTTMEYER, Suche (voir n. 1), p. 103.
19 Peter LENGSFELD, Tradition. Tradition
und Schrift in der evangelischen und katholi-
schen Theologie der Gegenwart i: Konfes-
sionskundlicﬁe und kontroverst eologische
Studien 3), Paderborn 1960, p. 67; voir
aussi: [«Jésus sannonce lui-méme par la
parole des apOtres et transmet ainsi sa
rice et donc lui-méme aux chrétiens »],
ibid. p. 68 ; voir en outre KASPER, Schrift —
Tradition (voir n. 6), p. 501.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

tradere, (se) remettre se référe A la conception et A la mort comme les
deux actes-clés de la remise de soi pour un étre humain??; le
théologien suisse parvient ainsi 4 une interprétation théologique de
la Tradition qui comprend la kénose comme une dimension fonda-
mentale. « Dieu donne son Fils: dans le sein obscur, dangereux et
puissant du monde. C'est ici que se trouve le mot Tradition!. » Dieu
se livre 3 'homme, se remet & 'homme, veut étre accueilli et accepté
par 'homme. L'lncarnation, en tant que point de départ et fonde-
ment de 'auto-communication de Dieu dans sa Parole, apparait ainsi
comme une partie constituante de la Tradition. Rappelons ici que
Balthasar, en parlant d’inversion trinitaire, a attiré l'attention sur la
dimension pneumatologique fondamentale de 'Incarnation et de I'événe-
ment du Christ. Or cet événement, aussi fondé soit-il dans I'Incarna-
tion, ne peut pas étre congu historiquement de maniére ponctuelle,
mais est répandu sur I'ensemble de l'histoire de 'humanité :

Dans la théologie chrétienne, I'acte et 'objet de la Tradition coin-
cident dans leur derniére raison. Ce n'est pas un contenu quel-
conque — peut-étre tres vénérable — qui est transmis pour étre
conservé, mais la transmission elle-méme qui se transmet : Dieu est
lui-méme ce qui se donne??.

Une telle compréhension de la Tradition, congue sur le plan

personnel, sur le plan de la communication ou, plus précisément
encore, sur le plan de la théorie de la relation, ne comprendra donc
rien d'autre, en fin de compte et en profondeur, sous ce terme que la
transmission d'une relation avec Diey. L'objet et le but de la Tradition
sont finalement que l'appel de Dieu A la relation— qui s'adresse a
chaque étre humain dans l'histoire de 'humanité et que Dieu a rendu
manifeste dans I'événement du Christ avec une validité irréversible et
une ouverture profonde — atteigne les hommes A travers l'histoire
continue de telle sorte qu'ils puissent s'ouvrir 4 lui. C'est donc la mise
en valeur d'une offre relationnelle qui est transmise. Dans cette
optique, la Tradition peut étre définie comme la transmission —
rendue possible par des formes ecclésiales de relation, fagonnée par
des formes concreétes de langage et daction des réalisations ecclésiales
et opérée par le Saint-Esprit — de la possibilité pour les hommes d’entrer
en relation explicite avec le Dieu annoncé par Jésus-Christ.
20 Voir H. U. von BALTHASAR, Im 21 BALTHASAR, Strom (voir note 20),
Strom ﬂieﬂt die Quelle, dans: Leonhard p. 95; voir aussi le discours de Ratzinger
REINISCH (éd.), Vom Sinn der Tradition,  sur la kénose comme « “paradosis” origi-
Munich 1970, p. 89-105. (repris dans nelle », RATZINGER, Versuch (voir n. 3),
Homo creatus est [Skizzen zur Theologie  p. 45.

V], Einsiedeln, 1986, sous le titre Tradi- 22 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
tion, NdT) p. 105.

e 53



54

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Lorsque l'on parle de Tradition en théologie, cette dimension ne
doit pas étre négligée. Elle se situe en amont de tout ce qui est compris
par ailleurs sous le concept de Tradition, en le fondant, en le rendant
possible et en l'expliquant, elle peut donc étre qualifiée de raison
formelle de la Tradition et représente par conséquent aussi le critére a
l'aune duquel les processus de Tradition doivent étre mesurés. La
dimension de la vérité et de la parole, qui englobe sans aucun doute
les événements de la Révélation et de la Tradition, n'a pas non plus
été congue par le Concile comme une simple maniére de dire, mais de
maniére personnelle et christocentrique: Jésus-Christ, le Logos
incarné, est in persona la vérité éclatante de la Révélation elle-
méme (DV 2). Lorsque le Concile parle ensuite de «l'obéissance
de la foi » au Dieu qui se révele (DV 5), la dimension personnelle de
l'orientation vers le Christ, d'out découlent a leur tour les aspects
propositionnels de la foi, y est fondamentalement présente. Et méme
le role constitutif du magistére ecc1e51ast1que, qui selon DV 7 a été
institué « [afin que] lEvanglle soit conservé A jamais intact et vivant
dans lEghse », doit étre considéré A la lumiere de l'interprétation
relationnelle précédente de I'événement de la Tradition. Toute l'acti-
vité de lEghse et, de maniére spec1ﬁque, le service d’actualisation,
d'interprétation et d'orientation du magistére ecclésiastique visent a
conduire les hommes vers une relation avec le Dieu qui offre une
relation. La transmission des confessions de foi et la présentation
d'interprétations autorisées de la foi chrétienne sont au service de cet
objectif. Formulé encore une fois différemment:

La Tradition verbale exerce sa fonction de médiation lorsqu'elle
conduit a la Tradition réelle, a [...] 'entrée en communion avec
Dieu et entre nous?>,

Mais la Tradition verbale n'est pas seulement un instrument au
service de la Tradition réelle, la Tradition réelle est aussi, 4 'inverse,
une raison de vivre, un filigrane et une mesure de la Tradition verbale,
elle est donc une condition hermeneuthue de la connaissance de la
vérité par I'Eglise — et en méme temps une condition de possibilité
pour la dimension innovante des processus de la Tradition?*.

Ainsi la Tradition se présente A plusieurs égards comme un
processus marqué par une relationalité — A concevoir de maniére
pneumatologique. L'orientation de la Tradition vers la transmission

23 POTTMEYER, Versuche (voir note 1),  relecture de Maurice Blondel, Histoire et
p. 104. Dogme » Communio 253 sept.-oct. 2017,
24 Voir Peter HENRICI, « La Tradition —  p. 47-58.

De l'implicite vécu a I'explicite connu. Une



«\Vous avez recu un esprit de fils »

d’'une relation avec Dieu est centrale et fondamentale. Au-dela de cet
aspect fondamental, la Tradition peut étre considérée comme un
réseau complexe de relations qui se déroulent entre différents champs
de tension — les facettes individuelles et socio-ecclésiales de la Tradi-
tion, un niveau de relation horizontal et vertical ainsi que des aspects
constitutifs et consécutifs, c'est-a-dire des conditions et des effets des
processus de Tradition: la condition de base de tout processus de
Tradition est d'abord la relation personnelle & Dieu des individus
actifs dans la Tradition — une relation qui doit étre considérée a la
fois de maniére incontournable et essentielle comme une donnée
ecclésialement constituée, cest-a-dire intégrée dans un réseau de
relations ecclésiales et communautaires ; la relation a4 Dieu est néces-
sairement corrélée A l'intégration dans la communio sanctorum. Les
activités ecclésiales et, plus précisément, les rencontres interperson-
nelles dans I'Eglise font partie des processus de la Tradition dans la
mesure ol I'entrée dans une relation avec Dieu ne se fait pas par une
rencontre avec Dieu vide de monde et de communauté, mais est, en
régle générale, socialement médiatisée: la foi vient de I'écoute et
présuppose fondamentalement la relation avec dautres personnes
— une confiance interpersonnelle, une ouverture aux convictions
authentiques d'autrui jugées dignes de foi, des processus de témoi-
gnage et de transmission de la foi organisés par I Eghse. L'orientation
des processus de Tradition est également mal interprétée si elle se
limite 4 l'intériorité privée de la relation i Dieu constituée par
I'événement de la transmission. Ici aussi, il faut tenir compte de la
dimension ecclésiale et communautaire du réseau de relations, tant
horizontalement que verticalement : le processus de transmission d’une
relation a Dieu engendre d son tour des processus relationnels au sein de
IEglise, et il sensuit une édification de la communauté ecclésiale en tant
que communauté des personnes liées a Dieu.

2. Le Saint-Esprit dans la Tradition

Mettre I'accent sur la dimension relationnelle de la Tradition revient
a retrouver un postulat fondamental du christianisme déja formulé

par Walter Kasper :

Il sagit de rompre avec les formes de transmission actuelles, afin de
dire d'une maniére nouvelle ce qu'elles signifient. Une certaine
réduction des nombreuses Traditions 4 leur message central escha-
tologique semble inévitable 2>

25 KASPER, Schrift — Tradition (voir
n. 6), p. 405



56 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Or ce message eschatologique central est que, par la Tradition, les
hommes sont a chaque fois appelés A entrer dans une nouvelle relation
avec le Dieu qui se tourne vers eux dans 'amour. Comprendre la
Tradition de la sorte renvoie dans tous les cas 4 une pneumatologie
en ouvrant un accés spécifique a I'action de I'Esprit dans la Tradition,
sans nier pour autant sa dimension de connaissance, mais ne la placant
pas pour autant au centre, ne l'absolutisant pas, mais considérant les
relations engendrées par I'Esprit comme une condition constitutive et
transcendantale de la Tradition, la présence active de I'Esprit dans
I'histoire de 'humanité qui ouvre et approfondit les relations hori-
zontalement et verticalement.

Il s'agit 14 d'un aspect fondamental de ce qui a été, dans toute
I'histoire de la théologie, considéré comme une spécificité de I'action

de I'Esprit.

« Déja au niveau intra-trinitaire, l'Esprit est la communion du Pére et
du Fils. Puisque Dieu nous a ouvert sa vie, 'Esprit est, du point de vue
de I'économie du salut, le principe de la communion de I'Eglise?” »
et aussi le principe de l'inclusion de chacun dans sa relation avec le
Dieu trinitaire. D'un point de vue biblique déja, le Saint-Esprit peut
étre considéré comme la force qui permet aux hommes d'accepter
l'offre de relation divine irrévocablement promise en Christ.

Paul écrit 4 la communauté romaine :

« Vous avez recu I'Esprit d'adoption, par lequel nous crions : Abba,
Pére!» (Romains 8, 15).

Clest donc dans I'Esprit que 'homme devient enfant de Dieu;
I'Esprit est la force qui permet de répondre i l'attention de Dieu.
Malgré I'oubli de I'Esprit en Occident, on a toujours retrouvé cette
conception dans la théologie de la grice : 'Esprit saint, le lien d'amour
entre le Pére et le Fils, apparait comme la personne divine a laquelle,
dans I'économie du salut, on attribue (au moins par appropriation)
I'éveil de 'amour dans 'homme et 'inhabitation, qui introduit dans la
communion avec Dieu et nous rend enfants de Dieu.

La dimension pneumatologlque de la compréhension de la Tradition
comme nous l'avons esqulssee est donc évidente : dans la mesure ou
I'Esprit saint relie 'Thomme 3 Dieu, il doit étre considéré comme le
véritable porteur, le sujet essentiel du processus de Tradition. Si la

26 Voir A titre d'exemple DV 5.8 sv. 27 M. FIGURA, « L'action de I'Esprit dans
lEghse », Communio 1998, 1-2, p. 71-84.



«\Vous avez recu un esprit de fils »

Tradition vise la présence continue de Jésus Christ et que celle-ci est
transmise aprés Piques par I'Esprit, qui est le gage promis par Jésus-
Christ de sa permanence, alors la Tradition est un processus pneuma-
tologique. Et si les processus de la Tradition peuvent étre décrits
comme un réseau de relations horizontales et verticales, alors Esprit
agit dans cet entrelacement de relations qui constitue les processus de
Tradition: il ouvre les hommes 3 la relation 4 Dieu, il donne des
impulsions nécessaires pour prendre le chemin vers cette relation
(I'initium fidei de la théologie traditionnelle de la grice), il fait
connaitre la volonté de Dieu aux hommes, il fait naitre et croitre la
foi, 'espérance et 'amour chez les hommes qui s’y ouvrent, il
rassemble en communauté les hommes qui se laissent accueillir par
Dieu dans I'amour, il provoque l'unité de cette communauté, il
accompagne le chemin de foi dans la communion ecclésiale vers un
approfondissement toujours plus grand de la relation avec Dieu, une
compréhension toujours plus profonde de la volonté et du langage de
Dieu, il libére 'homme pour qu'il transmette I'amour recu dans le
contexte interpersonnel, et délie aussi la langue pour la confession de
foi et le témoignage, qui permet 4 son tour  la chaine de I'Esprit Saint
de continuer a se développer. Celui qui boit vraiment 2 la source, 'eau
devient en lui « une source qui jaillit dans la vie éternelle > », et « [que]
la Tradition active et passive, la boisson et les sources elles-mémes
puissent étre une seule chose, c'est [...] le mystére de Esprit Saint®® ».

Dans une perspective de théologie trinitaire, il convient de prendre
avec précaution ces explications « pneumatocentriques » : Laction de
U'Esprit dans la Tradition doit étre comprise théologiquement comme une
action en association avec le Pére et le Fils, et non comme une action isolée.
L’Esprit agit toujours en tant qu'Esprit du Pére et du Fils, ou — pour
le dire de fagon plus précise — il agit certes de maniére spécifique  la
Personne, mais ensemble avec le Pére et le Fils, A partir du potentiel
d’action de l'unique essence divine. Cette conviction théologique
coincide avec le témoignage biblique qui, non seulement pense
Jésus de Nazareth comme le porteur eschatologique de I'Esprit par
excellence, dans un état de plénitude profonde absolument fonda-
mental pour son action*°, mais qui comprend la présence permanente

28 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 105.

29 BALTHASAR, Ibid.

30 Voir Eve-Marie BECKER, « Jesus
Christus und der Geist Gottes. Neutes-
tamentliche Denkansitze zu einer chris-
tusbezogenen Pneumatologie », in:
B. Dahlke/C. Dockter/A. Langenfeld
(éd.), Christologie im Horizont pneumato-

logischer Neuaufbriiche. Bestandsauf-
nahmen und Perspektiven (QD 325;
Freiburg etc,, 2022), p. 95-118;; Heribert
MUHLEN, Das Cbristusereigmis als Tat des
Heiligen Geistes, in: Johannes FEINER -
Magnus LOHRER (Hg.), Mysterium
Salutis. Grundriss keii‘gesckicktlicker
Dogmatik, vol. 111/2 : Das Christusereignis,
Einsiedeln-Ziirich-Cologne, p. 513-545.

e 57



58 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

du Christ dans I'Eglise, au-deli de la mort, de la résurrection et de
l'ascension, comme une réalité engendrée par I'Esprit. Les paroles
johanniques du Paraclet (Jean 14, 17.26; 15, 26 sqq.; 16, 8-15)
expriment de maniére particuliére la confiance des premiers chrétiens
dans le fait que Jésus Christ continue 4 guider et a diriger, a fortifier et
a guérir, méme aprés la fin de sa vie terrestre, méme si c'est sous une
nouvelle forme — rendue présente par I'Esprit. Esprit qui I'a déja
rempli et poussé durant sa vie, qui est la force porteuse dans la
Résurrection en tant que dlspensateur de vie (voir Romains 8, 11)
et qul, aprés Piques, rend 4 nouveau présent dans I'Eglise celui qui a
été élevé sur la Croix. L'action de Jésus et I'action de I'Esprit ne
peuvent donc pas étre séparées I'une de l'autre, et encore moins
opposées — la présence de UEsprit n’implique justement pas U'absence,
mais bien plutdt la présence du Christ. Mais si la « Tradition » signifie la
permanence du Christ parmi les hommes et que la poursuite et
I'animation de l'événement du Christ A travers le temps sont une
réalité engendrée par I'Esprit, alors c'est bien parce que le Crucifié-
Ressuscité-Exalté envoie lui-méme I'Esprit en association avec le
Pére. Dans sa tentative de dégager la substance fondamentale de la
notion de Tradition, Balthasar fait référence 4 la mort de Jésus Christ
qui expire IEsprit (Jean 19, 30), « dans cet acte de remise de soi, dans
lequel il remet son propre Esprit, tradidit Spiritum>'» — une formu-
lation qui ne se référe pas seulement a la mort de Jésus, mais aussi a
I'ouverture d'un processus de transmission de I'Esprit saint. Clest
cette permanence relationnelle du Christ parmiles hommes, portée et

rendue possible par I'Esprit qu'on appelle : la Tradition.

(Traduit et adapté de Iallemand par Jean-Robert Armogathe. Titre original : “Thr habt
den Geist der Kindschaft empfangen ». Uberlegungen zur pneamatologischen
Dimension kirchlicher Traditionsprozesse).

Ursula Schumacher (née en 1979) est professeur de dogmattque a I'Uni-
versité de Lucerne depuis 2022, aprés avoir enseigné a la Pidagogische
Hochschule de Karlsrube.

31 BALTHASAR, Strom (voir n. 20),
p. 104.





