Le chemin d'une amitie -
Souvenir, témoignage et gratitude

Nous sommes 2 la fois ce que nous
sommes devenus nous-mémes et ce
que les autres nous ont fait devenir.
En regardant notre passé, nous voyons
linfluence des gens et l'affluence des
idées qui ont coulé dans la mer de
notre existence. Nous ne pouvons
pas revoir notre vie comme elle a été
vécue sans prononcer des noms et
retrouver des lieux au plus profond

Je compte parmi les dons recus de
Dieu I'amitié d'un jeune théologien alle-
mand formé 3 Munich et retiré
aujourd’hui aprés avoir été le successeur
des apdtres dans la chaire de Pierre. Ce
n'est pas 'amitié de deux compagnons
égaux par l'4ge, la génération ou une
simple coincidence de temps ou de
lieu. Joseph Ratzinger me précede par
I'age (il est né en 1927, et moi en 1934).
Origine, contexte culturel et national,
formation : rien n'est comparable entre
nous. Qu'y a-t-il de commun entre un
enfant né dans un village de la Sierra de
Gredos, dans le massif montagneux qui
sépare la pauvre Espagne du Nord de
I'Espagne du Sud et le jeune bavarois,
héritier de la riche culture spirituelle,
philosophique, théologique, littéraire et
musicale accumulée dans son pays
depuis le xVI® siécle, ot les noms
de Kant, Hegel, Heidegger et tant

d’'autres ont configuré les paroles et la

de nous-mémes, sans jamais avoir
conscience de cette altérité qui nous
constitue et qui a fagonné nos attitudes
et nos comportements. Influences qui
nous ont engendrés pour la responsa-
bilité et la liberté. Personnes qui nous
rappellent un héritage de dettes, en
nous ayant ouvert un sillon qu'il
nous faut suivre en semant, en croyant,
en agissant,

conscience de chaque génération? Le
point de départ et la racine de notre
durable amitié vient du fait d’avoir vécu
ensemble un moment critique pour
I’Eglise, la théologie et le christianisme
lui-méme dans la décennie qui a suivi
le Concile.

Situation d'une Eglise perplexe devant
la difficulté d'unir le neuf a l'ancien, la
foi de toujours aux nouvelles théses de
la théologie, tant protestante que catho-
lique, surtout en Allemagne. Nous
avons partagé le méme diagnostic de
la situation, nous avons re¢u une
solide formation biblique, patristique
et dogmatique qui nous a ancrés dans
les réalités essentielles du christianisme,
tout en nous laissant libres d'accepter
ou de refuser les propositions alter-
natives qui se présentaient. La foi et le
courage: nos deux ancres jusqu’a
aujourd’hui. Clest ce contexte ecclésial

Olegario
Gonzdlez

de Cardedal

/7



78 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

et théologique partagé, dans la joie et la
peine, qui explique la persistance de
cette amitié pendant un demi-siécle.
Pendant ces décennies, nous avons
essayé de vivre cette intelligence du
christianisme qui a recu de Vatican II
son expression normative, sans retout-

Nous avons été formés I'un et I'autre 2
I'Université de Munich, lui apres ses
premiéres années d'études a Freising,
et moi aprés un séminaire espagnol de
la province d’Avila. La Faculté de théo-
logie de Munich, comme toutes les
autres Facultés allemandes, tant protes-
tantes que catholiques, appartient a
I'Université d’Etat. Pendant nos
années de formation, elle jouissait
d'un immense prestige, et occupait le
premier rang des Facultés par les per-
sonnalités humaines et scientifiques
qu'elle avait formées. Dans la décennie
de l'aprés-guerre, Munich a accueilli de
nombreux professeurs, venant des Uni-
versités qui étaient passées en territoire
polonais, surtout de Breslau. Beaucoup
sont arrivés 3 Munich, universitaires de
grande classe en théologie dogmatique,
en exégese, en droit canon, en liturgie et
en pastorale.

Ratzinger et moi n'avons pas été
contemporains dans nos études: je
commengai mon doctorat lorsqu'il
avait déja passé et publié son habilita-
tion. Nous travaillions tous les deux sur
Bonaventure, mais nous n’avons pas fait
connaissance, et nous n'avions pas de
relation, méme si dans ma these je cri-
tiquais certains aspects de la sienne.

ner artificiellement au concile de
Trente, ni anticiper un hypothétique
Vatican III. Cest pour cela que je
consacre plus bas quelques pages a
Tubingen en tant que symbole de
cette explosion du passé et du mirage
de toute nouveauté tenue pour possible.

Jignorais méme 4 ce moment-la les
tensions surgies lorsque le professeur
Schmaus rejeta une premiére rédaction
de la these de Ratzinger que dirigeait le
professeur Sohngen. Aprés un vif
conflit entre les professeurs, ils convin-
rent d'une solution digne de Salomon :
laisser de coté la premiére partie consa-
crée 4 la compréhension de la Révéla-
tion et accepter la seconde, centrée sur
la théologie de l'histoire. Ce furent des
moments dramatiques, fort douloureux
pour Ratzinger qui s'orientait vers l'en-
seignement universitaire, dont il aurait
été exclu si son travail d’habilitation
avait été rejeté. Les pages qu'il dédie a
cet épisode dans sa petite autobiogra-
phie font bien sentir aujourd’hui encore
I'angoisse qui fut la sienne sur son
destin personnel et celui de sa famille
si la thése n'avait pas été acceptée .

Apres I'Université, chacun de nous a
suivi son chemin: je suis retourné en
Espagne pour enseigner d’abord au
Séminaire d'Avila, puis & 'Université
pontificale de Salamanque. Ratzinger
entama pour sa part un vaste périple
qui lui fit parcourir une bonne partie
des Universités allemandes: Bonn,
Miinster, Tibingen, Ratisbonne. Clest
a Rome que nous fimes connaissance, en

1 Ma vie. Souvenirs 1927-1977, Paris, Fayard, 1998 (2¢ éd. 1995).



Le chemin dune amitié — Souvenir, témoignage et gratitude

1969, pendant la premiére session de la
Commission théologique internationale
instituée par Paul VI en mai de cette
méme année?. Y figuraient les person-
nalités majeures qui avaient été les arti-
sans du Concile: Lubac, Congar,
Bouyer et le belge Philips pour les fran-
cophones, Balthasar, Rahner, Schnac-
kenburg, Schirmann pour les
germanophones. J'étais le benjamin de
la Commission, seul espagnol avec I'Ar-
gentin Lucio Gera. Ratzinger et moi
fimes renommés pour le quinquennat
suivant. Nous nous réunissions une

Une particularité de la théologie du
XX¢ siecle est que les grands théologiens
furent aussi de grands écrivains, en qua-
lité comme en quantité : Ratzinger en a
fait la théorie:

La théologie doit baliser la vie quoti-
dienne et trouver des passerelles vers la
réflexion et la prédication: la pensée fait
ses preuves quand elle peut étre dite>.

Ratzinger a publié en 1968 un livre
tenu aujourd’hui encore pour son meil-
leur ouvrage: Foi chrétienne, hier et
aujourd hui, traduit dés 1969 en espa-
gnol et publié 4 Salamanque par la
maison Sigueme (j'ai écrit une intro-
duction)®. Alors que nous ne nous
connaissions pas personnellement,
javais marqué dans mon introduction
ma joie et ma parfaite harmonie avec

semaine par an. Ces dix années de ren-
contres, d'exposés, de dialogues, de pro-
positions furent pour moi une sorte
d’initiation sacramentelle au mystére
chrétien que la pensée et la vie de ces
théologiens représentaient. Des péres et
des maitres que jécoutais avec la méme
passion quun enfant accroché au sein
de sa meére. Cest dans ce contexte de
pensée théologique, d'insertion ecclé-
siale et d’exemplarité sacerdotale
qu'ont pris consistance les convictions
profondes et le cours de ma vie et de ma
théologie jusqu'a aujourd'hui.

l'auteur, un théologien qui pensait a
voix haute le christianisme avec tant
de clarté et de sincérité. Et cela en
gardant présent a l'esprit non seule-
ment ses auditeurs dans les Facultés
allemandes, mais d'autres, plus éloi-
gnés, ces pouvoirs spirituels et sociaux
qui sont I'dme de chaque génération, la
Zeitgeist de Hegel: les Lumiéres avec
leur rationalité, I'exégese historico-cri-
tique, les mouvements progressistes
dans I'Eglise‘ Ratzinger a eu le courage
de s'adresser a chacune de ces positions,
en affirmant l'intelligence du christia-
nisme : une intelligence rationnelle a
l'intérieur d'une rationalité dogmatique
et biblique étendue A toute la parole de
Dieu et A la lumiére de 'expérience
célébrée par I'Eglise au long des siécles.
Et aussi devant les catholiques engagés
dans le dialogue cecuménique qui, en

2 Emanuele AVALLONE, La Commissione Teologica Internazionale : storia e prospettive,

Venise, 2016.

3 Dogma und Verkiindigung, Munich, 1973, rééd. Donauwérth 2005 (plusieurs cha-
pitres traduits dans Credo pour aujourd’hui, Presses du Chitelet, 2008) NdT.

4 Einfihrung in das Christentum (le texte allemand a connu 24 rééditions jusqu'en 2000,
la traduction francaise, actuellement au Cerf, a connu 5 éditions) NdT.

79



80 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

limant les bords d'éléments spécifique-
ment catholiques, pensaient résoudre
les problémes de I'union des Eglises.

Ratzinger a écrit ce livre 4 Tubingen,
en 1967-1968: en ce lieu et en ces
années, tout était remis en question.
Le probléme n'était pas tant les petites
réformes ecclésiastiques ou les aména-
gements dans la formulation de la foi : il
s'agissait d'une réforme profonde de ses
racines et des principes confessés. LE
probléme n’était ni I'Eglise de Rome ni
méme la figure historique de Jésus, mais
le christianisme en tant que religion
historique, dogmatique, ecclésiale,
eschatologique. En un mot: ce qui
était en question, cétait le Credo des
apdtres et la validité de chacun de ses
articles. D’ou la réponse de Ratzinger :
pour savoir ce qu'est le christianisme, ce
qu'il peut faire et ce qui lui est étranger,
il faut assumer le Credo et montrer sa
validité devant la pensée critique, en
démasquant les présupposés anthropo-
logiques d’'une culture qui se ferme i la
transcendance, qui réduit au monde
I'horizon de la raison (et son activité
technico-scientifique) en s'en servant
comme du seul critére pour exercer
tout autre rationalité, pour rendre
impensable une révélation de Dieu
dans l'histoire,

Ttibingen était alors un des lieux intel-
lectuels les plus représentatifs de la ren-
contre, du choc, entre les différentes
visions du monde qui proposaient une
mutation ou une reconstruction du
christianisme. La premiére venait de la

philosophie et de la politique. Le
marxisme avait construit une version
du projet de Marx qui se présentait
comme compatible avec la culture de
I'Occident chrétien, affirmant étre un
projet de société acceptable par I'Eglise.
Au printemps 1965 s'était tenu a Salz-
bourg une rencontre entre intellectuels
catholiques et marxistes des principales
Universités européennes. J'ai pris part a
cette semaine et je ne l'oublierai jamais.
En ce temps-13, 'immense majorité des
intellectuels européens, des Universités,
des institutions, Eglise incluse sans le
reconnaitre ouvertement, étaient
convaincus que le socialisme était la
solution du futur et quil s'agissait de
préparer le terrain pour faire coexister

marxistes et chrétiens °.

L'Ostpolitik du Saint-Siege (le cardi-
nal Agostino Casaroli) allait dans le
méme sens. Et certains se demandaient
pourquoi dans les textes de Vatican II
ne figurait pas le mot communisme
comme pouvoir hégémonique de la
Russie et a partir d’elle dans le monde
entier. Le philosophe Ernst Bloch se
trouvait alors & Tiibingen®. Il faisait
une relecture du christianisme i la
lumiére des mouvements utopiques et
révolutionnaires réprimés par I'Eglise
au cours de son histoire, et qui auraient
constitué un authentique ferment révo-
lutionnaire de I'Evangile. Il proposait
une théorie de l'espérance active, qui
ouvrait 4 la transcendance, sans qu’il y
ait pour autant aucune transcendance.
Jiirgen Moltmann tentait une théologie
centrée non pas tant sur la foi que sur

5 E. Koélner, éd., Christentum und Marxismus heute, Vienne-Francfort 1965, avec la
liste des vingt-cinq universitaires participants. Parmi les Frané:ais, on reléve Dominique

Dubarle, Jean-Yves Calvez, Roger Garaudy, Gilbert Mury
6 Il avait quitté la RDA en 1961 (NdT).

NdT).



Le chemin dune amitié — Souventr, témoignage et gratitude

I'espérance, qui aurait été la grande
oubliée (ou écartée) dans l'histoire du
christianisme 7. Distincte, mais dans la
méme bulle, avec des accents différents,
allait dans le méme sens la théologie
politique de J. B. Metz®, récemment
disparu.

Il y avait & Tibingen des courants
théologiques puissants qui menagaient
la racine méme du christianisme en tant
que religion historique dotée d'une
volonté eschatologique, c’est-a-dire
avec l'affirmation quavec elle, I'Absolu,
en sincarnant, s était inséré dans notre
monde. D'un c6té, on trouvait la théo-
logie libérale (le néoprotestantisme)
dont les figures majeures étaient
E. Troelsch et A. Harnack. Troelsch
avait établi trois principes ou critéres,
pour accepter un christianisme
moderne: la raison critique, comme
elle se pense elle-méme depuis Kant;
I'analogie, ou affirmation qu'il ne peut y
avoir rien de nouveau qui ne soit corrélé
ou semblable 3 quelque chose d'anté-
rieur ; la personnalité ou suprématie de
la subjectivité individuelle sur toute
autre autorité extérieure au sujet.
Cette position revenait a exclure l'iden-
tité universelle et absolue du christia-
nisme. Ces trois critéres authentifiaient
la validité du christianisme 2 s'intégrer
en toute rigueur intellectuelle 3 la
culture moderne. Cette position affec-
tait particuliérement le protestantisme,
dans la mesure ol il revendique une
permanence et une continuité avec les

principes dogmatiques de la Réforme.
Pour elle, Luther n'était pas a l'origine
de la modernité, mais un tenant
du Moyen Age, c'est-i-dire de Ia
pensée pré-critique. L'expérience de la
Premiére Guerre mondiale et la théo-
logie dialectique de Karl Barth en pre-
mier lieu ont ruiné ces espérances
libérales, produits d'une bourgeoisie
allemande bien pensante, s'autoréféren-
ciant comme le centre et le comble de
la culture.

Ces critéres permirent a la nouvelle
exégeése de relire les textes du Nouveau
Testament 2 la lumiére de la philo-
sophie contemporaine déterminée par
Heidegger, avec son impact sur la théo-
logie relayé par Bultmann qui avait été
son collégue 3 Marbourg, Ce qui met-
tait en crise les données fondamentales
du Nouveau Testament. En premier
lieu, la rupture entre la parole de
Jésus dont on affirmait qu'il n'était
pas chrétien mais juif (Wellhausen®)
et la prédication de I'Eglise qui l'a
reconnu dés ses origines comme le
Christ, Seigneur, Fils de Dieu. Des
mots comme le salut, la justification,
la croix, la résurrection étaient réinter-
prétés selon les catégories existentielles
et compris comme l'authenticité de
I'existence, comme Gelassenheit et dis-
ponibilité ouverte sur l'avenir. Bult-
mann proposait une théorie de la
démythologisation du Nouveau Testa-
ment : on ne savait plus trés bien com-
ment situer le récit symbolique, les faits

7 J. MOLTMANN, Théologie de espérance. Etudes sur les fondements et les conséquences
d'une eschatologie chrétienne, tr. fr. Paris, Cerf-Mame, 1970 (I'ouvrage a connu entre

1964 et 1969 huit éditions en allemand) — NdT.
8 J. B. METZ, Pour une théologie du monde, tr. fr. Paris, Cerf, 1971 (NdT).
9 Julius WELLHAUSEN (1844-1918) est un exégete protestant, fondateur de la critique

textuelle de ' Ancien Testament (NdT)

e 31



82 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

historiques et le message de salut. Il
s'agissait surtout de déterminer I'exis-
tence au travers de I'annonce et de la
prédication, car c'était dans cet évé-
nement que se situait la résurrection
du Christ. Dans ce contexte, la position
radicale fut celle assumée par H. Braun,
qui revenait A affirmer que l'essence et
la substance du christianisme consis-
taient dans le bindme Du darfs — Du
sollts (« tu peux — tu dois »), cest-a-dire
la corrélation entre la possibilité offerte
par Dieu et I'obligation acceptée par
I'homme. Etait-ce autre chose que de
l'existentialisme plaqué de christia-
nisme pour étre accepté par le peuple ?
A Tibingen enseignait 4 I'époque
E. Kisemann, disciple radicalisé (mais
critique) de Bultmann.

Un autre professeur célebre de
Tiibingen était Hans Kiing, venu de
Suisse et précédé de I'écho de sa theése
sur Barth. Les nouvelles positions de
I'Eglise catholique et l'effervescence
suscitée par Vatican II I'ont amené i
réfléchir sur des éléments essentiels du
christianisme dans sa version catho-
lique en convergence ou divergence
avec trois grandes réalités nouvelles:
I'cecuménisme, l'exégése historico-cri-
tique, la conscience moderne fagonnée
par un nouvel humanisme et par les
mouvements de libération.

Clest ici que se situent ses livres fon-
damentaux, destinés A permettre une
vision du catholicisme compatible
avec la raison moderne, l'exégése cri-
tique et le dialogue cecuménique. Le
premier fut L'Eglise (1967). Selon son
propre témoignage, Kﬁng commenga a
le rédiger dans les années 1964-1965 :
le Concile tirait 4 sa fin et devait pren-

dre des décisions fondamentales en
adoptant les trois grandes Constitu-
tions, et en particulier Lumen gentium.
Kiing multiplia les contacts romains
pendant les sessions conciliaires afin
de faire passer ses idées dans les
textes adoptés. Ayant vu qu'il n'y par-
venait pas, il retourna 2 sa chaire de
Tiibingen pour proposer une ecclésio-
logie alternative a celle du Concile (ce
sont ses propres paroles). La seconde
grande question quil aborda les années
suivantes fut celle de l'autorité dans
I’Eglise et du pouvoir du Pape, 2
savoir l'infaillibilité. Tous ses efforts
tendront i affirmer l'indéfectibillité de
I'Eglise comme une communauté
ouverte dans l'histoire de tous les
croyants, face a l'infaillibilité du Pape
comme sujet individuel, légitimant la
décision finale, irrévocable et imposée
a tous. Il pensait que cette formulation
rendait possible un rapprochement
avec la position protestante.

Le troisi¢me point central, en réalité le
premier et le plus important, porte sur
l'acceptation de l'identité du Christ
comme Fils de Dieu au sens des conci-
les cecuméniques des trois premiers
siecles, d'ott découle le salut universel
comme le révélateur supréme et le don
définitif de Dieu pour tous. Il traita
cette question dans son nouveau livre
Etre chrétien. A coté de chapitres rigou-
reux, d'une belle écriture, se trouve
affirmé que le Christ est le représen-
tant, le «lieutenant» de Dieu, son
témoin supréme devant les hommes.
Nous retrouvons |'éternelle question
de qui est le Christ? Il n'y a que deux
réponses possibles: une qui le com-
prend depuis sa condition juive, dans
son action prophétique jusqu'au bout,



Le chemin dune amitié — Souventr, témoignage et gratitude

dans la mort et sa répercussion chez les
disciples jusqu'a aujourd’hui. L'incarna-
tion de Dieu en Jésus est 'afirmation
spécifique du christianisme. Elle est
inséparable de 'homme Jésus accepté
dans son humanité concréte, c'est-
a-dire dans sa condition de juif en un
temps et un lieu uniques. Dans le chris-
tianisme, histoire et transcendance sont
inséparables.

L'autre réponse voit le Christ du point
de vue de Dieu, du mystére trinitaire,
comme son insertion incarnée dans
I'histoire des hommes, dans son union
avec chaque homme parce qu'il sest
livré et est mort pour chacun. De la
réponse que nous donnons au pro-
bléme du Christ dépend notre maniére
de comprendre la Trinité. Car la Tri-
nité et la christologie sont demeurées
inséparables depuis que les conciles de
Nicée, Ephése et Chalcédoine ont
répondu explicitement 4 la question.
Les textes de Kiing sont nuancés,
mais il n'est pas clair de savoir s'il
accepte la maniére dont 'Eglise a com-
pris la réponse jusqu'a nos jours.

Aprés de longs et épuisants débats a
'Université, dans la presse et dans la vie
intellectuelle allemande, la Conférence
épiscopale allemande a renvoyé le
procés 3 Rome ', Au terme des expli-

cations précises et minutieuses tant de
Kiing que des organismes romains, la
décision fut prise de lui retirer la per-
mission d'enseigner la théologie aux
séminaristes (la venia docendi), et
donc la chaire de théologie dogmatique
a Tubingen. Une solution honorable a
été cherchée et la possibilité de conti-
nuer 2 faire de la théologie lui a été
offerte par sa nomination, par I'Etat
allemand, comme directeur de I'Institut
cecuménique de I'Université de Tiibin-
gen. Ses partisans enthousiastes et lui-
méme ont accusé Jean-Paul II de nier
son identité comme théologien. La der-
niére phrase de la décision romaine:
« Hans Kiing ne peut pas étre considéré
comme un théologien catholique » a
servi 2 Karl Rahner dans les vastes
débats qui ont surgi autour de la ques-
tion de l'infaillibilité.

Clest cet ensemble de facteurs qui a
conduit Ratzinger 4 quitter Tiibingen.
L'Université était devenue une instance
politique 2 visée révolutionnaire. Il
n’était plus possible, dans ce contexte,
de faire de la théologie. Sans la liberté et
sous une contrainte idéologique, il n'est
pas possible de penser. Ratzinger est
parti 2 Ratisbonne. C'était une nouvelle

Université 1t

et on le pria d'accepter de
la rejoindre pour y prendre un poste de

responsabilité.

10 Le Dossier Kiing, Faits et Documents. Documentation sur les efforts faits par la
Congrégation de la foi et la Conférence if)iscopale allemande pour parvenir & un éclaircisse-
ment objectif des opinions controversées du professeur Kiing, Paris, collection Communio,

Fayard, 1980.

11 Fondée en 1962, ' Université de Ratisbonne a commencé ses enseignements en 1967

(NdT).



84 o

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Le cas Kiing nétait pas seulement une
question de personne: ce qui était en
jeu, c’était la facon de comprendre le
christianisme et I'Eglise. L'Université
était devenue un forum avec des mani-
festations permanentes sur tout et son
contraire... Tout y était sujet de discus-
sion: la Bible et son interprétation,
I'Evangile et son pouvoir de transfor-
mer le monde. Comme professeur et
comme doyen de la Faculté de théolo-
gie, Ratzinger se trouvait au cceur de la
tempéte. Les professeurs furent appelés
a se prononcer sur le maintien de Kiing
dans la Faculté : la réponse fut négative.
Il ne le pardonnera jamais. Les deux
noms qu'il rendit responsables de
cette réponse négative furent Ratzinger
et Kasper 12, Non seulement pour ce
quils étaient alors a4 Tibingen, mais
aussi pour les charges romaines qui
furent les leurs dans les années sui-
vantes, quand Kiing espéra la levée de
l'interdiction qui n’eut jamais lieu.

Ajoutons que la Frankfurter Allge-
meine Zeitung, un des plus grands quo-
tidiens allemands, publia le 5 février
1980 un article de sept professeurs de
Tiibingen'®: ils déclaraient qu’avec
Kiing la foi de I'Eglise érait en jeu,
mais aussi la liberté universitaire et la
légitimité de la théologie catholique

dans une Université d'Etat. Les profes-
seurs sont proposés par la hiérarchie
(les évéques) avec l'autorisation de
Rome. Dans une Eglise dépourvue de
cette autorité pour la théologie, celle-ci
serait réduite A une question de liberté
individuelle du professeur. Ce qui signi-
fierait la fin de la théologie catholique
aussi bien que protestante, puisque la
présence de la théologie dans les Uni-
versités d’'Etat est le résultat d’'un
accord juridique entre les Eglises et
I'Etat allemand. Il ne s'agit pas d'un
dialogue de I'Etat avec des individus
nommés ou révoqués, mais avec leurs
Eglises respectives. Ce manifeste des
sept professeurs montre bien qu'au-
dela du cas particulier de Kiing, il s'agis-
sait de I'existence méme des Facultés de
théologie : la question n’était pas seule-
ment un probléme doctrinal intra-
ecclésial, mais un probléme juridique
et politique avec I'Etat allemand.

Cette expérience de Ratzinger quit-
tant Tibingen fut décisive pour son
avenir. Ce qui était alors en jeu, ce
n'était pas des questions de détails
mais des problémes de fond: le chris-
tianisme est-il un projet révolution-
naire, un programme moral, une
idéologie, un systéme thérapeutique
ou bien le résultat de la révélation et

12 J.-R. Armogathe, éd., Comment étre chrétien > La réponse de Hans Kiing, DDB, Paris,
1979 (avec des contributions de D. SCHULTENHOVER, J. RATZINGER, W. KASPER,
K. RAHNER, A. GRILLMEIER, traduction partielle de Diskussion dber Hans Kiing,
g Cé)fiS)tsein », Mayence, 1976). Kiing qualifia d'« infime » la contribution de Ratzinger
NdT).

13 Alfons AUER, Walter KASPER, Gerhard LOHFINCK, Ludger OEING-HAHNHOFF,
Rudolf REINHARD, Max SECKLER, Herrmann Joseph VOGT (Kirchenkampf mit Hilfe
der Theologie ? Sieben Professoren der katholischen Theologie in Ttiibingen nehmen Stellung
im Fall Kiing). Le texte est reproduit dans Der Fall Kiing, Eine Doiumentation, Piper,
Munich-Zurich, 1980 (Norbert Greinacher, Herbert Haag, éd.), pp. 235-244

(réponse au vol. publié par la Conférence épiscopale allemande cité n. 12) NdT.



Le chemin dune amitié — Souventr, témoignage et gratitude

de l'incarnation de Dieu dans le
monde ? En un mot : la foi est-elle pos-
sible, quelle est sa nature, et qu'ap-
porte-t-elle & 'homme ? Avons-nous
besoin du salut, et quel est son
contenu ? L’Eglise est-elle une société
issue d'une décision de nous associer
pour certaines fins que nous nous
sommes proposées, ou bien est-elle
une création de Dieu, une institution
a laquelle nous sommes invités a adhé-
rer en accueillant I'Evangile qu'elle doit
proclamer et les sacrements recus du
Christ, qu'elle doit dispenser ?

Pendant toutes ces années, et prati-
quement jusqu'a aujourd’hui, Hans
Kiing a tenu Ratzinger pour son anta-
goniste, favorisé et élevé dans I'Eglise
tandis qu’il était rejeté. Ratzinger a
gardé son attitude critique, non sans
magnanimité, en l'invitant, lorsqu'il
devint pape, A une rencontre a Castel
Gandolfo. Mais en précisant quil ne
s'agissait pas d'un colloque amical
entre deux collégues universitaires,
mais de la rencontre de deux amis
dans des situations différentes et exer-
cant des responsabilités différentes.
Ratzinger fit 'éloge de ses efforts et
de ses projets pour une éthique plané-

Au cours des années suivantes, notre
amitié s'est maintenue et approfondie.
Ses livres furent successivement tra-
duits en espagnol, pour la plupart aux
Editions Sigueme, 4 Salamanque, qui
avaient publié en 1968 Foi chrétienne,
hier et aujourd hui. Ce n'était pas d'ail-
leurs la premiére traduction de Ratzin-

taire (Weltethos) et pour la responsabi-
lité de la religion, mais il n'a rien dit de
sa pensée doctrinale ni de sa position

dans I'Eglise‘

Kiing pour sa part a apprécié le geste
de quelqu'un qui n’était plus un profes-
seur d'Université comme lui, mais la
plus haute autorité de I'Eglise catho-
lique. Aprés ce long parcours commun,
ce n'est pas sans une profonde tristesse
qu'on lit dans ses Mémoires * la maniére
dont il parle de Ratzinger. Et il traite
avec le méme mépris furieux des
hommes comme de Lubac et Balthasar.
La trajectoire de Ratzinger a été vécue et
accompagnée par beaucoup d’entre nous
comme décisive pour nos vies, pour
I'Eglise et pour la société. Nous nous
sommes tournés vers lui comme vers
un guide au moment de prendre des
décisions sérieuses, d'exercer une res-
ponsabilité, de montrer le fond de
nous-mémes. C’est dans ce contexte
d'histoire de la théologie et de I’Eglise
que jai publiquement maintenu mon
soutien et ma reconnaissance a Ratzin-
ger, alors que de puissants groupes enne-
mis s'opposaient 2 sa pensée comme
théologien et A ses orientations comme

pape.

ger en espagnol : dés 1962 était paru a
Madrid La fraternité chrétienne, traduite
par le P. Jesus Aguirre qui avait étudié a
Munich et qui, chez l'éditeur Taurus,
poussait a la traduction d'auteurs alle-
mands et francais en théologie, philo-
sophie et spiritualité (cet éditeur fut le

14 Hans KUNG, Mémoires : Mon combat pour la liberté, tr. fr., Cerf, 2006 ; Mémoires I1 :
Une vérité contestée (1968-1980), tr. fr., Cerf, 2010.



86 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

premier A traduire sept volumes des

Ecrits théologiques de Karl Rahner).

Le 28 aotit 1999, en la féte de saint
Augustin, Ratzinger signait l'introduc-
tion de son livre L'esprit de la liturgie, qui
fut traduit en 2001 par I'Editorial Cris-
tiandad, un éditeur qui sur quelques
décennies a traduit le meilleur de I'exé-
gese allemande et anglaise. J'en ai rédigé
une ample introduction. Il me semblait
en effet que le lecteur espagnol avait
besoin de pages introductives pour
situer dans le contexte théologique et
ecclésial allemand cet ouvrage dont le
titre évoquait, pour tout lecteur
informé, le livre publié par Romano
Guardini en 1918*°. La liturgie était
devenue un cheval de bataille dans
I'apres-Concile, autour de la réforme
et de ses applications concrétes, depuis
ceux qui voulaient maintenir tout ce que
fut, pendant cing siécles, le Missel de s.
Pie V jusqu’a ceux qui proposaient déli-
miner presque toutes les additions 4 la
forme apostolique sobre et limpide de la
célébration eucharistique. On assistait
en méme temps a une véritable croisade
iconoclaste pour dépouiller les autels et
les statues, les chaires et les barriéres qui
empéchaient de discerner le centre de
cet espace de célébration: était-ce
l'autel, le siege, 'ambon, les fonts bap-
tismaux, le retable, I'évangéliaire ouvert

et exposé 167

Une autre occasion qui augmenta
notre amitié furent ses voyages en
Espagne. Pendant plusieurs années,

jai dirigé un cours de théologie, orga-
nisé pendant l'été par I'Université
Complutense de Madrid et qui se
tenait A I'Escorial, auquel assistaient
toutes sortes de participants. Clest en
1989, et Ratzinger, 4 cette date, n'était
jamais venu en Espagne. Il était cepen-
dant bien familier avec notre histoire,
notre culture et les ceuvres des grands
saints, Thérése d’Avila, Ignace de
Loyola ou Jean de la Croix. Je ne
pense pas quil ait lu don Quichotte.
Dans tous ses écrits, je n'ai pas trouvé
de citation d'auteur espagnol, sauf une
de don Quichotte, et de seconde main...
Clest probablement le désir de connaitre
un monde ecclésial et culturel nouveau
qui le porta a accepter mon invitation,
avec la curiosité de visiter le monasteére,
un des chefs d'ccuvre architecturaux de
I'humanité, connu en Allemagne par
Philippe II et son influence sur Ihistoire
de I'Allemagne et de la Réforme. Sans
Charles Quint I'Europe serait au-
jourd’hui musulmane et, sans Philippe
II, elle serait tout entiére protestante.
Le théme du cours était Jésus Christ et
sa conférence s'intitulait : « Jésus Christ
aujourd’hui ». Elle a été publiée dans le
volume collectif du cours de 1989. Dans
ce méme cadre universitaire, au méme
endroit, il est revenu pour intervenir
dans le cours d’été sur le Catéchisme
de église catholique.

Au cours d'un de ses voyages, nous
avons visité Salamanque. Avant le
départ, il me demanda quel était le
programme de la journée. Je lui répon-

15 R. GUARDINI, L'esprit de la liturgie, tr. fr., Parole et Silence, 2007 (1% éd. de la tr. fr.
en 1929). Une tr. fr. des deux volumes a été publiée, Artege, 2019 (NdT).

16 Ce ne fut Eas dailleurs la seule introduction que jai dii écrire : la derniére fut pour la

traduction ¢

inoise de ['Introduction au christianisme, faite alors que Ratzinger était

pape, par un chinois qui étudiait 3 Salamanque.



Le chemin dune amitié — Souventr, témoignage et gratitude

dis que nous allions visiter les deux
cathédrales et les deux Universités.
« Non », me dit-il, « on ira d’abord
voir ta meére et prendre un café avec
elle ». Et je pourrais citer d'autres exem-
ples de sa simplicité et de sa gentillesse.
Sur le chemin du retour, nous avons

Durant toutes ces années, notre
amitié est demeurée entiére, celle de
deux professeurs de théologie, remplis-
sant avec joie une mission que nous
considérions comme essentielle pour
I'Eglise, parce que 1a otr il n'y a pas de
théologie, la foi ne peut pas naitre ni
grandir. Sans elle, I'Eglise finit par suc-
comber i la magie ou i la politique. Elle
faillit, dans les deux cas, A son identité
comme religion du Logos, c'est-a-dire
de la Parole, de la Raison, de 'Intelli-
gence. Notre amitié était renforcée par
mes visites quand je me rendais 2
Rome: on se retrouvait parfois chez
lui, ou on allait déjeuner dans un res-
taurant. Lors d'un de ces voyages eut
lieu la présentation, au Collége espa-
gnol, de mon livre La gloire de
homme (1986). Il fut un des présenta-
teurs, avec Pierre Eyt, l'ancien recteur
de I'Institut catholique de Paris, qui
venait d'étre promu archevéque de Bor-
deaux (et qui était un bon connaisseur
de la culture espagnole). Il y avait un
troisiéme intervenant, appelé 2 assurer
des grandes responsabilités dans
I'Eglise, alors professeur a I'Université
grégorienne et aujourd’hui préfet de la
Congrégation pour la doctrine de la foi,

le P. Luis Ladaria, sj.

passé la nuit 2 Avila. Nous avons visité
le monastére Saint-Joseph, la premiére
fondation de sainte Thérése (je fus
ordonné prétre dans cette église).
Nous sommes entrés dans la cloture
et nous avons longuement parlé avec
les Sceurs dans la salle capitulaire.

Il me reste a rapporter un fait nouveau
et surprenant, qui fut pour moi un
grand sujet de joie, d'action de grice
envers Dieu et de reconnaissance
envers les hommes: l'attribution du
premier Prix Ratzinger (2011). Ce
prix est décerné par la Fondation
Ratzinger qui gére les droits dauteur
de ses livres. Il est destiné a des gens
qui ont consacré leur vie 4 la théologie,
et aussi A des jeunes qui commencent le
chemin. Le choix du lauréat est décidé
par un conseil scientifique. La remise du
Prix, par Joseph Ratzinger lui-méme,
eut lieu le 3 juin 2011, dans la Salle
Clémentine au Vatican, en présence
de nombreux professeurs, d'autres
amis et dautorités religieuses. En quel-
ques mots, Benoit XVI a résumé les
caractéristiques de ma théologie, en
soulignant mon dévouement et sans
cacher les efforts déployés, ni les diffi-
cultés rencontrées. Les éloges étaient
évidemment excessifs et démontraient
surtout les paroles d'un ami. Il était
extraordinaire et assez rare qu'un pape
fasse de maniére publique et solennelle
I'éloge d'un théologien vivant. Le cadeau
personnel de Benoit XVI consista en
une bréve lectio intitulée Qu'est-ce que

la théologie 217

17 Texte francais sur le site du Vatican (Benoit XV1I, Discours, juin 2011).



88 e

communio ® XLVII, 1 ® janvier-février 2023

Ces derniéres années, la relation a été
moindre, compte tenu de son travail et
de sa santé, mais elle s'est maintenue
par des signes: une de ses derniéres
lettres fut la réponse A une invitation
que je lui avais faite de venir parler 2
I'Université de Salamanque dans un
cours que je dirigeais (dans la chaire
spéciale Domingo de Soto). C'était en
2005, dans les derniers jours de saint
Jean-Paul II, et il m'écrivait qu'il aurait
bien aimé venir parler & I'Université de
Salamanque dont le nom est lié 4 tant
de théologiens, mais que la fin de ses
fonctions approchait 18 et qu'il espérait
pouvoir retourner en Allemagne et i la
théologie, pour écrire le livre que nous
voulions écrire tous les deux, avec la
méme idée fondamentale: faire dans
notre situation spirituelle et en fonction
de notre époque ce que Guardini avait
fait en son temps. Trois semaines plus
tard, il était élu pape.

Ce qui me semble héroique ou mira-
culeux est qu'il soit parvenu a achever
cette ceuvre sur le Christ, une réflexion
attachante sur le contenu primitif,
réflexion et confession tout a la fois,
sans confusion ni séparation 19, Le pro-
bléeme de la relation entre le Jésus de
I'histoire et le Christ de la foi est central
pour le christianisme, et est devenu plus
aigu depuis le milieu du X1X° siécle. Ce
qui est en jeu, cest I'interprétation de la
Bible dans une lecture critique (cest-
a-dire élaborée A partir de tous les
instruments dont nous disposons
aujourd’hui) et une lecture christique
(qui montre comment la personne du

Christ est a la fois son contenu central
et son critere définitif). Le présent et le
futur immédiat de notre foi dépendent
de comment nous assumons la Bible et
comment nous l'interprétons depuis la
raison et depuis la foi, pour ainsi dire
entre la Sorbonne et I'Eglise,

Un témoignage de la fidéle amitié
entre nous a été l'envoi immédiat de
chacun de nos livres, en commentant
— avec humour et amour toujours
critiques — leur valeur respective...
La dédicace de Ratzinger était pres-
que toujours quelque chose de ce
genre: «au prof. Olegario Gonzilez
de Cardedal, avec ma vieille amitié,
Benoit XVI», Les dédicaces des der-
niers livres étaient d'une écriture
minuscule, A peine lisible (souvent tran-
scrite par un secrétaire!). Lorsqu’il
recevait quelqu'un de Salamanque ou
quon prononcait le nom de 1'Univer-
sité, il demandait toujours: « Et com-
ment va Olegario ? » La communication
ne fut plus possible dans ces derniéres
années : sa mission était désormais le
silence, le souvenir, la priére.

Je suis qui je suis grice aux personnes
que Dieu a mises sur mon chemin et qui
m'ont montré la vérité de la foi et la
validité de I’Evangile vécu dans I’Eglise
pour la vie du monde. Et dans tout cela,
la dureté et la grandeur de la vocation de
théologien. Qu’il me soit permis de
conclure en citant deux auteurs bien dif-
férents, chez qui jai percu la mission

18 Joseph Ratzinger avait atteint 75 ans en 2002 (NdT).

19 J. RATZINGER/BENOIT X VI, Jésus de Nazareth (3 vol. parus en tr. fr. en 2007, 2011
et 2012, réunis en un seul vol.: Jésus de Nazareth. La figure et le message, Parole et

Silence, 2014) — NdT.



Le chemin dune amitié — Souvenir, témoignage et gratitude

sacrée de la pensée, théologique aussi
bien que philosophique, et qui sont
d’'une brilante actualité : avec Nietzsche,
je partage comme un impératif sacré la
probité intellectuelle pour penser, propo-
ser et vivre la foi2© et avec saint Thomas
de devoir apprendre de tout le monde,
toujours tourné non vers les opinions,

mais vers la vérité elle-méme 21,

Je rends grice 4 Dieu pour la vie qu'il
m’'a donnée et pour la vocation de théo-
logien a laquelle il m'a appelé. Et je
rends grice 4 Joseph Ratzinger qui

par sa personne, sa pensée théologique
et son amitié a illuminé et accompagné
mon chemin. Ma vie et ma pensée, j’ai
voulu qu'elles servent 4 la gloire de
Dieu et a la vie du monde.

Salamanque, en la féte de saint Mat-
thieu apotre.

Traduit de I'espagnol par Jean-Robert
Armogathe. Titre original :

El camino de una amistad. Memoria,
testimonio, agradecimiento.

Né en 1934, Olegario Gonzalez de Cardedal est prétre (1959) du diocése
d’Avila. 1l a enseigné a I'Université pontificale de Salamanque et a
appartenu & la Commission théologique internationale. Il a été lauréat

du Prix Fondation Ratzinger 2011.

20 Intellektuelle Redlichkeit, in Werke en 3 vol., Phaidon Vg 1990, Index, pp. 310-311.
21 « Studium philosophiae non est ad hoc quod sciatur quid homines senserint de
veritate sed qualiter se habeat veritas rerum » (De coelo lib I, lect. 22) [« la philosophie
ne consiste }]335 A savoir ce que les hommes pensent de la vérité, mais ce quest la vérité

elle-méme »].



