
Christophe BourgeoisLe propre de l’autorité

La contestation de l’autorité s’impose partout, à moins qu’il ne
s’agisse plus simplement de sa pure et simple disparition. Il est
même trop tard pour déplorer le déclin ou le « crépuscule » de
l’autorité 1 : Hannah Arendt parlait déjà, en 1958, de l’autorité
comme un passé révolu : « l’autorité a disparu (has vanished) du
monde moderne 2 ». Notre situation n’a guère évolué. Un tel constat
suscite en retour – et depuis longtemps – le désir d’une restauration,
tout aussi légitime qu’incertain. Le couple déclin-restauration risque
fort de nous abuser car nous devons moins déplorer une « crise de
l’autorité », comme on l’entend partout, qu’une perte du sens de
l’autorité − au sens propre : c’est d’ailleurs la définition de l’autorité
qui constitue pour Hannah Arendt la question décisive. Le brouillage
dont cette notion est toujours l’objet condamne par avance toutes les
postures qui prétendent, à coup de slogans, défendre ou restaurer qui
l’autorité de l’État, qui celle de l’école ou des magistrats... On aura
d’ailleurs tôt fait d’enrôler les chrétiens dans cette croisade : l’autorité
de Dieu offre un prétexte commode à tous les autoritarismes. Comme
le note aussi Hannah Arendt, c’est d’ailleurs souvent une approche
purement fonctionnelle de l’autorité qui en appelle au « retour » de
celle-ci : c’est parce qu’on cherche comment rétablir l’obéissance des
subordonnés qu’on défend l’autorité. La conséquence est pour
l’auteur évidente : « nous utiliserons la violence et prétendrons
avoir restauré l’autorité 3 ». Chacun peut aisément vérifier aujourd’hui
la pertinence d’une telle annonce.

Il nous faut donc chercher un sens plus exact de l’autorité, dans la
société civile comme dans la vie de l’Église. Car il n’est pas certain que
les chrétiens eux-mêmes échappent à ces malentendus, qu’ils inter-
prètent par avance tout acte d’autorité comme un abus de pouvoir ou
qu’ils refusent d’envisager qu’on puisse abuser d’une autorité d’autant
plus gravement qu’on invoque l’autorité divine dont elle découle. Le
présent cahier voudrait contribuer à ce travail de clarification, en
repartant de la distinction entre pouvoir et autorité. L’ironie du sort
est que cette contribution risque elle-même d’être fort mal comprise :
les chrétiens affirment en effet que l’autorité appartient en propre à
Dieu. On croira à tort qu’il s’agit de consacrer par là toute autorité et

* Éditorial

* 9

1 Robert A. NISBET, Twilight of Autho-
rity, Oxford, Oxford University Press,
1975.
2 Hannah ARENDT, « Qu’est-ce que
l’autorité ? », La crise de la culture, Galli-

mard, [1972], Collection Folio Essais,
p. 121. L’article d’abord paru dans la
revue Nomos en 1958, est ensuite repris
en 1961 dans Between Past and Future.
3 Ibid., p. 137.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 9



10 *

tout pouvoir, voire de recommander un exercice autoritariste
du pouvoir. Il s’agit au contraire de rappeler qu’aucun pouvoir

ne peut se fonder lui-même et de réclamer que soit reconnue dans
l’autorité l’instance critique de tout pouvoir, qui garantit son exercice
parce qu’elle le régule – une instance qui n’entrave pas mais autorise –
et donc augmente – la liberté.

Transcendance de l’autorité

Il est significatif que la réflexion chrétienne ait repris à son compte la
distinction entre les notions romaines de potestas et d’auctoritas. On
sait que dans la République romaine – du moins en théorie – la
potestas relève du peuple, tandis que l’auctoritas relève du Sénat qui,
parce qu’il n’exerce pas la potestas, en contrôle la validité en examinant
sa conformité aux principes fondateurs de la cité. L’autorité permet
de distinguer l’exercice du pouvoir de ce qui le fonde. Avec le sens
pédagogique qu’on lui connaît, Jean-Marie Salamito montre dans la
synthèse qui introduit ce cahier comment cette distinction éclaire le
sens du mot grec exousia dans certains passages clefs du Nouveau
Testament et, en particulier, dans le verset célèbre de l’Épître aux
Romains : « Il n’y a pas de pouvoir sinon venant de Dieu »
(Romains 13, 1). Cette relation à Dieu ne vient pas sacraliser indû-
ment les pouvoirs ; elle rappelle au contraire que l’autorité divine les
limite et les régule. Elle suppose donc une « dissymétrie » entre les
« choses de Dieu » et les « choses de César », sur laquelle les Pères
fondent leur compréhension du pouvoir politique mais aussi du rôle
des chrétiens dans la cité : leur loyalisme n’exclut ni l’examen critique
ni la résistance. Cette distinction entre auctoritas et potestas permet
aussi de penser la relation entre l’Église, qui revendique une autorité
morale et non un pouvoir coercitif, et les pouvoirs civils 4.

Dans Tout pouvoir vient de Dieu5, Émilie Tardivel a rappelé que ce
verset de l’Épître aux Romains déplace radicalement la perspective par
rapport à la manière dont la République romaine comprend la
différence entre auctoritas et potestas. Si l’auctoritas romaine renvoie
à un fondement qui transcende l’exercice du pouvoir, cette transcen-
dance reste interne à l’ordre politique. Au contraire, si selon l’Épître
aux Romains le pouvoir « vient de Dieu », c’est que l’autorité « appar-
tient à l’ordre de la transcendance divine », là où « la potestas appar-
tient à l’ordre de l’immanence humaine 6 », à laquelle l’autorité de

Éditorial*

4 Jean-Marie SALAMITO, « Pouvoir,
résistance, autorité − Lectures antiques
du Nouveau Testament », dans ce
cahier p. 17.

5 Émilie TARDIVEL, Tout pouvoir vient
de Dieu, un paradoxe chrétien, 2e édition,
Ad Solem, 2015, p. 63-70.
6 Ibid., p. 69.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 10

communio * L, 6 * novembre-décembre 2025



* 11

Dieu est justement irréductible. Ce verset substitue à l’indis-
tinction des ordres dans l’interprétation du couple auctoritas-
potestas la « distinction des ordres » ; l’autorité de Dieu est par là
inséparable de sa charité.

Comme le démontre aussi Émilie Tardivel, cette distinction oblige à
remettre en question sur certains points la manière dont Hannah
Arendt reconstitue la généalogie de l’idée d’autorité en Occident,
alors même qu’elle se fonde elle aussi sur la distinction romaine entre
potestas et auctoritas. L’autorité renvoie selon cette dernière au
« caractère sacré de la fondation », inséparable à Rome de la tradition
et de la religio, qui re-lie aux pères fondateurs de la cité. Or « le
caractère sacré de la fondation tient seulement à la fondation elle-
même 7 » : cette sacralité n’a aucune origine divine, elle ne suppose
aucune « distinction des ordres ». On peut donc contester la thèse
d’Hannah Arendt, lorsqu’elle affirme que « la fondation de la cité de
Rome fut répétée dans la fondation de l’Église catholique 8 », notam-
ment à travers la revendication par l’Église de l’auctoritas dévolue à
l’antique Sénat et la réinterprétation chrétienne de la triade autorité
– tradition – religion. Une telle vue ne prend pas suffisamment au
sérieux le fait que l’autorité au sens plein, pour les Pères, appartient en
propre à Dieu et que nul homme ou nulle institution ne peut donc se
l’approprier. De plus, là où pour Hannah Arendt l’autorité rattache la
vie politique à la mémoire d’une fondation passée, l’autorité divine
inscrit l’action chrétienne dans une autre logique temporelle, en
situant notre histoire par rapport à son origine « protologique » et
à son « avenir eschatologique ». Par là, elle « temporalise autrement la
cité, parce qu’elle ne la temporalise pas à partir d’elle-même 9 ».

Il ne s’agit pas seulement d’un débat historique entre deux manières
de reconstruire la généalogie de l’autorité en Occident. En affirmant
que l’Église « répète » le modèle de la République romaine, Hannah
Arendt laisse penser que l’affirmation chrétienne d’une transcendance
divine de l’autorité autorise, au sens fort, la naissance d’un modèle
politique de régime autoritaire (qu’elle distingue soigneusement de la
tyrannie et du totalitarisme). Or la réinterprétation chrétienne de la
distinction entre autorité et pouvoir ne se contente pas de distinguer le
principe du pouvoir de son exercice : la transcendance de l’autorité
divine interdit radicalement au pouvoir de se fonder lui-même et le
rend, selon la formule décisive d’Émilie Tardivel, « véritablement
inappropriable en son fondement 10 » ; c’est par là qu’elle garantit

* Éditorial

7 Ibid., p. 64.
8 «Qu’est-ce que l’autorité ? », art. cité,
p. 166.

9 Tout pouvoir vient de Dieu, op. cit.,
respectivement p. 70 et p. 74.
10 Ibid., p. 103.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 11

Le propre de l’autorité



12 *

paradoxalement l’autonomie et la fécondité, dans son ordre,
d’un pouvoir qui ne se referme pas sur lui-même, et c’est aussi

par là qu’elle oriente positivement l’action des chrétiens dans la cité
non vers la défense de leurs intérêts ou l’instauration d’une théocratie
mais vers une contribution au bien commun selon l’ordre de la charité
divine. Le rapport eschatologique des chrétiens au temps politique
confirme l’autonomie de la cité tout en l’ordonnant à la dynamique du
salut, pour que l’ordre de la charité puisse tout transformer.

L’autorité du Christ permet de saisir ce paradoxe à sa racine et d’en
mesurer la nouveauté. Alors même que la langue grecque n’a à sa
disposition qu’un seul mot, exousia, et ne possède pas l’équivalent
du couple potestas-auctoritas, la manière dont les évangélistes inter-
prètent l’exousia du Christ montre comment celui-ci peut exercer en
toute justice et liberté son pouvoir précisément parce qu’il ne peut
s’approprier ce qui est don gratuit du Père. Lorsque Jésus prêche, sa
parole s’impose d’elle-même – ou plutôt ne s’impose pas mais suscite
chez les disciples la reconnaissance inconditionnelle de sa légitimité :
« sa parole était pleine d’autorité » traduit-on (Luc 4, 31). On lit en
grec en tê exousia (que la Vulgate traduit par in potestate) : la parole du
Christ porte en effet en elle un pouvoir, au sens d’une capacité d’agir
sans contrainte pour transformer ses auditeurs, comme le montre
Thomas Söding 11. L’extension d’un tel pouvoir d’action est inouïe. La
tradition johannique le montre dans la prière sacerdotale, lorsque
Jésus remercie Dieu de lui avoir « donné pouvoir sur toute chair »
(Jean 17, 2) ; la tradition synoptique y insiste aussi, en rappelant
combien la revendication par le Christ de cette exousia divine pose
problème à ses détracteurs. Or ce n’est pas un pouvoir ou une autorité
que le Christ se donne à lui-même : ils sont indissociables de son
obéissance au Père tout-puissant – une obéissance dans l’amour qui
ne vient pas limiter mais fonder et dilater la liberté du Fils. Le Christ
accomplit ainsi en sa personne ce que la réflexion politique sur
l’autorité issue de l’Antiquité voulait concevoir : une obéissance en
toute liberté. Thomas Söding montre également comment la tradi-
tion synoptique interprète l’autorité singulière du Christ à travers la
tension entre sa puissance et son impuissance, en particulier lorsqu’il
apparaît sur la Croix comme le juste souffrant, pour accomplir par
cette impuissance même son œuvre de salut. La nouveauté décisive
introduite par le Christ tient donc à l’unité indéfectible entre autorité
et mission dans sa personne – mission au sens où il se reçoit tout
entier du Père, mission aussi au sens où il est envoyé pour le salut de

Éditorial*

11 « Le pouvoir donné par Dieu aux
hommes. L’autorité de Jésus et son

ministère de salut à travers les Évan-
giles », dans ce cahier p. 35.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 12

communio * L, 6 * novembre-décembre 2025



* 13

tous. Thomas Söding choisit pour décrire cette dynamique le
terme de « pro-existence » : le pouvoir et l’autorité de Jésus se
déploient dans sa chair comme être-pour-les-autres.

Désappropriation

Découlant de la communion d’amour du Père et du Fils, l’exousia du
Christ rend ainsi la liberté humaine à elle-même. Mais la lumière
divine qui en émane peut-elle éclairer les situations plus obscures et
plus incertaines dans lesquelles s’exerce non pas l’autorité de Dieu ou
du Christ, ni même l’autorité d’un principe constitutif de l’ordre
politique – comme la loi – mais l’autorité d’un homme ordinaire
et faillible, qui s’adresse à d’autres hommes qui ne veulent pas ou ne
savent pas reconnaître cette autorité ? Il peut même sembler plus
facile de penser la transcendance de l’autorité divine que de penser
l’autorité d’une fonction ou d’un État. Les développements précé-
dents permettent peut-être de reformuler les termes du problème : il
s’agit que puisse se traduire concrètement dans l’existence d’un
homme ou la vie d’une institution ce caractère inappropriable du
fondement du pouvoir, qui rend possible la liberté. Loin de sacraliser
l’autorité d’un homme ou d’une institution, la transcendance absolue
de l’autorité divine la dés-absolutise autant que le pouvoir qui en
découle.

Il n’est donc d’autre manière pour notre existence de marquer ce
caractère inappropriable qu’une lente et souvent douloureuse désap-
propriation. Giuseppe Capograssi écrit au sortir de la Première
Guerre mondiale, dans son premier essai philosophique, que « l’auto-
rité est un bien inestimable et fragile que les hommes croient avoir uni
inséparablement à leur nature ; ils ne savent pas qu’elle est le résultat
difficile et épuisant d’une vie entière dévouée à la vérité, et qu’elle se
perd et s’efface sans espoir si la vérité s’obscurcit dans l’âme 12 ». Là où
nous cherchons trop souvent à nous arroger l’autorité comme un bien
propre, il nous faut accepter que sa précarité est la marque de sa vraie
valeur, puisque nous ne pouvons l’exercer que de manière dérivée.
Dans la présentation synthétique qu’il propose de l’œuvre de Capo-
grassi, Stefano Biancu insiste sur le lien indéfectible entre autorité et
recherche de la vérité, qui permet seul que l’autorité retrouve la
fonction médiatrice qu’exige à la fois notre recherche de la vérité et
notre recherche d’un ordre juste. L’autorité est ainsi pensée en
fonction du déploiement dans le temps de la personnalité, de l’huma-

* Éditorial

12 Essai sur l’État, [1918], traduit en
français par Christophe Carraud,

Trocy-en-Multien, Éditions de la
revue Conférence, 2015, p. 175.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 13

Le propre de l’autorité



14 *

nisation de l’homme 13. Stefano Biancu propose également de
comparer le travail de Capograssi à celui de Gaston Fessard :

on sait que le jésuite rédige durant l’occupation allemande Autorité et
bien commun, parce que la nécessité de lutter contre le nazisme et la
collaboration exigent ce travail philosophique. Ce cahier doit beau-
coup à sa définition de l’autorité comme « vouloir de sa propre fin »,
car « la fin de l’autorité » est « de disparaître en s’accomplissant 14 ».
La réalisation du Bien commun qu’elle vise suppose justement que
l’autorité ne soit dans la constitution de la société que médiatrice et
qu’elle ne puisse donc être absolutisée.

Ce n’est pas parce que l’Église revendique par rapport aux pouvoirs
civils une autorité de type prophétique qu’elle échappe dans son
devenir historique à ces difficultés – tout au contraire. La tension
entre auctoritas et potestas est d’autant plus exposée aux malentendus
et aux abus que l’on parle et agit – et donc que l’on exerce un
pouvoir – au nom de Dieu. L’article de Thomas Söding le rappelle :
si les évangélistes montrent la nécessité d’un « transfert d’autorité 15 »
de Jésus aux Douze et à leurs successeurs pour que l’exousia du Fils
continue de s’exercer concrètement aujourd’hui pour tous les chré-
tiens, ils envisagent d’emblée les tentations auxquelles sont exposés
ceux qui reçoivent la mission de participer à cette autorité du Fils et
qui ne peut être vécue que dans l’obéissance du Fils. Elle exige donc
une plus radicale désappropriation – car c’est ainsi que l’Esprit du
Crucifié nous transforme.

Sur ce point, on évitera d’interpréter la vie de l’Église selon un
modèle purement politique ou sociologique. La potestas en elle est
d’abord rapportée à la célébration des sacrements dont elle découle :
contrairement à ce que l’on entend çà et là, le lien intrinsèque entre les
fonctions de gouvernement et le sacerdoce ministériel n’a donc pas
pour but d’asseoir et de perpétuer une domination mais à rebours de
rendre tout pouvoir dépendant du Serviteur crucifié dont la grâce se
répand par l’actualisation du mystère pascal dans la liturgie. De
même, l’auctoritas d’un évêque ou d’un pape suppose le lien aux
auctoritates qui le précèdent, tout comme la conformité de ses actes
et de ses paroles à la regula fidei, que le sensus théologique des fidèles
peut percevoir et vérifier. La permanence d’un principe d’autorité

Éditorial*

13 L’autorité comme médiation : Gaston
Fessard et Giuseppe Capograssi, dans ce
cahier p. 49.
14 Gaston FESSARD, Autorité et bien
commun, édité par F. Louzeau, Ad
Solem, 2015, p. 58.

15 « Le pouvoir donné par Dieu aux
hommes. L’autorité de Jésus et son
ministère de salut à travers les
Évangiles », op. cit., p. 35.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 14

communio * L, 6 * novembre-décembre 2025



* 15

dans l’Église, qui passe en Occident pour un vestige incom-
préhensible du passé, garantit paradoxalement l’égalité de
tous les fidèles dans la communion.

On n’évitera pas, pour examiner concrètement ces questions dans la
structure et la vie de l’Église, une certaine technicité. Les débats
actuels sur la synodalité, auxquels deux articles de ce numéro font
écho, y obligent. Bertram Stubenrauch revient ainsi sur le sens du
magistère ecclésiastique dont l’autorité a parfois été remise en cause
par le chemin synodal allemand. Or l’autorité du magistère atteste
que « l’Église ne se doit pas à elle-même et ne s’enseigne pas elle-
même ». Elle garantit aussi la créativité des baptisés qui s’approprient
et actualisent personnellement les dons reçus. Il reste à bien
comprendre le sens et les conditions de son exercice : Bertram
Stubenrauch défend ainsi l’idée d’une forme de « séparation des
pouvoirs » ou à tout le moins un partage des tâches entre recherche
théologique personnelle et discours magistériel. Ni les évêques ni les
papes ne sont là pour « élever leur propre point de vue théologique
[...] au rang de doctrine incontestable et fondamentale pour tous 16 ».
À l’inverse, ceux qui, sous prétexte de démocratiser l’Église,
voudraient abandonner à une instance participative, détachée du
sacrement de l’ordre, le pouvoir doctrinal risquent fort de réduire
l’intelligence de la foi à un pur rapport de forces entre écoles théo-
logiques. Dans le sillage d’Eugenio Correco 17, Libero Gerosa examine
de son côté l’usage par le nouveau code de droit canonique de
l’expression sacra potestas, pour montrer comment la structure sacra-
mentelle de l’Église peut fonder et garantir la coopératio de tous les
fidèles dans l’exercice de la potestas et par là la communion de
l’Église 18.

Les catholiques n’éviteront pas non plus un sérieux examen de
conscience. Le frère Thierry-Dominique Humbrecht y invite avec
vigueur 19. Les enquêtes passées et en cours sur les abus sexuels
rappellent que ces crimes ont pu être perpétrés à la faveur des
situations d’emprise et des positions d’autorité dont abusent – juste-

* Éditorial

16 « Sans confusion ni séparation – le
Magistère dans la communion ecclé-
siale », dans ce cahier, p. 89. Cet article
offre un contrepoint stimulant à la
réflexion initiée dans notre numéro inti-
tulé Les magistères, no 255, janvier-février
2018.
17 Professeur de droit canonique et
évêque de Lugano, Eugenio Corecco
(1931-1995) fut membre de la redaction

francophone de Communio. On pourra
relire son article intitulé « Structure et
articulation du pouvoir dans l’Église »,
Communio, no 55, 1984.
18 «Cooperatio de tous les fidèles et exer-
citium du pouvoir ecclésial : pour une
authentique synodalité », dans ce
cahier p. 77.
19 « L’autorité, juge de soi », p. 63.

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 15

Le propre de l’autorité



16 *

ment – les prédateurs : elles invitent à prendre aujourd’hui la
vraie mesure des abus de pouvoir et d’autorité qui, au-delà des

crimes sexuels, portent atteinte à la liberté des enfants de Dieu et
défigurent la vertu d’obéissance, tout particulièrement chez ceux qui
en font le vœu ou la promesse. L’auteur évite toute polémique ad
personam mais il parle de situations dans lesquelles tout lecteur peut
se reconnaître. Il est vain de vouloir se dérober à cette exigence de
vérité, sous prétexte de sauver les apparences pour préserver
l’autorité : elle en sera plus sûrement ruinée. Le sens de l’autorité
exige précisément cette purification radicale. Il exige qu’on puisse
dans l’Église rendre raison de l’exercice de l’autorité : là comme
ailleurs, là plus qu’ailleurs, l’exigence de vérité, quel qu’en soit le
prix, permet de vérifier que nul ne s’approprie l’autorité donnée.

Christophe Bourgeois, né en 1975, marié, père de famille, est rédacteur en
chef de l’édition francophone de Communio. Il enseigne les Lettres en
classes préparatoires à Sainte-Marie de Neuilly et a publié Théologies
poétiques de l’âge baroque, la Muse chrétienne (1570-1630), Paris,
Champion, 2006.

Éditorial*

Communio_302_U9_25256 - 13.11.2025 - 08:09:19 - page 16

communio * L, 6 * novembre-décembre 2025




