
Florent Urfels,
Christophe BourgeoisLa vie sans mesure

La célébration des sacrements nous introduit à un nouveau mode
d’existence : mort et ressuscité avec le Christ, « engendré d’en haut »
(Jean 3, 3), l’homme naît véritablement à lui-même : « l’ancien s’en est
allé, le nouveau est là » (2 Corinthiens 5, 17). Comprendre la logique
des sept sacrements doit nous permettre de comprendre la logique de
cette vie nouvelle – qui est tout simplement notre vie : tel est l’enjeu
de cette série sur les sacrements, commencée en 2025.

Le numéro inaugural rappelait que le baptême est du côté de
« l’origine » et qu’il est traditionnellement présenté comme le
« porche de la vie dans l’Esprit » et la « porte » ouvrant à l’ensemble
des mystères qui permettent au chrétien de vivre selon la « condition
baptismale 1 ». Mais pourquoi l’initiation chrétienne suppose-t-elle le
baptême et la confirmation ? La distinction entre ces deux sacrements
suscite souvent l’embarras : si le baptême incorpore déjà le chrétien au
Christ et lui confère la grâce de l’Esprit saint, quelle réalité nouvelle la
confirmation peut-elle bien apporter ? Manquerait-il quelque chose
au baptême ? On sait que la séparation progressive de l’onction
chrismale et de la régénération baptismale ne s’est produite qu’au
sein de l’Église latine, alors que l’Église des premiers siècles concevait
l’initiation chrétienne comme un tout indivisible – comme le font
encore aujourd’hui les Églises d’Orient. Ne faudrait-il donc pas
reconnaître franchement que la confirmation résulte des aléas de
l’histoire, d’une somme de facteurs contingents dépourvus de
raison sacramentelle, et donc qu’elle pourrait sans dommage être
réintégrée – au moins dans le cadre de la réflexion théorique –
dans la seule théologie du baptême ?

Les difficultés pastorales posées par la confirmation ne sont pas
moindres. L’âge auquel on le confère varie considérablement selon les
diocèses, sans qu’un consensus clair ne se dégage. Cette diversité pose
la question des critères de maturité requis pour le recevoir digne-
ment : faut-il attendre que le jeune chrétien puisse poser un acte de foi
personnel et conscient, ou attendre davantage encore en faisant de la
confirmation le sacrement de la mission et de l’apostolat auprès des
autres ? Comment, d’ailleurs, l’articuler avec la première commu-
nion ? N’est-il pas étrange que l’initiation des adultes adopte toujours

* Éditorial

* 9

1 La condition baptismale,Communio, L, 1,
janvier-février 2025 : voir en particulier
l’éditorial de Jean-Pierre BATUT, « Le

baptême au commencement », p. 11-22
et l’article d’Édouard ADÉ, « Le baptême
et l’unité du Mystère pascal », p. 31.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 9



10 *

l’ordre baptême – confirmation – eucharistie alors que la
généralisation de la communion précoce a entraîné l’ordre

baptême – eucharistie – confirmation 2 ?

Si le chrétien naît par le baptême à la vie nouvelle, la confirmation
semble être du côté de la croissance et de la maturité. Mais il faut se
garder d’une approche strictement anthropologique de cette logique :
la fonction des sacrements n’est pas d’abord de sacraliser les stades
psychologiques ou les rites de passage. La croissance et la maturité ne
renvoient pas non plus à des étapes que l’on pourrait franchir. Il ne
s’agit pas de mesurer une progression : il n’y a pas d’âge pour être
parfaitement saint – ce qui signifie aussi que l’on n’a jamais fini de
grandir en sainteté, c’est-à-dire d’être dilaté par la sainteté même de
Dieu. Peut-être peut-on alors comprendre pourquoi l’enseignement
de l’Église utilise le langage du comparatif pour désigner la
confirmation : les fidèles sont par la confirmation « plus parfaitement
unis à l’Église » (Lumen Gentium 11) ; le Catéchisme de l’Église catho-
lique (CEC) rappelle aussi qu’elle « nous enracine plus profondément
dans la filiation divine » et qu’elle « nous unit plus fermement au
Christ » (CEC 1303). Ainsi, la confirmation du don reçu n’est
autre que son déploiement – dont la logique est justement de croître
sans mesure, puisque tel est le propre de cette vie nouvelle dans
laquelle nous entrons.

L’onction chrismale

Pour la tradition patristique, la confirmation est fondamentalement
une participation à l’onction reçue par le Christ lui-même, comme le
montre Thomas Humphries 3. L’Esprit d’adoption opère le passage
de la crainte à l’amour filial envers le Père, tandis que la diversité des
dons spirituels accordés au baptisé-confirmé constitue une partici-
pation unique à la plénitude du Christ, qui est aussi incorporation à
l’Église. L’huile sainte introduit le fidèle dans le dialogue nuptial entre
le Christ et l’Église, l’habilitant à recevoir dans le mêmemouvement la

Éditorial*

2 Communio publiait en 2013 un texte
du cardinal Ouellet, qui plaidait vigou-
reusement en faveur de l’ordre ancien :
« les raisons abondent en faveur de la
célébration de la confirmation avant la
première communion : rapprocher la
pratique du rite latin de celle des rites
orientaux de l’Église, unifier la théologie
des sacrements de l’initiation, et apaiser
la tension sur l’âge de la confirmation
dans les pratiques pastorales occiden-
tales » (« La confirmation, sacrement

de l’initiation chrétienne », Communio,
XXXVIII, 2, mars-avril 2013, p. 124).
Jean-Robert ARMOGATHE et Paul MAC
PARTLAN défendaient déjà tous deux la
même position dans le numéro de 1998,
L’Esprit saint, Communio, XXIII, 1-2,
janvier-avril 1998, voir le dossier des
p. 133-162, «Question disputée : l’âge
de la confirmation ».
3 Voir ci-dessous Thomas HUMPHRIES,
« Le sceau de l’Esprit saint : interprétations
patristiques de la confirmation », p. 17.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 10

communio * LI, 1 * janvier-février 2026



* 11

Parole et le Corps eucharistique ; elle scelle l’envoi en mission
qui caractérise l’existence chrétienne comme communion
d’amour dans l’Esprit.

L’analyse des pratiques liturgiques dans les premiers siècles permet
de préciser cette dimension ecclésiale du sacrement. Charles-Antoine
Fogielman conteste la thèse qui fait dériver la chrismation d’une
onction gnostique, intégrée tardivement à la liturgie baptismale 4 :
l’imposition des mains mentionnée dans lesActes des Apôtres constitue
le point de départ véritable de ce rite ; on constate en effet une
équivalence fonctionnelle entre l’onction chrismale utilisée en
Anatolie et l’imposition des mains pratiquée en Afrique pour la
réconciliation des schismatiques, suggérant que ces deux gestes ne
formaient initialement qu’un seul rite où la main était trempée dans
l’huile. La tradition patristique associe constamment à ce sacrement
une grâce spécifique de force et de persévérance face aux persécutions,
permettant de le distinguer progressivement des autres gestes d’impo-
sition des mains. La séparation de la confirmation et du baptême dans
la tradition latine s’explique par l’expansion du christianisme, lequel
rendait impossible la présence de l’évêque lors de chaque baptême
administré dans les campagnes. Or cette évolution manifeste la dimen-
sion ecclésiale du sacrement, la communion avec l’Église s’exprimant
par la médiation nécessaire du successeur des Apôtres. L’auteur puise
dans cette pratique ancienne une suggestion pour aujourd’hui : on
pourrait greffer la pastorale de la confirmation sur celle des
« recommençants », de plus en plus nombreux dans nos vieux pays
de chrétienté. Ainsi renouerait-on avec les plus anciennes pratiques
apostoliques en offrant à ceux qui se sont éloignés de l’Église la
possibilité d’une réconciliation sacramentelle forte et publique.

Confirmé dans l’Esprit saint

Le cardinal Ouellet suggérait dans l’article de Communio déjà cité que
le lien entre l’onction baptismale et l’onction du confirmé doit se
comprendre à partir de la dynamique qui va du baptême du Christ à
la Pentecôte. «Médiateur de la volonté du Père sur son Fils », l’Esprit
repose en effet sur le Christ pendant sa vie terrestre ; le baptisé est oint
de cette onction reçue par Jésus, pour que le baptisé soit, par l’inter-
médiaire de l’Esprit qui lui est donné, obéissant au Père. Mais après la
résurrection, la relation entre le Fils et l’Esprit se redéploie autrement :
en effet, « par sa résurrection d’entre les morts » le Christ est « établi,

* Éditorial

4 Voir ci-dessous Charles-Antoine
FOGIELMAN, « Onction, imposition

des mains et unité de l’Église : aux
origines de la confirmation », p. 27.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 11

La vie sans mesure



12 *

selon l’Esprit saint, Fils de Dieu avec puissance » (Romains 1,
4) : son identité de Fils de Dieu est ainsi confirmée ; or cette

confirmation coïncide avec la dispensation profuse de ses dons : le
Christ ressuscité « possède l’Esprit en plénitude », de sorte qu’il peut
désormais communiquer « en abondance » ce qu’il possède et qu’il le
communique « à l’Église pour l’accomplissement du mystère de
l’Alliance 5 ». Et c’est en répandant cette vie de l’Esprit qu’il est à
proprement parler, en sa personne, chrismation. Cette approche chris-
tologique vient confirmer indirectement les contributions de José
Granados 6, qui propose de fonder sa compréhension de la confirmation
sur la « capacité générative » du Christ, et de David Perrin, pour qui la
confirmation est « aux baptisés ce que la Pentecôte fut aux Apôtres 7 »,
inaugurant un nouveau mode de présence de la Trinité dans les âmes.

On peut alors mieux comprendre le lien postulé par la liturgie de la
confirmation entre le sacrement et les sept dons du Saint-Esprit :
« Dieu très bon [...] regarde ces baptisés sur qui nous imposons les
mains [...] Donne-leur en plénitude l’Esprit qui reposait sur ton fils
Jésus : esprit de sagesse et d’intelligence, esprit de conseil et de force,
esprit de connaissance et d’affection filiale ; remplis-les de l’esprit
d’adoration 8 ». Il ne faudrait pas en conclure que ces sept dons
seraient la grâce propre et exclusive de la confirmation, comme le
montre David Perrin, en s’appuyant sur la théologie thomiste pour
laquelle ces dispositions permanentes sont nécessaires au salut et
distinctes des vertus par leur mode d’opération 9. Tandis que les
vertus, même infuses, agissent selon une modalité humaine élevée
par la grâce, les dons placent le chrétien sous la motion immédiate de
Dieu, lui permettant de suivre un « instinct divin » à la manière d’un
navire porté par le vent plutôt que mû par les rames. La prophétie
d’Isaïe 11,1-3 parle d’ailleurs de « souffles » (pneuma ou spiritus) et
non de vertus, ce qui manifeste bien une causalité extérieure, celle de
l’Esprit saint lui-même reposant sur le Messie. Si la confirmation se
rattache de manière privilégiée aux dons du Saint-Esprit, ce n’est pas
qu’elle les confère pour la première fois mais plutôt qu’elle en réalise
un accroissement selon sa fonction propre : achever l’initiation chré-
tienne pour faire du baptisé un adulte dans la foi. On peut ainsi pour
David Perrin répondre à une double difficulté : celle de distinguer la

Éditorial*

5 Marc OUELLET, « La confirmation,
sacrement de l’initiation chrétienne »,
art. cité, notamment p. 118-121.
6 José GRANADOS, « La confirmation −
Le sacrement générateur », p. 53.

7 David PERRIN, « “L’instinct intérieur”
− L’Esprit saint et ses dons dans le
sacrement de confirmation », p. 41.
8 Rituel de la confirmation , Paris,
A.E.L.F, 1992, p. 50.
9 Voir ci-dessous David PERRIN, art.
cité, p. 41.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 12

communio * LI, 1 * janvier-février 2026



* 13

confirmation du baptême, mais aussi celle de mieux connaître
l’Esprit saint, souvent sous-évalué dans la théologie et la
spiritualité latines.

José Granados rejette lui aussi la théorie médiévale attribuant
exclusivement les vertus infuses au premier sacrement, et les sept
dons au second 10. Il préfère se tourner vers le témoignage de l’Écri-
ture quant à la manière dont l’Esprit agit pour faire entrer progressi-
vement l ’humanité dans l ’Alliance avec Dieu, depuis le
commencement de la création jusqu’à sa consommation eschatolo-
gique. Le Christ lui-même, quoique conçu de l’Esprit saint, le reçoit
selon une modalité nouvelle lors de son baptême. La solution ne
consiste donc pas à distinguer différentes sortes de grâces – comme si
la grâce sanctifiante donnée au baptême devait être complétée par
d’autres grâces habituelles ou actuelles à la confirmation – mais à
redéployer l’unique grâce sanctifiante selon les deux dimensions
fondamentales de l’être-homme : d’une part la réceptivité filiale,
d’autre part l’émissivité paternelle (ou maternelle). Elles correspon-
dent à la distinction faite par Erik Erikson entre la phase où l’on
reçoit une formation et la phase où l’on devient transmetteur d’un
héritage pour la génération suivante 11.

Le caractère de la confirmation peut alors être appréhendé comme
une reconfiguration du caractère baptismal, analogue à celle du
passage de l’enfance à l’âge adulte. Cette capacité générative se
concrétise dans le mariage (qui construit la communion conjugale
en la mettant au service de l’Église et du monde), dans le sacrement de
l’Ordre (qui donne une sorte de « paternité sacramentelle ») et dans la
vie consacrée (qui témoigne publiquement de la radicalité de l’être-
chrétien). Elle manifeste que le baptisé-confirmé est désormais un
être « capable », non par une puissance indépendante mais par un
nouveau don du Père exercé dans la communion ecclésiale et orienté
vers la consommation eschatologique.

Croissance et maturité

Dans une tout autre perspective, Étienne Grenet interroge l’absence
des charismes dans la catéchèse de la confirmation, alors que pour
saint Paul ce sont précisément les « charismata » qui manifestent ce
que l’Esprit saint donne au croyant 12. Une meilleure compréhension

* Éditorial

10 Voir ci-dessous José GRANADOS, art.
cité, p. 53.
11 Voir Erik H. ERIKSON, Identity:
Youth and Crisis, New York, W. W.

Norton & Company, 1968, cité par
GRANADOS, art. cité, p. 58.
12 Voir ci-dessous Étienne GRENET,
« Confirmation et charismes », p. 69.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 13

La vie sans mesure



14 *

de la confirmation permettrait de combler cette lacune. Du
point de vue de la croissance, les sept dons constituent une

dilatation surnaturelle des capacités naturelles du baptisé, tandis que
les charismes opèrent à un niveau radicalement distinct. Distribués de
manière différenciée à chacun mais selon une logique qui échappe à
tout calcul humain, ils augmentent les capacités du croyant en lui
donnant, selon les propres mots de Grenet, « un deuxième poumon
spirituel 13 ». Cette croissance se manifeste encore plus clairement à
l’échelle de l’Église. La découverte et l’exercice des charismes favorisent
en effet le développement de la conscience ecclésiale : on rejoint bien
un effet majeur de la confirmation qui « rend le lien avec l’Église plus
parfait ». En déployant extérieurement ce que les sept dons opèrent
intérieurement, les charismes montrent le lien intrinsèque entre la
maturité spirituelle, le témoignage et le don de soi. Finalisés par le bien
d’autrui plutôt que par le bien propre du fidèle, ils prédisposent le
fidèle à briser toute tentation de repli sur soi pour se mettre au service
du prochain : non seulement les frères et sœurs baptisés, mais plus
largement toute personne en proie à la misère corporelle, psycholo-
gique ou spirituelle. Les charismes sont autant de moyens révélant
l’Église comme Corps du Christ donné pour le monde.

Éric de Moulins-Beaufort conclut notre cahier par un article en
forme de témoignage pastoral. Celui qui, comme évêque, est ministre
ordinaire de la confirmation, expose avec simplicité ce qu’il explique
aux adolescents et à leurs parents lors de la préparation à ce sacre-
ment 14. Partant de la signification même du substantif en français,
qui suggère un raffermissement plutôt qu’un complément du
baptême, l’auteur montre ce que signifie grandir dans la vie de foi.
Les dons de l’Esprit rejoignent le travail de nos facultés pour aider le
sujet humain à devenir un véritable sujet spirituel, capable de devenir
dans le Fils unique celui ou celle que Dieu l’appelle à être. Si les
commandements de Dieu sont d’abord compris comme autant de
principes auquels on obéit, un jour la lumière se fait sur l’espace
immense qu’ils ouvrent pour moi, par grâce de Dieu, pour que j’y
exerce, de la manière la plus intime et personnelle, ma propre liberté.

* * *

Les contributions réunies dans ce numéro, prises dans leur
ensemble, manifestent que les questions suscitées par la confirmation
dépassent le seul registre du « bricolage pastoral ». Ultimement, il

Éditorial*

13 Ibid., p. 71. 14 ÉricdeMOULINS-BEAUFORT,«Confir-
mation et maturité spirituelle », p. 85.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 14

communio * LI, 1 * janvier-février 2026



s’agit bien de contempler le mystère de l’Esprit saint qui
configure le baptisé au Christ dans toutes les dimensions
de son existence personnelle et ecclésiale. Que la confirmation soit
comprise comme sacrement de la force pour le témoignage, comme
déploiement des charismes au service du Corps ecclésial, comme
achèvement de la capacité générative du chrétien ou comme actua-
lisation des facultés spirituelles dans la découverte de sa vocation
personnelle, elle demeure le sacrement de la surabondance. C’est
d’ailleurs cette logique divine de « l’inépuisable » qui avait été mise
en relief par Jean-Yves Lacoste dans un vigoureux article paru en
1982 dans Communio 15. La grâce y redouble la grâce non parce que la
première serait insuffisante, mais parce que telle est la libéralité
paternelle de Dieu qui aime avec excès. Aussi bien la confirmation
s’atteste comme signe sacramentel que Dieu ne cesse de nous faire
« toujours plus fils 16 », dans une dispensation divine qui déborde
infiniment toute économie du besoin. Cette perspective permet de
maintenir ensemble, sans les opposer, l’unité mystérique de l’initia-
tion chrétienne chère à l’Orient et la distinction sacramentelle propre
à l’Occident. L’une et l’autre témoignent, sous des modes différents,
de l’inépuisable charité trinitaire.

Florent Urfels, né en 1973, ordonné prêtre en 2007, est professeur
ordinaire à la Faculté Notre-Dame du Collège des Bernardins ; il est
également vicaire à la paroisse Saint-François-de-Sales de Paris et membre
du Comité de rédaction de Communio. Il a notamment publié La Pâque
du Messie. Introduction à une théologie eucharistique du judaïsme,
Parole et Silence, 2013.

Christophe Bourgeois, né en 1975, marié, père de famille, est rédacteur en
chef de l’édition francophone de Communio. Il enseigne les Lettres en
classes préparatoires à Sainte-Marie de Neuilly et a publié Théologies
poétiques de l’âge baroque, la Muse chrétienne (1570-1630), Paris,
Champion, 2006.

* Éditorial

* 15

15 Voir Jean-YvesLACOSTE, « La surabon-
dance », Communio VII, no 5, p. 48-60.
16 Ibid., p. 59. Voir aussi dans La grâce
du catéchisme, Communio XLIV 2-3
no 262-263 mars-juin 2019, l’éditorial

de Matthieu ROUGÉ, «Grâce du caté-
chisme et catéchisme de la grâce » p. 9, et
l’article de Roland MINNERATH, « Pour
une catéchèse au service de l’initiation
sacramentelle », p. 13.

Communio_303_U9_26012 - 29.1.2026 - 08:02:01 - page 15

La vie sans mesure




