: Florent Urfels,
La vie sans mesure Christophe Bourg’efois

La célébration des sacrements nous introduit 3 un nouveau mode
d’existence : mort et ressuscité avec le Christ, « engendré d’en haut »
(Jean 3, 3), Thomme nait véritablement 4 lui-méme : « I'ancien s'en est
all¢, le nouveau est 13 » (2 Corinthiens 5, 17). Comprendre la logique
des sept sacrements doit nous permettre de comprendre la logique de
cette vie nouvelle — qui est tout simplement notre vie : tel est 'enjeu
de cette série sur les sacrements, commencée en 2025.

Le numéro inaugural rappelait que le baptéme est du coté de
«l'origine » et qu'il est traditionnellement présenté comme le
« porche de la vie dans I'Esprit » et la « porte » ouvrant 4 'ensemble
des mystéres qui permettent au chrétien de vivre selon la « condition
baptismale’ ». Mais pourquoi l'initiation chrétienne suppose-t-elle le
baptéme et la confirmation ? La distinction entre ces deux sacrements
suscite souvent 'embarras : si le baptéme incorpore déja le chrétien au
Christ et lui confeére la grice de 'Esprit saint, quelle réalité nouvelle la
confirmation peut-elle bien apporter 2 Manquerait-il quelque chose
au baptéme? On sait que la séparation progressive de l'onction
chrismale et de la régénération baptismale ne s'est produite qu‘au
sein de I'Eglise latine, alors que 'Eglise des premiers siécles concevait
linitiation chrétienne comme un tout indivisible — comme le font
encore aujourdhui les Eglises d’Orient. Ne faudrait-il donc pas
reconnaitre franchement que la confirmation résulte des aléas de
I'histoire, d'une somme de facteurs contingents dépourvus de
raison sacramentelle, et donc qu'elle pourrait sans dommage étre
réintégrée — au moins dans le cadre de la réflexion théorique —
dans la seule théologie du baptéme ?

Les difficultés pastorales posées par la confirmation ne sont pas
moindres. L'4ge auquel on le confére varie considérablement selon les
diocéses, sans qu'un consensus clair ne se dégage. Cette diversité pose
la question des critéres de maturité requis pour le recevoir digne-
ment : faut-il attendre que le jeune chrétien puisse poser un acte de foi
personnel et conscient, ou attendre davantage encore en faisant de la
confirmation le sacrement de la mission et de I'apostolat auprés des
autres ? Comment, dailleurs, l'articuler avec la premiére commu-
nion ? N'est-il pas étrange que l'initiation des adultes adopte toujours
1 La condition baptismale, Communio, L, 1,  baptéme au commencement », ]i) 11-22

ianvier-février 2025 : voir en particulier et larticle dEdouard ADE, « Le aptéme
I'¢ditorial de Jean-Pierre BATUT, «Le et l'unité du Mysteére pascal », p. 31.



10«

communio ® LI, 1 ® janvier-février 2026

I'ordre baptéme — confirmation — eucharistie alors que la
généralisation de la communion précoce a entrainé I'ordre
baptéme — eucharistie — confirmation? ?
p

Si le chrétien nait par le baptéme 2 la vie nouvelle, la confirmation
semble étre du coté de la croissance et de la maturité. Mais il faut se
garder d’'une approche strictement anthropologique de cette logique :
la fonction des sacrements n'est pas d'abord de sacraliser les stades
psychologiques ou les rites de passage. La croissance et la maturité ne
renvoient pas non plus A des étapes que l'on pourrait franchir. Il ne
s'agit pas de mesurer une progression: il n'y a pas d'dge pour étre
parfaitement saint — ce qui signifie aussi que 'on n'a jamais fini de
grandir en sainteté, c'est-a-dire d'étre dilaté par la sainteté méme de
Dieu. Peut-étre peut-on alors comprendre pourquoi l'enseignement
de I'Eglise utilise le langage du comparatif pour désigner la
confirmation : les fideles sont par la confirmation « plus parfaitement
unis a 'Eglise » (Lumen Gentium 11); le Catéchisme de I'Eglise catho-
ligue (CEC) rappelle aussi qu'elle « nous enracine plus profondément

ans la filiation divine » et qu'elle «nous unit plus fermement au
Christ » (CEC 1303). Ainsi, la confirmation du don regu n'est
autre que son déploiement — dont la logique est justement de croitre
sans mesure, puisque tel est le propre de cette vie nouvelle dans
laquelle nous entrons.

L'onction chrismale

Pour la tradition patristique, la confirmation est fondamentalement
une participation a l'onction recue par le Christ lui-méme, comme le
montre Thomas Humphries®. L'Esprit d'adoption opére le passage
de la crainte 4 'amour filial envers le Pére, tandis que la diversité des
dons spirituels accordés au baptisé-confirmé constitue une partici-
pation unique a la plénitude du Christ, qui est aussi incorporation a
I'Eglise. L'huile sainte introduit le fidéle dans le dialogue nuptial entre
le Christ et I'Eglise, I'habilitant 4 recevoir dans le méme mouvement la

2 Communio publiait en 2013 un texte de linitiation chrétienne », Communio,
du cardinal Ouellet, qui plaidait vigou- XXXVIII, 2, mars-avril 2013, p. 124).
reusement en faveur de IPordre ancien: Jean-Robert ARMOGATHE et Paul MAC
«les raisons abondent en faveur de la PARTLAN défendaient déj‘a tous deux la
célébration de la confirmation avant la  méme position dans le numéro de 1998,

premiére communion: rapprocher la
pratique du rite latin de celle des rites
orientaux de I'Eglise, unifier la théologie
des sacrements de l'initiation, et apaiser
la tension sur I'dge de la confirmation
dans les pratiques pastoralcs occiden-
tales » («La confirmation, sacrement

L’Esprit saint, Communio, XXIII, 1-2,
janvier-avril 1998, voir le dossier des
p. 133-162, « Question disputée: I'ége
de la confirmation ».

3 Voir ci-dessous Thomas HUMPHRIES,
« Le sceau de | Esprit saint : interprétations
patristiques de la confirmation », p. 17.



La vie sans mesure

Parole et le Corps eucharistique ; elle scelle 'envoi en mission
qui caractérise l'existence chrétienne comme communion
d’amour dans I'Esprit.

L'analyse des pratiques liturgiques dans les premiers siécles permet
de préciser cette dimension ecclésiale du sacrement. Charles-Antoine
Fogielman conteste la thése qui fait dériver la chrismation d'une
onction gnostique, intégrée tardivement i la liturgie baptismale®:
lI'imposition des mains mentionnée dans les Actes des Apétres constitue
le point de départ véritable de ce rite; on constate en effet une
équivalence fonctionnelle entre l'onction chrismale utilisée en
Anatolie et l'imposition des mains pratiquée en Afrique pour la
réconciliation des schismatiques, suggérant que ces deux gestes ne
formaient initialement qu'un seul rite ol la main était trempée dans
l'huile. La tradition patristique associe constamment 2 ce sacrement
une grice spécifique de force et de persévérance face aux persécutions,
permettant de le distinguer progressivement des autres gestes d'impo-
sition des mains. La séparation de la confirmation et du baptéme dans
la tradition latine s'explique par I'expansion du christianisme, lequel
rendait impossible la présence de I'évéque lors de chaque baptéme
administré dans les campagnes. Or cette évolution manifeste la dimen-
sion ecclésiale du sacrement, la communion avec lEghse s exprlmant
par la médiation nécessaire du successeur des Apdtres. L'auteur puise
dans cette pratique ancienne une suggestion pour aujourdhui: on
pourrait greffer la pastorale de la confirmation sur celle des
« recommencants », de plus en plus nombreux dans nos vieux pays
de chrétienté. Ainsi renouerait-on avec les plus anciennes pratiques
apostoliques en offrant i ceux qui se sont éloignés de I'Eglise la
possibilité d'une réconciliation sacramentelle forte et publique.

Confirmé dans l'Esprit saint

Le cardinal Ouellet suggérait dans l'article de Communio déja cité que
le lien entre l'onction baptismale et l'onction du confirmé doit se
comprendre A partir de la dynamique qui va du baptéme du Christ 4
la Pentecote. « Médiateur de la volonté du Pére sur son Fils », 'Esprit
repose en effet sur le Christ pendant sa vie terrestre ; le baptisé est oint
de cette onction recue par Jésus, pour que le baptisé soit, par 'inter-
médiaire de I'Esprit qui lui est donné, obéissant au Pére. Mais aprés la
résurrection, la relation entre le Fils et 'Esprit se redéploie autrement :
en effet, « par sa résurrection d'entre les morts » le Christ est « établi,

4 Voir ci-dessous Charles-Antoine des mains et unité de | Eghse
FOGIELMAN, « Onction, imposition  origines de la confirmation », P 27

11



12

communio ® LI, 1 ® janvier-février 2026

selon I'Esprit saint, Fils de Dieu avec puissance » (Romains 1,

4): son identité de Fils de Dieu est ainsi confirmée; or cette
confirmation coincide avec la dispensation profuse de ses dons: le
Christ ressuscité « posséde I'Esprit en plénitude », de sorte qu'il peut
désormais communiquer « en abondance » ce qu'il possede et qu'il le
communique «a I'Eglise pour 'accomplissement du mysteére de
I'Alliance® ». Et cest en répandant cette vie de I'Esprit qu'il est a
proprement parler, en sa personne, chrismation. Cette approche chris-
tologique vient confirmer indirectement les contributions de José
Granados®, qui propose de fonder sa compréhension de la confirmation
sur la « capacité générative » du Christ, et de David Perrin, pour qui la
confirmation est « aux baptisés ce que la Pentecdte fut aux Apotres” »,
inaugurant un nouveau mode de présence de la Trinité dans les dmes.

On peut alors mieux comprendre le lien postulé par la liturgie de la
confirmation entre le sacrement et les sept dons du Saint-Esprit:
« Dieu trés bon [...] regarde ces baptisés sur qui nous imposons les
mains [...] Donne-leur en plénitude I'Esprit qui reposait sur ton fils
Jésus : esprit de sagesse et d'intelligence, esprit de conseil et de force,
esprit de connaissance et d'affection filiale; remplis-les de l'esprit
d’adoration®». Il ne faudrait pas en conclure que ces sept dons
seraient la grice propre et exclusive de la confirmation, comme le
montre David Perrin, en s'appuyant sur la théologie thomiste pour
laquelle ces dispositions permanentes sont nécessaires au salut et
distinctes des vertus par leur mode d'opération®. Tandis que les
vertus, méme infuses, agissent selon une modalité humaine élevée
par la grice, les dons placent le chrétien sous la motion immédiate de
Dieu, lui permettant de suivre un « instinct divin » 4 la maniére d'un
navire porté par le vent plutdt que mi par les rames. La prophétie
d'Isaie 11,1-3 parle dailleurs de « souffles » (pneuma ou spiritus) et
non de vertus, ce qui manifeste bien une causalité extérieure, celle de
I'Esprit saint lui-méme reposant sur le Messie. Si la confirmation se
rattache de maniére privilégiée aux dons du Saint-Esprit, ce n'est pas
qu'elle les confere pour la premiére fois mais plutdt qu'elle en réalise
un accroissement selon sa fonction propre : achever l'initiation chré-
tienne pour faire du baptisé un adulte dans la foi. On peut ainsi pour
David Perrin répondre 4 une double difficulté : celle de distinguer la

5 Marc OUELLET, « La confirmation, 7 David PERRIN, « “L’instinct intérieur”

sacrement de linitiation chrétienne», ~— L'Esprit saint et ses dons dans le
art, cité, notamment p. 118-121. sacrement de confirmation », p. 41

6 José GRANADOS, « La confirmation — 8 Rituel de la confirmation, Paris,
Le sacrement générateur », p. 53. A.E.LF, 1992, p. 50.

9 Voir ci-dessous David PERRIN, art.
cité, p. 41.



La vie sans mesure

confirmation du baptéme, mais aussi celle de mieux connaitre
I'Esprit saint, souvent sous-évalué dans la théologie et la
spiritualité latines.

José Granados rejette lui aussi la théorie médiévale attribuant
exclusivement les vertus infuses au premier sacrement, et les sept
dons au second *°. 11 preFere se tourner vers le témoignage de I'Ecri-
ture quant a la maniére dont 'Esprit agit pour faire entrer progressi-
vement l'humanité dans l'Alliance avec Dieu, depuis le
commencement de la création jusqu'a sa consommation eschatolo-
gique. Le Christ lui-méme, quoique congu de 'Esprit saint, le recoit
selon une modalité nouvelle lors de son baptéme. La solution ne
consiste donc pas a distinguer différentes sortes de grices — comme si
la grice sanctifiante donnée au baptéme devait étre complétée par
d’autres grices habituelles ou actuelles a la confirmation — mais a
redéployer I'unique grice sanctifiante selon les deux dimensions
fondamentales de I'étre-homme: d'une part la réceptivité filiale,
d’autre part 'émissivité paternelle (ou maternelle). Elles correspon-
dent A la distinction faite par Erik Erikson entre la phase ot 'on
recoit une formation et la phase oli I'on devient transmetteur d'un
héritage pour la génération suivante '’

Le caractére de la confirmation peut alors étre appréhendé comme
une reconfiguration du caractére baptismal, analogue i celle du
passage de l'enfance i I'dge adulte. Cette capacité générative se
concrétise dans le mariage (qui construit la communion conjugale
en la mettant au service de I'Eglise et du monde), dans le sacrement de
I'Ordre (qui donne une sorte de « paternité sacramentelle ») et dans la
vie consacrée (qui témoigne publiquement de la radicalité de l'étre-
chrétien). Elle manifeste que le baptisé-confirmé est désormais un
étre « capable », non par une puissance indépendante mais par un
nouveau don du Pére exercé dans la communion ecclésiale et orienté
vers la consommation eschatologique.

Croissance et maturité

Dans une tout autre perspective, Etienne Grenet interroge I'absence
des charismes dans la catécheése de la confirmation, alors que pour
saint Paul ce sont précisément les « charismata » qui manifestent ce
que 'Esprit saint donne au croyant'?, Une meilleure compréhension

10 Voir ci-dessous José GRANADOS, art.  Norton & Company, 1968, cité par
cité, p. 53. GRANADOS, art. cité, p. 58.

11 V01r Erik H. ERIKSON, Identity: 12 Voir ci-dessous Emenne GRENET,
Youth and Crisis, New York, W. W.  «Confirmation et charismes », p. 69.

e 13



14«

communio ® LI, 1 ® janvier-février 2026

de la confirmation permettrait de combler cette lacune. Du

point de vue de la croissance, les sept dons constituent une
dilatation surnaturelle des capacités naturelles du baptisé, tandis que
les charismes opérent 4 un niveau radicalement distinct. Distribués de
maniére différenciée & chacun mais selon une logique qui échappe a
tout calcul humain, ils augmentent les capacités du croyant en lui
donnant, selon les propres mots de Grenet, «un deuxiéme poumon
spirituel ©* ». Cette croissance se manifeste encore plus clairement a
I'échelle de 'Eglise. La découverte et I'exercice des charismes favorisent
en effet le developpemen’c de la conscience ecclésiale : on rejoint bien
un effet majeur de la confirmation qui « rend le lien avec IEghse plus
parfait ». En déployant extérieurement ce que les sept dons opérent
intérieurement, les charismes montrent le lien intrinséque entre la
maturité spirituelle, le témoignage et le don de soi. Finalisés par le bien
dautrui plutét que par le bien propre du fidele, ils prédisposent le
fidele A briser toute tentation de repli sur soi pour se mettre au service
du prochain: non seulement les fréres et sceurs baptisés, mais plus
largement toute personne en proie a la misére corporelle, psycholo-
gique ou spirituelle. Les charismes sont autant de moyens révélant
I'Eglise comme Corps du Christ donné pour le monde.

Eric de Moulins-Beaufort conclut notre cahier par un article en
forme de témoignage pastoral. Celui qui, comme évéque, est ministre
ordinaire de la confirmation, expose avec simplicité ce qu'il explique
aux adolescents et A leurs parents lors de la préparation a ce sacre-
ment'“, Partant de la signification méme du substantif en francais,
qui suggére un raffermissement plutdét qu'un complément du
baptéme, l'auteur montre ce que signifie grandir dans la vie de foi.
Les dons de I'Esprit rejoignent le travail de nos facultés pour aider le
sujet humain a devenir un véritable sujet spirituel, capable de devenir
dans le Fils unique celui ou celle que Dieu l'appelle 4 étre. Si les
commandements de Dieu sont d'abord compris comme autant de
principes auquels on obéit, un jour la lumiére se fait sur I'espace
immense qu’ils ouvrent pour moi, par grice de Dieu, pour que jy
exerce, de la maniére la plus intime et personnelle, ma propre liberté.

Les contributions réunies dans ce numéro, prises dans leur
ensemble, manifestent que les questions suscitées par la confirmation
dépassent le seul registre du « bricolage pastoral ». Ultimement, il

13 Ibid., p. 71. 14 Eric de MOULINS-BEAUFORT, « Confir-
mation et maturité spirituelle », p. 85.



La vie sans mesure

s'agit bien de contempler le mystére de I'Esprit saint qui
configure le baptisé au Christ dans toutes les dimensions

de son existence personnelle et ecclésiale. Que la confirmation soit
comprise comme sacrement de la force pour le témoignage, comme
déploiement des charismes au service du Corps ecclésial, comme
achévement de la capacité générative du chrétien ou comme actua-
lisation des facultés spirituelles dans la découverte de sa vocation
personnelle, elle demeure le sacrement de la surabondance. Clest
dailleurs cette logique divine de «l'inépuisable » qui avait été mise
en relief par Jean-Yves Lacoste dans un vigoureux article paru en
1982 dans Communio *°. La grice y redouble la grice non parce que la
premiére serait insuffisante, mais parce que telle est la libéralité
paternelle de Dieu qui aime avec excés. Aussi bien la confirmation
satteste comme signe sacramentel que Dieu ne cesse de nous faire
« toujours plus fils'®», dans une dispensation divine qui déborde
infiniment toute économie du besoin. Cette perspective permet de
maintenir ensemble, sans les opposer, I'unité mystérique de I'initia-
tion chrétienne chére 3 'Orient et la distinction sacramentelle propre
4 I'Occident. L'une et 'autre témoignent, sous des modes différents,
de l'inépuisable charité trinitaire.

Florent Urfels, né en 1973, ordonné prétre en 2007, est professeur
ordinaire a la Faculté Notre-Dame du Colléege des Bernardins; il est
également vicaire a la paroisse Saint-Francois-de-Sales de Paris et membre
du Comité de rédaction de Communio. Il a notamment publié La Pique

du Messie. Introduction 4 une théologie eucharistique du judaisme,
Parole et Silence, 2013.

Christophe Bourgeois, né en 1975, marié, pére de famille, est rédacteur en
chef de I'édition francophone de Communio. Il enseigne les Lettres en
classes préparatoires a Sainte-Marie de Neuilly et a publié Théologies
poétiques de I'dge baroque, la Muse chrétienne (1570-1630), Paris,
Champion, 2006.

15 Voir Jean-Yves LACOSTE, « Lasurabon-  de Matthieu ROUGE, « Grice du caté-
dance », Communio VII, n° 5, p. 48-60. chisme et catéchisme de la grice » p. 9, et
16 Ibid., p. 59. Voir aussi dans La grace larticle de Roland MINNERATH, « Pour
du catécEisme, Communio XLIV 2-3  une catéchése au service de linitiation
n° 262-263 mars-juin 2019, I'éditorial ~ sacramentelle », p. 13.

e 15





